
1 

 

       

 

 

ESPACE, PHYSIQUE ET THEOLOGIE 

CHEZ NEWTON 

 

Thèse de doctorat en philosophie 

Université de Lille, France 

Ecole doctorale Sciences de l’Homme et de la Société, Lille Nord de France 

UMR8163 – Savoirs, Textes, Langage 

 

Soutenue par Clémence SADAILLAN à Lille, le 10 juin 2022 

 

Directeur de thèse : Edouard MEHL, Professeur, Université de Strasbourg 

Membres du jury : 

Delphine BELLIS, Maîtresse de conférences, Université Paul-Valéry-Montpellier 

Steffen DUCHEYNE, Professeur, Vrije Universiteit Brussel (rapporteur) 

Philippe HAMOU, Professeur, Université Paris-Nanterre (rapporteur) 

Eléonore LE JALLE, Professeure, Université de Lille (présidente du jury) 

Edouard MEHL, Professeur, Université de Strasbourg 

 



2 

 

Résumé de la thèse 

 

« Espace, physique et théologie chez Newton » 

Ce travail de thèse consiste dans l’analyse d’un corpus principal choisi à l’intérieur des écrits 

d’Isaac Newton (le manuscrit « De Gravitatione », le manuscrit « Tempus et Locus », les 

Questions 28 et 31 de l’Optique et le Scholie Général des Principes mathématiques de la 

philosophie naturelle). Nous partons de l’hypothèse que dans ces textes, non seulement Newton 

construit un nouveau concept d’espace (qui deviendra celui d’espace absolu), mais qu’il 

cherche à lui donner un nouveau statut ontologique. Nous proposons donc une étude 

généalogique du concept d’espace absolu en retraçant ses étapes d’élaboration et en prenant 

acte de la croyance de Newton dans l’unité fondamentale du savoir et dans l’existence d’une 

prisca theologia. Ce faisant, nous nous intéressons aux discussions explicites ou implicites de 

Newton avec ses prédécesseurs et ses contemporains. In fine, nous questionnons le statut 

d’évidence auquel est parvenu le concept newtonien d’espace : pourquoi fait-il écho à notre 

vécu de l’espace alors que la physique contemporaine l’a désubstantialisé ? 

Mots-clés : espace, lieu, catégories ontologiques, corpuscularisme, prisca theologia, physico-

théologie, vide, omniprésence divine. 

 

 

« Space, physics and theology in Newton’s thought » 

In this dissertation, we analyse the manuscripts « De Gravitatione » and « Tempus et Locus » 

manuscript, the Queries 28 and 31 of The Opticks and the General Scholium of the 

Mathematical Principles of Natural Philosophy of Isaac Newton : this constitutes our main 

corpus. We start from the assumption that in these texts, Newton not only builds a new concept 

of space (the idea of absolute space) but also endeavours to assign it an original ontological 

status. This study is thus concerned with the genealogical study of the Newtonian concept of 

absolute space. We will describe the various steps of its elaboration, keeping in mind Newton’s 

conception of knowledge as unified, and his belief in a prisca theologia. We will also consider 

Newton’s explicit and implicit discussions with foregoing thinkers and with his contemporaries. 

In fine, we will raise the question of how the Newtonian concept of absolute space came to be 

considered as obvious in common sense: especially, how come this concept is still referred to 

when we think about the way we experience space in the concrete, even though contemporary 

physics have now deconstructed this concept and replaced it by the notion of space-time? 

Key words : space, place, ontological categories, corpuscularianism, prisca theologia, 

physicotheology, vacuum, ubiquity of God. 

 

 

 

 



3 

 

Remerciements 

 

Cette thèse est le fruit de quatre années de lecture, d’écriture et d’échanges nombreux, divers et 

féconds. 

Mes remerciements sincères vont d’abord à Edouard Mehl, non seulement pour ses conseils 

réguliers et précis, mais surtout pour sa générosité d’âme. 

Je remercie les membres de mon comité de suivi de thèse, Eléonore Le Jallé et Steffen 

Ducheyne, pour leur soutien et leur intérêt pour mon objet d’étude et ma démarche. Je remercie 

grandement les membres de mon jury de thèse pour leurs remarques, suggestions et conseils : 

Eléonore Le Jallé, Philippe Hamou, Steffen Ducheyne, Delphine Bellis et Edouard Mehl. 

Guidée intellectuellement, j’ai pu travailler dans de bonnes conditions matérielles grâce à un 

contrat doctoral accordé par l’Ecole Doctorale des Sciences de l’Homme et de la Société de 

l’Université de Lille, puis cette année en tant qu’A.T.E.R à l’Université de Lille. 

Très bien accueillie et installée au département de philosophie, j’ai rencontré des personnes 

sans lesquelles ni mon travail de recherche ni mon quotidien n’auraient été si doux. Pour les 

discussions, les conseils, les témoignages, les pistes, les (innombrables) prêts et dons de livres, 

les cafés, les chips au fromage, les plaisanteries, l’amitié et l’organisation de manifestations 

scientifiques, je remercie (très) chaleureusement : 

L’ensemble des chercheur.se.s du laboratoire STL et des membres passés et actuels du 

département de philosophie de l’Université de Lille, et en particulier : Marie-Laurence Khelili, 

Nathalie Vannerum, Justin Duquesnoy, Caroline Taillez, Edouard Neidenberger, Marie-José 

Picart, Sequoya Yiaueki, Eléonore Le Jallé, Thomas Benatouïl, Cécile Lavergne, Sarah Troche, 

Marion Farge, Paul Robin, Rodolphe Le Penru, Marion Pollaert, Ulysse Gadiou, Zoé 

McConaughey, Claire Louguet, Shahid Rahman, Lucien Vinciguerra, Patrice Canivez, Mégane 

Le Suisse, Alain Lernoult, Bernard Joly, Michel Crubellier, Stéphanie Caët, Ruth Webb, 

Valentin Decloquement, Antoine Grandjean, Fatiha Isnasni et Stéphane Zygart, Certain.e.s sont 

devenus de véritables ami.e.s, me faisant penser que l’expérience de la thèse ne mène pas 

simplement à la production d’un savoir. 

Les membres fondateurs, passés et actuels du projet « Syzetein », 



4 

 

L’ensemble du personnel des bibliothèques du campus du Pont de Bois qui sont allé chercher 

tant d’ouvrages dans les magasins, avec une « mention spéciale » bien-sûr et de nouveau à 

Caroline Taillez dont la gentillesse n’a d’égale que la patience, ainsi qu’à Frédéric Gendre et 

Cyprien Cocquyt, 

Un merci aux grandeurs de l’infini à l’ensemble de ma famille et en particulier à mon père et 

ma mère, à mes frères François et Jean-Marc, à tonton Jean, tata Lucette, Maryse, Marie-Lulu, 

tonton Barbu, tata Annick et mes petits cousins ; à ma cousine Monique pour sa gaieté. A Astrid 

pour ses relectures minutieuses du chapitre 3. A mes ami.e.s « hors des murs » de l’Université 

de Lille : Fiona, Adelice, Hyacinthe et leurs compagnons, à Sophie L., Christophe, Guillaume, 

Amandine, Line, Richard, Elise, Elyse, Peb, Aurélie, Sophie R. et Grégory. A Lilas pour son 

flegme permanent. A Jeannou pour ses dessins multiples, variés et pailletés. A Philippe S. pour 

la gymnastique de l’esprit. A mon enseignant d’iaïdo, à mes sempaï et à tou.te.s les membres 

de mon dojo lillois et de celui de Bruxelles, compagnes et de compagnons d’armes et de cœur. 

A mes étudiant.e.s qui m’apprennent à faire de la philosophie. 

A Orb, à Sara, à Trouble-Pattes et aux créatures-nuages qui font picoter les pulls et rayonner 

l’amitié. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



5 

 

Références du corpus principal et abréviations 

 

Ici puis à chaque début de chapitre, nous indiquons la ou les éditions de l’œuvre ou du 

manuscrit de Newton utilisées par défaut et l’abréviation de celles utilisées ponctuellement. 

Nous donnons à chaque fois la référence complète, puis nous abrégeons en notes de bas de page 

certaines d’entre elles comme suit : 

Le manuscrit dit « De Gravitatione » sera abrégé DG. L’édition de référence du 

manuscrit latin est la suivante : De Gravitatione et aequipondio fluidorum, in Unpublished 

Scientific Papers of Isaac Newton, A selection from Porthmouth Collection in the University 

Library, Cambridge, Edited by A.Rupert Hall & Marie Boas Hall, Cambridge University Press, 

Cambridge, 1978, pp. 89-121. Et nous renverrons par défaut à la version bilingue, dont la 

traduction française est assurée par Marie-Françoise Biarnais : De la gravitation ou Les 

Fondements de la mécanique classique, traduction et notes de Marie-Françoise Biarnais, Les 

Belles Lettres, Paris, 1985. 

Le manuscrit dit « Tempus et Locus » sera abrégé TL. L’édition de référence du 

manuscrit latin de la collection Portmouth, lot 3965, section 13, 541r-542r et 545r-546r, est la 

suivante : « Tempus et locus », édité en latin et traduit en anglais dans l’article de McGuire, 

James E. « Newton on Place, Time and God : an Unpublished Source », The British Journal for 

the History of Science, 11, 38, 1978, pp. 114-129. Et nous utiliserons la traduction française de 

Luc Peterschmitt suivante : « Tempus et locus (CA.1690) », traduit en français dans Espace et 

métaphysique de Gassendi à Kant (anthologie), 2013, pp. 188‑191. En outre, les feuillets sont 

consultables en ligne : ils ont été numérisés et rendus disponibles par la Bibliothèque numérique 

de l’Université de Cambridge : http://cudl.lib.cam.ac.uk/view/MS-ADD-03965/1. 

Pour les Questions 28 et 31 de l’Optique, nous utiliserons le texte latin de l’édition 

suivante : Optice : sive de reflexionibus, refractionibus, inflexionibus & coloribus Lucis libri 

tres, impensis Sam.Samith & Benj Walford, Londoni, 1706, ainsi que celui de la 4ème édition 

anglaise de l’édition suivante : Opticks, or A Treatise of the Reflections, Refractions, Inflexions 

& Colours of Light, based on the fourth edition London, preface by I.Bernard Cohen, Dover 

Publications, New York, 1952. Nous croiserons également trois traductions françaises : (1) 

Traité d’optique, traduction de Pierre Coste, préface de Maurice Solovine, Gauthier-Villars, 

collection Les Maîtres de la pensée scientifique, Paris, 1955, (2) Optique, traduction de Jean-

Paul Marat, Christian Bourgois, collection Epistémè classiques, 1989, et (3) « Questions 28 et 

http://cudl.lib.cam.ac.uk/view/MS-ADD-03965/1


6 

 

31 (extraits) », in Espace et métaphysique de Gassendi à Kant (anthologie), traduction de Luc 

Peterschmitt, 2013, pp. 192‑194. 

Les Principes mathématiques de la philosophie naturelle sera abrégé Principes. Nous 

avons utilisé la 1ère et la 3ème éditions latines : Philosophiae naturalis principia mathematica, 

1ère édition par Edmund Halley, Londres, 1687 et Philosophiae naturalis principia 

mathematica, Volumes I et II, the third edition (1726) with variant readings, assembled and 

edited by Alexandre Koyré & I. Bernard Cohen with the assistance of Anne Whitman, 

Cambridge University Press, Cambridge, 1972. Nous avons également fait usage de la 

traduction latine suivante : The Mathematical Principles of Natural Philosophy and his System 

of the World, translated by Andrew Motte, Translations revised, and supplied with an historical 

and explanatory appendix by Florian Cajori, volumes I et II, University of California Press, 

London, 1962. Nous croisons en outre trois traductions françaises de Scholie Général : (1) Les 

Principes mathématiques de la philosophie naturelle, traduction française de la Marquise du 

Chastellet, augmentée des commentaires de Clairaut, tomes I et II, Librairie scientifique et 

technique Albert Blanchard, Paris, 1966, (2) Les Principes mathématiques de la philosophie 

naturelle, traduction, postface et bibliographie de Marie-Françoise Biarnais, préface de Stephen 

Hawking, Christian Bourgois, Paris, 1985, et (3) « Scholie général des Principes 

mathématiques de la philosophie naturelle » (extrait), traduction de Luc Peterschmitt, in 

Espace et métaphysique de Gassendi à Kant (anthologie), 2013, pp. 195‑197. 

Les références aux textes de Descartes renvoient aux volumes édités par Charles Adam 

et Paul Tannery, abrégées AT et suivies du numéro de volume en chiffre romain, du numéro de 

page et, accessoirement, du numéro de ligne en chiffres arabes. 

 

 

 

 

 

 

 

 



7 

 

Introduction 

 

 

« Mesurer l’équateur, reprit le père Zea. Autrement dit, tracer une ligne là où il n’y en avait 

jamais eu. Avaient-ils regardé autour d’eux, à l’extérieur ? Des lignes, il y en avait ailleurs. 

De son bras maigre, il montra la fenêtre, les buissons, les plantes assaillies par les insectes. 

Mais pas ici ! 

Des lignes, il y en avait partout, dit Humboldt. C’était une abstraction. Là où il existait 

l’espace en soi, il existait des lignes. » 

Daniel Kehlmann, Les Arpenteurs du monde. 

 

Le XVIIe siècle marque l’aboutissement du processus de rupture d’avec l’aristotélisme 

qui s’est engagé depuis la Renaissance – sur deux points au moins. Tout d’abord, si les thèses 

cosmologiques du De Caelo, de la Physique et du livre Λ de la Métaphysique étaient discutées 

auparavant, les fondements sur lesquels elles reposaient (la finitude du monde, son unicité, sa 

sphéricité, l’immobilité de la sphère des fixes) étaient conservés, de sorte que la cosmologie 

scolastique demeurait fidèle à l’axiomatique aristotélicienne. Les traductions latines d’autres 

ouvrages cosmologiques grecs ainsi que leur diffusion, accélérée par le développement de 

l’imprimerie, assouplissent les représentations des derniers scolastiques eux-mêmes, leur 

permettant de penser d’autres modèles possibles.1 En parallèle de cela, les recherches théoriques 

et observationnelles sur l’ordonnancement des cieux contribuent à cet assouplissement mental, 

voire à un moment de grande désorientation2, et participent à l’enterrement lent mais définitif 

de certaines thèses. Métaphysique, calculs et données empiriques concourent à l’émergence de 

nouveaux chemins dans la pensée cosmologique ; ils sont sinueux, bien que la tentation soit 

grande de les regarder comme les étapes d’un processus linéaire et globalement harmonieux. 

Le cosmos de Nicolas Copernic, toujours fini et immobile en grande partie, reçoit le soleil de 

notre système en son centre et est jugé trop grand pour pouvoir être mesuré. De cette immensité 

non-mesurable à une infinité positive, il n’y avait qu’un pas – difficile mais accompli par 

 
1 Grant, Edward. Planets, Stars, and Orbs. The Medieval Cosmos, 1200-1687, Cambridge University Press, 1994, 

pp. 17-29 : Edward Grant, dans le cadre d’une étude de la structure et des thématiques des études universitaires 

entre le XIIIe et le XVIIe siècles, analyse le catalogue de Charles Lohr et relève qu’entre 1200 et 1650, environ 270 

textes citent, commentent ou questionnent le De Caelo. Il montre alors que la grande majorité de ces textes datent 

du XVIe et du XVIIe siècles : il explique cela non seulement par l’essor de l’imprimerie et la multiplication des 

écoles, mais également par le développement de systèmes cosmologiques nouveaux et, pour certains, rivaux. 
2 Koyré, Alexandre. « L’apport scientifique de la Renaissance », in Etudes d’histoire de la pensée scientifique, 

Gallimard, collection Tel, Paris, 1973, pp. 50-60. 



8 

 

Thomas Digges dans sa Description parfaite des orbes célestes de 1576. Giordano Bruno lui 

emboite le pas, rendant la doctrine infiniste célèbre grâce à sa verve poétique et violente. La 

désacralisation de la sphère et du cercle suite aux travaux de Johannes Kepler sur les orbites, 

ainsi que l’observation des tâches solaires par Galilée ont in fine raison de la hiérarchisation 

aristotélicienne du monde. 

Il s’agit également, sinon d’une rupture, du moins d’une prise de distance importante 

vis-à-vis d’une certaine organisation du savoir. Tandis qu’Aristote encourageait à distinguer les 

savoirs et leurs méthodes respectives en fonction de leurs objets, les philosophes modernes 

établissent des ponts entre les différentes disciplines qu’ils pratiquent et théorisent. Ainsi 

peuvent-ils être en même temps physiciens, alchimistes, mathématiciens et pétris de culture 

hellénistique. A cela s’ajoute, comme le défend Amos Funkenstein, le fait que la théologie n’est 

plus le domaine exclusif de gens qui en font leur métier : elle devient l’une des régions d’un 

savoir idéal, général et unifié – c’est-à-dire d’un système d’idées qui exprime ou traduit le 

système du monde des laïcs.3 Pour autant, la consolidation du lien entre cette théologie séculière 

et deux autres sciences, la mathématique et la philosophie naturelle, continue de faire écho à 

Aristote, qui les présentait comme trois sciences théoriques.4 

Selon Aristote, la théologie est supérieure à ses sœurs parce qu’elle s’élève au niveau 

de l’universel. Cette primauté est reconduite par et dans le système de représentations chrétien : 

la philosophie naturelle est conditionnée par les principes théologiques et les dogmes religieux. 

La nature témoigne de l’action d’une divinité créatrice et transcendante. Celle-ci n’est ni un 

principe qui germerait continûment depuis l’intérieur des êtres naturels, ni un moteur immobile 

qui, ne s’aimant que lui-même, ferait tourner le monde sans y prêter attention, ni encore un 

artisan qui pétrirait la matière en prenant pour modèles des archétypes qui existeraient déjà. 

Créatrice, cette divinité est à l’origine d’une nature dans laquelle elle intervient encore, soit 

sous la forme de miracles, soit sous la forme de régulations ponctuelles mais ordinaires. 

Immatérielle, elle ne se fond pas ou ne s’incarne pas dans sa propre création : le monde n’est 

pas un gigantesque corps dont elle serait l’âme. Pourtant, comme Dieu est dit immense et 

omniprésent. Il doit donc être là, dans le monde, d’une manière ou d’une autre. Il faut alors 

essayer de penser un lien, celui d’une quasi union, entre ces deux entités fondamentalement 

différentes. Sous quelle modalité Dieu est-il présent au monde ou dans le monde ? Y est-il 

comme le sont les corps ou comme le seraient d’autres substances spirituelles telles que les 

 
3 Funkenstein, Amos. Theology and the scientific imagination from the Middle Ages to the seventeenth century, 

Princeton University Press, Princeton, 1986, pp. 3-9. 
4 Aristote. Métaphysique, livre Ε. 



9 

 

âmes ou les anges ? Est-il là (in ubi) en étant quelque part (in loco) ? S’il occupe un lieu, quel 

est-il ? Et s’il n’en occupe pas, comment est-il là malgré tout ? 

Si le monde est une totalité finie, l’immensité divine – l’un des attributs principaux du 

Dieu chrétien – peut être interprétée sur le mode strictement métaphorique : Dieu est grand mais 

son immensité ne peut pas être épuisée dans l’étroitesse du cosmos. Autrement dit, l’immensité 

divine ne renvoie pas à une grandeur mesurable et ne peut donc pas être circonscrite à l’intérieur 

d’un lieu. Dieu ne serait donc pas dans un lieu bien qu’il doive être présent pour pouvoir exercer 

sa toute-puissance. Cela rejoint l’idée selon laquelle la création divine est un acte extérieur à 

Dieu qui, d’une certaine manière, créé un monde hors de lui. Le développement du concept 

d’infini, que ce soit dans le champ de la mathématique ou dans celui de l’astronomie, introduit 

une difficulté supplémentaire pour penser cette présence puisqu’il tend à rapprocher ou, au 

contraire, à mettre en concurrence deux objets infinis. Si Dieu est immense et que l’univers est 

positivement infini, cela signifie que l’immensité divine et l’infinité mondaine pourraient se 

télescoper au point de fusionner. Dieu serait alors étendu dans sa création. Mais si on maintient 

un écart à la fois ontologique et hiérarchique entre un Dieu créateur et immatériel et un univers 

créé et matériel, alors on parvient à l’énoncé contradictoire selon lequel deux infinis pourraient 

cohabiter et interagir. 

C’est dans ce contexte qu’émerge l’idée selon laquelle il existerait un milieu distinct des 

corps qui l’occupent : ce milieu serait un espace, plus ou moins vide, qui serait semblable à un 

espacement entre les lieux occupés par des corps, ou qui serait sous-jacent aux corps et aux 

lieux qu’ils occupent. Dans le premier cas, il s’agirait d’un milieu non-continu puisqu’il 

n’existerait que dans les interstices des corps ; sa présence serait corrélée à l’absence, par 

endroit, de corps. Dans le second cas, il s’agirait d’une entité à proprement parler, c’est-à-dire 

d’un être qui conserverait une existence et une unité, qu’il y ait ou non des corps. C’est cette 

possibilité qui va être enrichie au cours du temps. Comme le montre Alexandre Koyré5, cette 

nouvelle entité, pourvue d’une existence en elle-même et indépendante des corps, n’est 

toutefois pas apparue d’entrée de jeu. Elle est le fruit d’une histoire que les philosophes 

médiévaux vont, pour certains et dans une veine anti-aristotélicienne, faire remonter à la chôra 

du Timée. Il y aurait quelque chose d’un genre particulier dans lequel pourraient se mouvoir les 

corps et qui ne serait pas tout à fait, voire pas du tout, matériel. Mais avant d’en arriver là du 

côté de la philosophie naturelle, on trouve les prémisses d’une telle entité dans les stratégies 

théologiques proposées pour penser l’omniprésence et l’immensité divines. Parmi elles, il y a 

 
5 Koyré, Alexandre. Du monde clos à l’univers infini. Gallimard, collection Tel, Paris, 1973. 



10 

 

l’hypothèse de l’existence d’espaces imaginaires. Cette idée d’espace imaginaire est 

profondément ambigüe puisque, si a priori ces espaces ne peuvent pas exister hors de la 

pensée6, elle a acquis une forme de réalité au XVIIe siècle.7 Dans cette conception réaliste, les 

espaces imaginaires seraient situés hors du plan du cosmos et existeraient sur un mode virtuel. 

Dans ces espaces, parce qu’ils sont immatériels et donc indivisibles, il serait alors possible de 

placer Dieu. 

L’espace imaginaire est un outil conceptuel qui permet de concevoir une présence 

substantielle de Dieu au monde tout en évitant de le circonscrire : en ce sens, il peut appuyer la 

tradition thomiste lorsque, à la suite de la Somme théologique8, elle propose de distinguer 

l’omniprésence divine de la présence de l’âme dans le corps d’une part, et de la présence des 

corps dans un lieu d’autre part. Attardons-nous un instant sur ces deux modes de présence afin 

de mieux comprendre ce que Thomas d’Aquin entend lorsqu’il parle de la présence divine. 

Une âme est circonscrite à l’intérieur des limites d’un corps mais elle n’est pas 

localisable puisqu’il n’est pas possible de lui assigner une figure et des limites déterminées. Un 

corps n’est pas seulement circonscrit dans un lieu mais aussi localisable puisque sa figure, 

déterminée, correspond aux limites du lieu dans lequel il se trouve. En outre, on sait que l’âme 

est là parce qu’elle agit sur le corps : sa présence s’induit par sa puissance, conformément à 

l’adage aristotélicien selon lequel une substance doit être présente pour pouvoir agir. La 

présence de l’âme dans le corps n’a pas à être substantielle : il suffit qu’elle soit per potentiam. 

En revanche, on sait qu’un corps est là parce que, même s’il est passif, il peut être vu ou touché. 

Sa présence circonscrite, identifiée au lieu qu’il occupe, est de l’ordre de l’évidence sensible et 

ne s’indexe pas sur son éventuel pouvoir d’action. 

 
6 A la fin de l’Analytique des principes de la Critique de la raison pure et après avoir établi que le concept d’aucun 

ou de rien (Nichts) est un concept sans objet, auquel ne correspond aucune intuition, Kant distingue quatre 

catégories du rien : 1) l’ens rationis, qui est un concept vide puisque sans objet, 2) le nihil privatum, qui est l’objet 

vide ou le manque d’un concept (comme l’ombre ou le froid), 3) l’ens imaginarium, qui est une intuition vide 

d’objet mais conditionnant la possibilité d’intuitionner des objets, et 4) le nihil negativum, qui seul est impossible 

puisqu’il renvoie aux objets contradictoires (comme une figure rectiligne de deux côtés, pour reprendre un autre 

exemple donné par Kant). Au sujet de l’ens imaginarium, Kant renoue avec sa définition de l’espace et du temps 

purs comme conditions et formes de l’intuition. Oublions le temps et concentrons-nous sur l’espace : il est en train 

de faire de l’espace, en tant qu’il est une forme a priori de l’intuition, un être imaginaire. L’espace est donc 

imaginaire en ce qu’il est une intuition qui ne renvoie à aucun objet et, dans le même temps, c’est justement ce qui 

permet la possibilité-même d’intuitionner le divers phénoménal. Ainsi l’histoire de la notion d’espace imaginaire 

connait-elle une postérité inattendue. Kant lui confère donc une forme d’idéalité, niant par là qu’il puisse se 

prévaloir d’une forme de réalité. Voir : Kant, Emmanuel. Critique de la raison pure, traduction et présentation par 

Alain Renaut, Flammarion, collection GF, Paris, 2006, pp. 327-328. 
7 Ce que réfute fermement Descartes, qui distingue dans les Principes de la philosophie, II, 22, des espaces 

imaginaires, propres à la pensée, et des espaces imaginables, qui sont bel et bien réels. 
8 Thomas d’Aquin. Somme théologique, tome I, Question 8, articles 3 et 4. 



11 

 

Le modèle thomiste de la présence divine est d’une troisième sorte. Premièrement, Dieu 

n’est pas situé puisqu’il est partout. Le fait qu’il soit partout découle du fait que son immensité 

va de pair avec un autre de ses attributs : son omnipotence. L’acte de création et la création 

continuée ne sont donc possibles que si le créateur est directement en relation avec ce qu’il crée 

ou avec ce qu’il modifie. Deuxièmement, bien que présent et actif partout, il ne peut pas être 

circonscrit puisque son immensité dépasse toute borne, à la fois physique et intelligible. 

Troisièmement, il faut tenir compte du fait que puisque Dieu n’est nulle part précisément tout 

en étant fondamentalement unifié, il doit être tout entier partout.9  

Dans ce système de représentations, une solution conceptuelle est envisageable : si on 

suppose l’existence d’un espace imaginaire et indivisible, alors on peut concevoir un Dieu qui 

lui soit coextensif sans être étendu, qui soit présent comme une totalité dans un espace qui, de 

facto, ne comprend aucune partie. 

 Mais l’idée d’espace imaginaire pose problème. Non seulement le cosmos éclate – pour 

reprendre les mots d’Alexandre Koyré – mais il gagne aussi en homogénéité. La thèse des lieux 

naturels se désagrège tandis que l’hypothèse héliocentrique est mise à l’index de la science. 

Même si la res extensa cartésienne contribue dans une certaine mesure à maintenir soudées la 

matérialité et l’étendue, les deux idées sont progressivement désolidarisées. Elles vont jusqu’à 

devenir, chez certains philosophes, deux caractéristiques qui coexistent sans nécessairement 

s’impliquer. La disparition du lieu aristotélicien et l’émergence d’un espace distinct des corps 

rendent l’hypothèse des espaces imaginaires superflue. En effet, si ce nouvel espace est d’une 

nature plus mathématique que physique, s’il n’est donc pas matériellement divisible et peut 

contenir, en puissance du moins, une infinité de figures matérielles ou intelligibles, alors il n’est 

plus besoin d’y superposer un autre espace indivisible. Le concept d’espace imaginaire pâtit du 

rasoir d’Ockham : il est une entité dont on peut et on doit se passer. 

 Néanmoins, la construction d’un nouveau concept d’espace, à laquelle a contribué celui 

d’espace imaginaire, continue de poser deux difficultés qui sont à la fois théologiques, 

mathématiques et physiques. Sa nature n’est en effet pas plus facile à circonscrire que celle de 

l’espace imaginaire : ni substance dans un sens fort (à savoir comme un être pleinement réel, 

indépendant et actif), ni corps matériel, ni attribut d’une substance, il n’est pas évident de le 

classer dans une catégorie ontologique préexistante. De plus, il présente la double particularité 

 
9 « Quia quotcumque loca ponantur, etiamsi ponerentur infinita praeter ista quae sunt, oporteret in omnibus esse 

Deum : quia nihil potest esse nisi per ipsum. Sic igitur esse ubique primo et per se convenit Deo, et est proprium 

ejus : qui, quotcumque loca ponantur, oportet quod in quolibet sit Deus, non secundum partem, sed secundum 

seipsum. », écrit Thomas d’Aquin dans l’article 4 de la Question 8. 



12 

 

d’être en partie géométrique, dans un cadre euclidien qui n’admet que des points d’épaisseur 

nulle, et d’être pourtant capable d’accueillir des corps physiques, mondains et divisibles partes 

extra partes. Cette double nature reconduit donc le problème du mode de présence de Dieu : 

placer Dieu dans cet espace plutôt que dans le monde des corps, c’est encore prendre le risque 

de l’étendre et de le rendre divisible. 

 Sur un plan plus épistémologique, ce nouvel espace conduit à mêler la physique et la 

géométrie. Il n’est pas un objet qui pourrait être étudié, selon un certain angle, par la 

mathématique et, selon un autre angle, par la physique. Il est un objet physico-mathématique – 

premier objet peut-être de la physique moderne. La science physique devient en effet à 

proprement parler mathématique en combinant les données empiriques et les formules 

algébriques. Grâce à ses nouveaux principes mathématiques, la philosophie naturelle gagne en 

rigueur démonstrative et en pouvoir prédictif. Mais elle ne peut le faire qu’en supposant 

l’existence de cet espace – et d’un temps tout aussi homogène qui s’écoule dans l’ensemble de 

l’univers, en-dessous et au-dessus de l’orbite de la lune terrestre. Cet espace a la même fonction 

qu’un repère orthogonal : il permet de situer les corps et de calculer la direction et la vitesse de 

leurs translations. Le physicien moderne est comme le géomètre qui a d’abord devant les yeux, 

avant toute figure, une page blanche mentale ou de papier. C’est en ce sens que ce nouvel espace 

est le premier objet – premier au sens d’antérieur et au sens de fondamental – de la nouvelle 

physique. L’espace leibnizien comme ordre et agencement des corps qui coexistent est 

abandonné ou résorbé à l’intérieur de cet espace qui existe en lui-même. 

 La physique moderne est donc newtonienne : newtonienne d’abord en tant qu’elle obéit 

à l’axiomatique proposée par Newton dans les Principes mathématiques de la philosophie 

naturelle. Newtonienne, au sens ensuite où ce sera celle, exclusive, de tous les physiciens et 

physiciennes occidentaux jusqu’au début du XXe siècle. Et cette physique repose sur cet espace, 

théorisé et présenté par Newton comme « absolu ». Elle admet son existence comme une 

évidence. Elle admet sa nature à la fois physique et géométrique parce que c’est justement cela 

qui lui permet de calculer les mouvements des corps selon des lois aussi universelles que celles 

qui s’appliquent dans un plan euclidien. L’étude du mouvement des corps ainsi que les 

disciplines jusqu’alors considérées comme des branches de la seule mathématique – telles que 

l’optique et l’astronomie – sont ainsi réunies comme les régions d’un seul et même empire. Ce 

faisant, la physique moderne admet également que l’espace absolu sort de la classification 

ontologique habituelle tout en présupposant qu’il est bel et bien quelque chose. L’évidence de 

l’existence de l’espace newtonien et l’évidence de son épaisseur ontologique ont joué un rôle 

si important dans l’histoire de la philosophie naturelle puis de ce qu’on a appelé « la physique », 



13 

 

qu’elles ont sans doute constitué le principal obstacle épistémologique – au sens de Gaston 

Bachelard10 – à la compréhension de la théorie de la relativité générale. La reprise par Einstein 

de l’idée de champ et la relativisation de l’espace absolu et euclidien sont au début apparu 

comme des vues de l’esprit, fantasques, voire dérangeantes. Après tout, l’espace n’est-il pas 

quelque chose ? 

 La physique newtonienne d’après Newton a progressivement minimisé ou oublié, 

sciemment ou non, la diversité des enjeux à l’origine de la construction, par Newton, du concept 

d’espace absolu. Seule est restée, dans l’opinion courante, l’idée qu’il s’agissait de mieux 

calculer le mouvement des corps matériels. Qu’il ait pu répondre à des enjeux autres, cela 

semblait aux yeux des héritiers de la scission entre la physique et la métaphysique, sinon 

absurde, du moins anecdotique. 

Ce travail propose de reprendre l’analyse à nouveaux frais, en lisant les textes de 

Newton tels qu’ils sont, pour eux-mêmes, et en réinscrivant la pensée newtonienne de l’espace 

à l’intérieur de leur contexte et par rapport aux discussions – de philosophie naturelle, de 

théologie, d’ontologie et, dans une moindre mesure, de mathématique – qui l’ont précédée. 

C’est dans cette perspective que nous relirons certains philosophes que Newton cite directement 

ou vers lesquels il fait signe, que ce soit pour s’en revendiquer ou pour s’y opposer. Parmi ses 

prédécesseurs, il y a Descartes, Aristote, Lucrèce, Platon, Patrizi, Gassendi ou encore Kepler ; 

parmi ses contemporains, il y a More, Cudworth ainsi que Boyle. Il ne s’agira pas de se 

demander quel type d’enjeux a pu être plus important que les autres : il s’agira plutôt de donner 

à voir le contexte intellectuel dans lequel le concept d’espace absolu, qui a été l’un des outils 

principaux de la physique moderne, a été élaboré. Le choix de cette approche découle de la 

lecture de philosophes et historiens des sciences déjà cités – Alexandre Koyré, Edward Grant, 

Amos Funkenstein – au rang desquels nous trouvons également Ernst Cassirer, Betty Jo Teeter 

Dobbs et Gérard Simon. En plus de la manière qu’ils ont en commun de resituer les 

philosophies, leurs présupposés et leurs problèmes à l’intérieur de la philosophie, toutes et tous 

montrent que l’enthousiasme et la rigueur peuvent travailler ensemble. Pour paraphraser 

Descartes dans l’article 72 des Passions de l’âme, il faut rapporter l’intensité de l’admiration et 

la passivité dans laquelle elle peut nous maintenir à l’étonnement que la rencontre d’un objet 

nouveau suscite. Si la réputation galvaudée ou vague d’une pensée ancienne chatouille notre 

esprit, il ne faut pas s’arrêter à ce ressenti premier mais s’accoutumer à cette pensée afin de la 

 
10 Bachelard, Gaston. La Formation de l’esprit scientifique, Vrin, Paris, 2011. 



14 

 

comprendre dans la mesure du possible et, éventuellement, d’en juger la valeur à l’aune de ses 

propres conséquences. 

La pensée newtonienne se développe dans un univers intellectuel où l’approche 

mécaniste des phénomènes naturels, la théorie héliocentrique et l’infinité du monde sont 

désormais généralement acceptées. La fracture telle qu’elle est consommée à notre époque entre 

la physique, la métaphysique et la théologie n’a pas encore donné au savoir le sens plus étroit 

d’une science qu’on voudrait complètement démonstrative, sans relation avec la foi et dénuée 

– en apparence du moins – de tout axiome métaphysique. La pensée newtonienne navigue donc 

entre des champs que nous avons tendance à voir aujourd’hui comme distincts mais qui, à 

l’époque, communiquent et s’entremêlent. C’est à l’intérieur de ces nœuds que Newton 

commence à élaborer la définition d’un nouvel objet, que nous appelons par commodité 

« espace », mais qui s’écarte des concepts qui lui préexistent et qui n’est pas non plus l’espace 

au sens contemporain d’espace-temps. Cette construction remonte au manuscrit du « De 

Gravitatione » et se clôt avec la seconde version du Scholie Général des Principes 

mathématiques de la philosophie naturelle. Entre temps, nous trouvons des textes qui font 

mention de l’espace (le Scholie des Définitions est le plus connu d’entre eux) mais qui ne se 

proposent pas d’en définir la nature et les propriétés. Les textes dans lesquels Newton s’y 

efforce explicitement sont le manuscrit « Tempus et Locus », les Questions 28 et 31 de 

l’Optique et le Scholie Général : ils montrent qu’au fil du temps Newton a poursuivi une 

réflexion qui, bien que répondant à des enjeux divers, ressort fondamentalement de l’ontologie. 

Si nous reprenons d’Alexandre Koyré l’idée que la Renaissance a été un moment de grand 

bouleversement parce que l’ontologie aristotélicienne dépérissant, les frontières entre les 

différentes modalités d’existence se sont trouvées gommées, alors nous pouvons supposer que 

la tentative de Newton de conférer une définition à l’espace est l’une des tentatives de la 

modernité pour asseoir de nouveau la pensée scientifique sur un socle solide. Cependant la 

chose n’est pas aisée puisque Newton doit tenir ensemble plusieurs réquisits qui, chacun, pose 

problème.  

Premièrement, l’espace doit être quelque chose et non plus une propriété de la matière. 

Cela signifie qu’il doit être pourvu d’une densité ontologique supérieure à celle que les 

traditions aristotélicienne et cartésienne lui confèrent. Cette densité ontologique s’accompagne 

d’une forme d’indépendance. La difficulté principale apparaît dès qu’il s’agit de trouver une 

catégorie ontologique qui corresponde à cela. Si les classifications ont été affinées durant le 

Moyen Age, elles reposent ultimement sur quelques catégories générales seulement. La 

propriété ou l’attribut (de Dieu ou de la matière) sont exclus, et le néant n’est pas envisageable 



15 

 

puisqu’il s’agit justement de faire entrer l’espace dans le champ de l’être. Reste la substance – 

mais de quelle substance parle-t-on ? N’y a-t-il qu’une seule substance, prise dans un sens fort, 

qui serait le statut d’agents, pourvus d’une indépendance, voire d’une autonomie par rapport à 

tous les autres êtres ? Ne se hisse au rang d’une telle substance qu’un Dieu cause première et 

cause de lui-même. Ne pourrait-on alors pas subdiviser la catégorie, comme cela a souvent été 

fait à partir de la méthode aristotélicienne qui veut qu’une chose puisse se dire en plusieurs 

sens ? Or il n’est jamais mention d’une telle subdivision dans les écrits de Newton : tout porte 

à croire donc qu’il est important pour lui de maintenir l’unicité du concept de substance. Nous 

retrouvons la nécessité d’un assouplissement de la pensée dont nous parlions plus tôt : il faut 

forger une nouvelle catégorie ontologique.  

Deuxièmement, les propriétés rattachées à une telle catégorie ne doivent pas être celles 

qui sont propres et exclusivement propres à la seule substance admise par Newton – Dieu. Il va 

donc s’agir, à l’intérieur du champ ontologique, de concilier des thèses théologiques et des 

thèses de philosophie naturelle. Il y a des points qui ne poseront pas problème : par exemple, 

l’agentivité divine ne peut pas être concurrencée par un espace de toutes façons immobile et 

passif. Les deux points qui cristallisent la difficulté sont son infinitude et son éternité.  

D’une part, la question de l’infinitude renoue avec celle que nous évoquions plus haut, 

à savoir celle qui portait sur la relation des deux entités infinies que sont le dieu chrétien et 

l’univers des modernes. En choisissant de ne pas suivre la voie d’une spatialisation de Dieu et 

d’une déification de l’espace dans laquelle Henry More s’est engagé, Newton devra établir des 

critères permettant de distinguer l’espace de Dieu. Il devra ce faisant repenser également le 

mode de présence et le mode d’action de Dieu dans le monde. 

D’autre part, la question de l’éternité de l’espace amène à interroger son origine et son 

rapport à la création. Si l’espace était un produit du Fiat, il ne pourrait pas être considéré comme 

ce dans quoi la création est faite. Mais puisque Newton lui accorde l’éternité, cela signifie qu’il 

est antérieur à la création – le produit et l’acte. Dire cela dans le cadre de la mythologie 

chrétienne revient soit à ouvrir la possibilité qu’il puisse y avoir eu une création d’avant la 

création, soit – et c’est une hypothèse plus radicale – à supposer que des entités existent sans 

avoir été causées par la seule entité dont le christianisme postule l’éternité, à savoir Dieu. Cela 

signifie qu’en plus de repenser le rapport de l’espace aux êtres créés et situés, Newton doit 

penser un mode de production de l’espace différent de celui des (autres) créatures.  

Troisièmement, il faut que ce nouveau concept d’espace réponde au projet d’une 

refondation mathématique de la philosophie naturelle et qu’il serve ainsi de socle à ce qui sera, 

à partir de là, appelé la physique moderne. Ainsi doit-il permettre de superposer le niveau de la 



16 

 

géométrie euclidienne (et cavaliérienne) et le niveau, empirique, de l’étude du mouvement des 

corpuscules et des corps complexes. Il ne s’agit donc plus seulement de penser dans le même 

temps l’ensemble des corps et des fluides plus ou moins subtiles (le monde) et la présence 

divine. Il s’agit d’ajouter dans l’équation l’existence d’un espace en partie mathématique et 

dans lequel existe à la fois de la matière et des figures géométriques. En un sens, c’est un pas 

supplémentaire dans la direction ouverte par le Timée et reprise, entre autres, par Kepler. Il 

consiste dans une objectivation de la mathématique qui quitte l’esprit du mathématicien pour 

entrer dans le monde observable. Cette objectivation ne transforme toutefois pas les formes 

mathématiques en archétypes qui existeraient par eux-mêmes et auxquels participeraient les 

corps. C’est en vérité une objectivation qui réunit, sur le même plan, sans hiérarchie 

ontologique, la mathématique et la physique empirique. Dès lors, cet espace est aussi, dans une 

certaine mesure, l’univers lui-même. 

 Ces difficultés s’entremêlent et l’hypothèse à l’origine de cette nouvelle lecture des 

textes newtoniens se fonde sur une hypothèse plus originaire selon laquelle, fidèle à une certaine 

conception du savoir, Newton cherche à les résoudre de la manière la plus économique possible. 

Les différentes propriétés qu’il octroie ou ôte à l’espace, celles encore qu’il amende, tentent de 

concilier deux grands enjeux : la préservation d’une certaine définition de Dieu (une substance 

unique, indivisible, omniprésente et agissante) et la recherche d’une nouvelle axiomatique pour 

la physique mathématique. C’est à partir d’eux que se comprend la réflexion ontologique de 

Newton, qu’elle se manifeste dans sa recherche d’une nouvelle catégorie ou dans l’utilisation 

du raisonnement analogique. 

Cette lecture est tributaire des recherches newtoniennes, majoritairement anglo-

américaines ou écrites en langue anglaise, qui courent du milieu du XXe siècle jusqu’à 

aujourd’hui. Ce travail a donc aussi pour objectif de faire connaître ces recherches, nombreuses 

et vivantes au public français. La plupart d’entre elles abordent le concept newtonien d’espace 

à partir du prisme de l’une des activités du savant, qu’il s’agisse de sa philosophie naturelle 

(Andrew Cunningham), de sa pratique alchimique (Betty Jo Teeter Dobbs, William Newman), 

de sa théologie (Stephen Snobelen) ou encore de son rapport aux auteurs du passé (James 

McGuire, Piyo Rattansi). A ces références s’ajoutent, du côté belge et français, le travail de 

traduction de Marie-Françoise Biarnais, l’édition de plusieurs textes religieux de Newton par 

Jean-François Baillon, les analyses de l’analogie du sensorium Dei qui heurta tant Leibniz par 

Philippe Hamou et l’étude érudite des références explicites ou implicites du Scholie Général 

par Steffen Ducheyne. 



17 

 

La plupart de ces recherches adoptent l’angle de l’histoire de la philosophie ; d’autres, 

comme celles d’Andrew Janiak, d’Hylarie Kochiras, de Max Jammer, d’Howard Stein ou 

encore d’Edward Slowik, y superposent une analyse plus directement métaphysique et font le 

lien entre la philosophie newtonienne et la philosophie contemporaine de l’espace. Si les 

travaux de ces chercheurs sont importants pour cette étude, c’est dans la mesure où celle-ci 

propose d’associer aux efforts de recontextualisation et de description de l’émergence d’un 

concept, l’effort de réflexion ontologique qui se poursuit, de nos jours, dans les discussions 

entre les partisans d’une position substantialiste, les partisans d’une position relationniste de 

l’espace et ceux qui défendent un réalisme structurel. 

Puisque ce qui nous intéresse au premier chef, c’est d’observer et d’analyser la manière 

dont se construit, dans le temps, le concept newtonien d’espace, nous suivrons la chronologie 

du corpus principal. Avant de nous y plonger, un premier chapitre posera les fondements de la 

conception que se fait Newton du savoir. Il va s’agir de prendre acte de l’unité du savoir qu’il 

postule puis d’en comprendre les motivations. Nous partirons des « Règles pour bien 

philosopher » qui ouvrent le troisième livre des Principes mathématiques de la philosophie 

naturelle et nous interrogerons le lien que Newton établit entre la physique et la mathématique. 

Nous verrons donc en quoi ce lien est la traduction, sur le plan de la connaissance, de sa 

conception d’une nature simple, économe et conforme à elle-même. Cette unité ne réside pas 

seulement dans l’intrication de la physique et de la mathématique mais comprend en vérité 

l’ensemble des domaines de recherche de Newton, et c’est dans cette mesure que nous 

analyserons le rapport éventuel que cette unité du savoir entretient avec sa croyance dans 

l’existence d’une prisca theologia. Cela nous permettra de tester l’une des hypothèses qui 

guident ce travail : nous questionnerons l’importance que peuvent avoir cette croyance et les 

recherches sur l’histoire des religions qui en découlent dans la construction de l’idée d’espace 

absolu. En plus de permettre la fondation d’une nouvelle physique, d’asseoir l’omnipotence 

divine et de contraindre à repenser le mode de présence de Dieu, l’idée d’espace traduirait le 

souci de déblayer les principes et les dogmes d’une religion primitive pervertie au cours des 

siècles. 

Le premier texte que nous lirons in extenso est le « De Gravitatione », écrit dans les 

années 1660 tandis que Newton découvre en même temps la philosophie cartésienne et la 

critique du « nullibisme » qu’Henry More formule à son encontre. Ce manuscrit, et le scholie 

dans lequel il consiste principalement, montre d’abord que Newton reprend à son compte la 

définition de l’étendue de More. C’est cette définition qu’il oppose à la res extensa cartésienne, 

jouant un héritage contre un autre. Toutefois, alors que More donne à son concept d’étendue 



18 

 

une fonction métaphysique parce qu’il permet de réinclure Dieu (et les autres substances 

spirituelles) dans le monde créé, nous verrons que pour Newton il s’agit d’un choix qui est à la 

fois métaphysique et physico-mathématique. La res extensa, parce qu’elle identifie l’étendue et 

la matière et parce qu’elle consiste en une unique étendue continue de laquelle le vide est exclu, 

empêche de penser et de calculer le mouvement des corps. Corrélativement le vide apparaît, 

non pas seulement comme une entité qui existerait à part entière, mais aussi comme une 

condition nécessaire pour que les corps puissent se mouvoir et pour qu’on puisse déterminer 

leurs trajectoires et leurs vitesses. L’étendue cartésienne, en se centrant sur une certaine idée de 

la matière, permet de rompre avec une conception du monde qui le pensait à partir de sa forme. 

Elle participe d’une déconstruction de sa perfection supposée : la science n’a plus, pour 

reprendre l’antique formule, à « sauver les phénomènes » pour sauver, en arrière-plan, la forme 

parfaite du monde. Le monde n’est pas, pour Descartes, l’alliance d’une matière et d’une forme 

(sphérique) : il est l’ensemble d’une étendue dénuée de toute qualité seconde et dans laquelle 

les mouvements tourbillonnaires découpent temporairement les figures des corps individuels. 

Mais si elle permet ce nouveau rapport de la science à son objet, l’étendue cartésienne est aussi 

un concept étriqué qui, selon Newton, fait en vérité obstacle au progrès de la science et évacue 

Dieu hors du monde. Dans la mesure où Newton désolidarise l’espace de la matière, nous nous 

demanderons s’il n’est pas, finalement, en train de reconduire un modèle ancien récusé par le 

cartésianisme. 

Bien que Newton poursuive sa critique de la res extensa, il refuse cependant 

d’emprunter le chemin ouvert par More quand celui-ci, dans l’Enchiridion Metaphysicum, 

insiste à tel point sur la ressemblance entre Dieu et l’espace qu’il semble les identifier. Nous 

verrons que dès le « De Gravitatione », Newton rejette une telle identification, affirmant 

explicitement qu’il s’agit de deux entités distinctes l’une de l’autre. C’est dans cette perspective 

qu’il adjoint un certain nombre de propriétés à l’espace et qu’il ne lui accorde ni le statut de 

substance, ni celui d’accident. Nous analyserons la réutilisation d’un terme scolastique, celui 

d’ « affectio » : s’agit-il d’une simple reprise ? ou de la création d’une nouvelle catégorie 

ontologique ? si c’est cela, Newton donne-t-il des indices sur la manière dont elle pourrait 

s’intégrer aux côtés des catégories plus habituelles ? 

A ce remploi, Newton accole l’idée selon laquelle l’espace serait un « effet émanant » 

de Dieu. Que signifie cette reprise d’une structure émanative, propre au néoplatonisme ? Que 

dit-elle du mode de production de l’espace par rapport à celui des autres créatures ? En outre, 

comment comprendre qu’elle accompagne l’usage de l’affectio ? Les deux expressions 

peuvent-elles s’éclairer l’une, l’autre ? 



19 

 

Le « De Gravitatione » est souvent étudié pour lui-même, en tant que texte anti-

cartésien, ou dans son rapport aux autres textes plus connus que sont les Questions de l’Optique 

et les Principes mathématiques de la philosophie naturelle. Cependant, avant d’en venir à ces 

textes, le chapitre 3 sera consacré à l’analyse exhaustive d’un autre manuscrit, très peu étudié, 

nommé « Tempus et Locus », et dont il nous semble que l’importance a été négligée jusqu’à 

présent. Il a été publié pour la première fois en 1978 par James McGuire dans sa version 

originale latine et accompagnée d’une traduction et d’un commentaire en anglais. A l’heure 

actuelle, il a fait l’objet d’une unique traduction française, celle de Luc Peterschmitt, publiée 

en 2013. C’est un manuscrit qui témoigne d’une plus grande maturité de par son organisation 

interne et la précision de son vocabulaire. On y trouve surtout la manifestation flagrante d’un 

syncrétisme semblable à celui des néoplatoniciens de Cambridge, ainsi que des principes 

théologiques qui renvoient à la prisca theologia telle que Newton l’expose dans ses écrits 

religieux. C’est ce manuscrit qui, tout particulièrement, conforte notre hypothèse de 

l’importance de sa croyance dans cette religion primitive dans le processus de conceptualisation 

de l’idée d’espace. En gardant cela à l’esprit, nous comparerons le statut et les propriétés que 

Newton accorde à l’espace dans « Tempus et Locus » par rapport au statut et aux propriétés 

qu’il lui attribue dans le « De Gravitatione ». Ainsi verrons-nous que l’idée d’espace n’est pas 

tout à fait la même entre les deux. Parmi les modifications qui lui sont faites, nous nous 

attarderons sur l’analyse théologico-mathématique du lien entre l’infinité et la perfection, sur 

l’abandon de toute référence à une structure émanative et sur l’ajout, au rang des propriétés de 

l’espace, de l’extrême simplicité. 

« Tempus et Locus » est un texte ouvertement métaphysique. Les Questions 28 et 31 de 

l’Optique font davantage le lien entre la notion d’espace et les travaux de philosophie naturelle 

de Newton. Ces deux Questions se répondent et présentent chacune une formulation de 

l’analogie dite du sensorium Dei, rendue célèbre par la dispute entre Leibniz et le porte-parole 

de Newton, Samuel Clarke. Le chapitre 4 s’attardera à les étudier dans leur entièreté à chaque 

fois pour ne pas séparer ces analogies, souvent prises pour elles-mêmes, de l’argumentation 

dans laquelle elles s’insèrent. 

Le début de chacune de ces Questions manifeste l’union, dans la pensée newtonienne, 

de l’approche mécaniste de la nature propre à la modernité et d’un finalisme explicitement 

assumé. Si le philosophe naturel étudie une nature dont il suppose qu’elle suit des règles 

constantes, il regarde dans le même temps l’agencement des corpuscules et leur disposition au 

sein de l’univers comme le résultat d’un plan divin. A cela s’ajoute le fait que, pour Newton, 

Dieu vient compenser une déperdition continue de la quantité globale du mouvement qui agite 



20 

 

l’univers. Cette physico-théologie s’exprime pour la première fois dans un ouvrage publié, et il 

sera intéressant de croiser ces passages avec la correspondance que Newton eut avec Richard 

Bentley. Ces Questions ont également en commun de permettre de mieux comprendre ce que 

Newton entend lorsqu’il parle de cette matière à laquelle il refuse de réduire l’espace. Il n’y a 

pas, comme c’était le cas chez Descartes, une étendue matérielle, continue et indéfinie, mais 

une quantité limitée de corpuscules qui s’agencent et se dispersent dans un univers très vide et 

infini, sous l’action de forces qui leur sont extérieures. 

C’est dans ce paysage d’ensemble que s’inscrivent les deux formulations de l’analogie 

du sensorium Dei. Nous faisons le choix de ne pas les lire depuis le point de vue leibnizien mais 

à partir de ce que nous aurons appris du « De Gravitatione » et de « Tempus et Locus ». Il 

s’agira en outre de s’interroger sur les différentes fonctions du raisonnement analogique et de 

voir laquelle Newton lui reconnaît ici. L’hypothèse qui guidera cette analyse sera la suivante : 

si Leibniz voit dans l’analogie du sensorium Dei une manière de faire de Dieu une anima mundi, 

c’est non seulement parce qu’il refuse de donner une forme de réalité à l’espace (et au temps), 

mais également parce qu’il n’accorde pas la même fonction à l’analogie. Ainsi leur désaccord 

se comprend-t-il à deux niveaux : sur le fond, certes, mais aussi sur la structure logique de 

l’argument. Si Leibniz comme Clarke discutent du fond, il nous semble que ni ces deux 

interlocuteurs ni les commentateurs de cette discussion n’ont remarqué ce hiatus formel. Nous 

défendrons la thèse selon laquelle, si l’analogie du sensorium Dei attire l’attention par son 

étrangeté, elle peut être résorbée à l’intérieur d’un projet plus vaste qui consiste à penser et à 

dire différemment la relation de Dieu au monde. Elle y participe au même titre qu’y 

participaient, dans les deux manuscrits précédents, les remplois de l’émanation 

néoplatonicienne et du terme d’affectio. 

Le chapitre 5 s’intéressera au Scholie Général des Principes mathématiques de la 

philosophie naturelle, et ce en lisant en parallèle le Scholie des Définitions. Le Scholie Général 

est très théologique, plus que ne l’est « Tempus et Locus », parce qu’il est plus centré sur 

certains attributs de la divinité newtonienne que sur l’espace à proprement parler. Cependant 

Newton, faisant disparaître toute trace de l’analogie des Questions, propose à la place et 

discrètement une nouvelle façon de concevoir le mode de production ou de causation de 

l’espace. Il s’agit donc d’un texte qui, certes, s’attache bien moins que les autres à développer 

une ontologie de l’espace mais qui s’intéresse davantage à comment l’espace advient à l’être. Il 

répond ainsi à un passage, unique dans l’œuvre de Newton, qui se trouve dans le « De 

Gravitatione » : Newton y écrivait, sans l’expliciter, que l’espace était « incréé ». En le 

présentant comme un effet émanant de Dieu, il le maintenait à l’écart et soumis au pouvoir 



21 

 

divin. La solution n’était toutefois pas satisfaisante compte tenu de l’attachement très marqué 

de Newton à l’unicité de la substance divine – et de fait, elle fut évacuée. En écrivant dans le 

Scholie Général que Dieu ne crée pas mais constitue l’espace et le temps, Newton propose une 

nouvelle analogie, ancrée cette fois-ci dans le champ des affaires politiques humaines, et semble 

faire de l’espace le résultat d’un décret divin. En somme, le Scholie Général poursuit – et clôt 

– sa réflexion sur l’entrée de l’espace dans le royaume de l’être, comme un étant (presque) à 

part entière. Et avec lui se clôt l’étude du corpus de première main. 

Le chapitre 6 répond à deux finalités conjuguées. Il fait le point, en les comparant, sur 

les différentes tentatives de Newton pour penser le statut ontologique de l’espace, en lui-même, 

par rapport à la matière et par rapport à Dieu. Nous établirons en parallèle la liste des propriétés 

qu’il propose tout au long de son œuvre et regarderons lesquelles il abandonne, lesquelles il 

amende et lesquelles il conserve telles quelles. Tout cela servira à rassembler, en une vision 

d’ensemble, les analyses menées dans les chapitres précédents pour déterminer, in fine, ce 

qu’est l’espace absolu.  

Mais l’histoire, pourrait-on dire, ne s’arrête pas là. Bien que l’espace absolu ait pâti du 

fossé grandissant à partir du XVIIIe siècle entre la science et la métaphysique, bien qu’il ne soit 

plus conçu aujourd’hui que comme l’un des axiomes de la physique newtonienne, il est devenu 

dans le champ de la philosophie contemporaine la figure de proue ou la pomme de discorde des 

discussions sur la nature et la réalité de l’espace. Si la mort de Leibniz a mis fin à la 

correspondance avec Clarke, la philosophie kantienne a ouvert un nouveau chemin en proposant 

une conciliation puis un dépassement des thèses leibniziennes et des thèses newtoniennes, puis 

la discussion a été pleinement relancée au début du XXe siècle suite à l’entrée sur scène de la 

théorie de la relativité générale. Elle se poursuit de nos jours, et si les partisans d’une conception 

substantiviste paraissent oublier parfois que Newton refuse le statut de substance à l’espace et 

si toute divinité soit souvent absente des édifices argumentatifs, ils se revendiquent néanmoins 

de la conception newtonienne qui pose l’espace comme quelque chose distinct de la matière 

qu’il accueille et des mouvements qui l’agitent. Face à eux, des relationnistes nient l’existence 

d’un espace qui se tiendrait, seul, dans l’être. Essayant de prendre du recul par rapport à cette 

alternative, dont une analyse détaillée demanderait un travail de plus longue haleine, nous avons 

fait le pari de prendre une voie moins conceptuelle et, en quelque sorte, plus charnelle : nous 

avons tâché de prendre au sérieux le vécu d’un espace qui subsiste sous la matière des corps et 

sa traduction artistique. L’hypothèse à laquelle ouvre cette voie est celle de l’éventualité, pour 

l’ontologie, de se nourrir des expériences vécues afin de préciser ou de diversifier les catégories 

dans lesquelles elle essaye de ranger le réel. 



22 

 

Chapitre 1 

Unité et ancestralité du savoir 

 

 

« … car il faut bien finir par passer d’une topographie à une démarche. » 

Gérard Simon, Structures de pensée et objets de savoir chez Kepler. 

 

 

Tout individu est le fruit de son époque et en porte les marques. Ce qui peut paraître sinon 

étrange, à tout le moins étranger à notre pensée contemporaine, s’inscrit dans un ensemble de 

représentations, prises elles-mêmes dans une histoire. La relation que Newton entretient à la 

connaissance résulte d’une certaine représentation du savoir dans l’Angleterre de l’époque 

moderne. Le savoir est alors désigné sous le nom très général de philosophie, et on y trouve des 

sciences qui n’en seront bientôt plus – telle que l’alchimie – ainsi que des sciences en cours de 

construction – telle que la physique mathématique. Sa partie métaphysique peut, sur le papier, 

être divisée en deux branches : d’une part l’ontologie, d’autre part la théologie. Dans les faits, 

dans l’Europe chrétienne de l’époque, les deux se mêlent. La lumière naturelle accompagne la 

foi et contribue à donner une valeur d’évidence à l’existence d’une divinité unique et 

transcendante. Réciproquement, Dieu concourt à fonder le savoir humain et la théologie cherche 

à se maintenir à la fois comme la colonne vertébrale et l’horizon de la science moderne. 

Si le XVIIe siècle marque le début d’une désolidarisation progressive de la philosophie 

première et de la philosophie naturelle d’avec la théologie, les choses restent en l’état chez 

Newton. Très religieux depuis l’enfance, introduit aux thèses des néoplatoniciens de Cambridge 

lors de ses premières années à Trinity College, et soucieux d’inscrire – de fondre peut-être – sa 

pensée dans le fleuve du temps, Newton cherche une vérité divine et primitive que le sable des 

siècles aurait recouverte. Tous les moyens sont bons pour atteindre cette vérité : la 

mathématique, la physique, la pratique alchimique et l’exégèse des prophéties bibliques. Ces 

différents pans de sa recherche, aussi hétérogènes qu’ils paraissent aujourd’hui, participent de 

la même exigence et d’une certaine représentation de la nature et de l’univers. L’unicité de la 

vérité vers laquelle ils font signe provient in fine de l’unicité de Dieu. 



23 

 

Pour partie, la nature newtonienne se télescope avec celle de Galilée : elle est écrite en 

langage mathématique, et le physicien doit asseoir ses observations et ses démonstrations sur 

des équations. L’universalité à laquelle la mathématique prétend lorsqu’elle parle de la nature 

fonde ainsi l’universalité des lois qui régissent les mouvements des corps. Il n’y a qu’une seule 

nature, qui suit les mêmes règles. Le travail du physicien doit s’y conformer, comme Newton 

le montre dans les « Règles pour bien philosopher » qui ouvrent le livre III des Principes 

mathématiques de la philosophie naturelle :  

REGLE 1 

Les causes de ce qui est naturel ne doivent pas être admises en nombre 

supérieur à celui des causes vraies ou de celles qui suffisent à expliquer les 

phénomènes de ce qui est naturel.  

Les philosophes disent surtout : la nature ne fait rien en vain ; et se fait en 

vain ce qui se fait par plusieurs causes et qui peut se faire par moins de 

causes. En effet, la nature est simple et n’est pas prodigue en causes 

superflues des choses. 

REGLE 2 

Ainsi, il faut assigner les mêmes causes aux effets naturels de même genre, 

autant que faire se peut. Telles sont la respiration dans l’homme et la bête ; 

la chute des pierres en Europe et en Amérique ; la lumière d’un feu de cuisine 

et celle du Soleil ; la réflexion de la lumière sur la Terre et sur les planètes. 

REGLE 3 

Les qualités des corps qui ne peuvent être ni augmentées ni diminuées, et qui 

appartiennent à tous les corps sur lesquels on peut faire des expériences 

doivent être considérées comme les qualités de tous les corps en général. […] 

REGLE 4 

En Philosophie expérimentale, les propositions que l’on réunit par induction 

à partir des phénomènes doivent être tenues pour vraies, puisque des 

hypothèses contraires ne leur font pas obstacle, soit précisément soit 

approximativement, jusqu’à ce que se présentent d’autres phénomènes qui, 



24 

 

soit les rendent plus précises, soit les affranchissent d’exceptions. Il faut 

procéder ainsi pour qu’une épreuve donnée par induction ne soit pas 

anéantie par des hypothèses.11 

Dans l’ensemble, ces règles mettent l’accent sur le présupposé selon lequel la nature 

agit toujours le plus simplement possible. Comme le philosophe naturel doit imiter son objet, il 

lui faut procéder avec la plus grande simplicité en attribuant, dans la mesure du possible, les 

mêmes causes à des effets semblables et en universalisant ses propositions dans les limites 

extensibles de son expérience. Par ailleurs, les phénomènes doivent être pris pour ce qu’ils 

sont : à la fois des contenus d’expérience dont la science vient révéler les lois, et des critères 

qui valident ou infirment ses conclusions inductives. Steffen Ducheyne12 remarque une 

inflexion dans l’énoncé de la Règle 2 entre la première et la troisième édition des Principes 

mathématiques de la philosophie naturelle, dont la traduction de Marie-Françoise Biarnais ne 

rend pas compte. Dans la première édition, quand la règle 2 était encore désignée comme une 

« hypothèse », Newton écrit :  

Ideoque effectuum naturalium ejusdem generis eædem sunt causæ. 

Dans la troisième édition, il modifie l’énoncé comme suit : 

Ideoque effectuum naturalium ejusdem generis eadem assignandae sunt 

causae, quatenus fieri potest. 

Steffen Ducheyne montre que la reformulation de cette règle la fait passer d’une description 

ontologique à une proposition épistémologique. La question n’est plus de dire que la nature agit 

toujours simplement, mais d’enjoindre son lectorat à procéder d’une certaine manière et 

toujours de cette manière-là quand il s’agit de faire des inductions. Comment interpréter cette 

modification, non seulement de l’énoncé de la règle 2, mais avant tout du point de vue adopté 

par Newton ? Comment comprendre cet effacement du niveau ontologique ? Nous pouvons 

poser deux hypothèses, que viendront conforter les chapitres qui suivent. Les Principes 

mathématiques de la philosophie naturelle sont un ouvrage de philosophie naturelle, qui pose 

des règles de méthode et en révèle la fécondité via en particulier la démonstration de la 

gravitation universelle. Nous pourrions avancer comme premier élément d’explication le souci 

 
11 Newton, Isaac. Les Principes mathématiques de la philosophie naturelle, traduction, postface et bibliographie 

de Marie-Françoise Biarnais, préface de Stephen Hawking, Christian Bourgois, Paris, 1985, pp. 76-79. 
12 Ducheyne, Steffen. « Les Regulae philosophandi d’Isaac Newton », Revue Belge de Philologie et d’Histoire, 

90-4, 2012, pp.1193-1207. 



25 

 

newtonien de cloisonner les différents champs de sa pensée vis-à-vis de son public : ainsi 

Newton aurait-il fait de ce livre – à l’exception du Scholie Général – un ouvrage 

d’épistémologie, à l’attention d’un public réduit parce que compétent à la fois en philosophie 

naturelle et en mathématique. En outre, et cela entre en résonnance avec un passage de l’Optique 

sur lequel nous nous attarderons dans le chapitre 4 de cette thèse, en admettant que la nature 

puisse ne pas toujours agir simplement et conformément à elle-même, Newton laisse une place 

à l’action divine. C’est une hypothèse que nous pouvons tenir au sujet du postulat newtonien 

selon lequel la quantité totale de mouvement dans l’univers diminuerait au fil du temps : cela 

contraint à penser une réintroduction ponctuelle de mouvement qui ne peut résulter que d’une 

intervention divine. 

Bien qu'il soit l'un des pères de la physique dite mathématique, Newton accorde une 

primauté aux faits dans l'ordre de la découverte et dans l'ordre de l’exposition : c’est dans ces 

deux sens qu’il est l’une des figures majeures de l’empirisme anglais. Cette attention aux faits 

se retrouve également dans sa méfiance fameuse vis-à-vis des hypothèses au sujet de la cause 

de la gravité, dans le Scholie Général qui clôt l’ouvrage : 

Quant à la raison de ces propriétés de la gravité, je n’ai pu encore la déduire 

des phénomènes, et je ne forge pas d’hypothèses13. En effet, tout ce qui n’est 

pas déduit des phénomènes doit être appelé hypothèse et les hypothèses, 

qu’elles soient métaphysiques, physiques, se rapportant aux qualités occultes 

ou mécaniques, n’ont pas de place en philosophie expérimentale14. 

… ainsi que dans la Question 28 de l’Optique :  

[…] le grand but qu’on doit se proposer dans l’étude de la Nature, c’est de 

raisonner sur les phénomènes sans le secours d’aucune hypothèse, de 

déduire les causes des effets, jusqu’à ce qu’on soit parvenu à la Cause 

première, qui est très certainement non mécanique.15 

Faisons pour l’instant abstraction de ce refus d’un mécanisme strict. Au sujet des 

hypothèses, il s’agit de tirer les leçons des erreurs du passé et de ne pas tordre les faits afin 

qu’ils correspondent à des hypothèses admises sans fondement empirique. En ce sens, Newton 

 
13 « hypotheses non fingo » 
14 Ibid., p. 117. 
15 Newton, Isaac. Optique, traduction de Jean-Paul Marat, Christian Bourgois, collection Epistémè classiques, 

1989, pp. 317-318. 



26 

 

présente la mathématique comme l’auxiliaire, et non pas le socle, de la physique. Cela se lit 

clairement dans la Préface de la première édition des Principes mathématiques de la 

philosophie naturelle :  

Tandis que les Anciens ont fait le plus grand cas de la mécanique dans 

l’investigation des choses de la nature (selon le garant qu’en est Pappus), et 

que des auteurs plus récents ont entrepris, après rejet des formes 

substantielles et des qualités occultes, de ramener les phénomènes de la 

nature à des lois mathématiques, on se propose, dans ce traité, de 

perfectionner, par la mathesis, la mécanique, en tant que celle-ci se rapporte 

à la philosophie. Les Anciens, il est vrai, constituèrent une double 

mécanique : la rationnelle qui procède rigoureusement par voie 

démonstrative et la pratique. A la pratique se rapportent tous les arts 

manuels desquels la mécanique a principalement tiré son nom. Mais, comme 

les artisans ont coutume d’opérer peu exactement, on en est venu à distinguer 

toute la mécanique de la géométrie de sorte qu’on rapporte tout ce qui est 

exact à la géométrie et tout ce qui l’est moins à la mécanique. Cependant, les 

erreurs ne viennent pas de l’art mais de ceux qui le pratiquent. Un 

mécanicien est d’autant plus imparfait qu’il opère avec une moindre 

exactitude et il est le plus parfait de tous s’il est capable d’opérer avec la 

plus grande exactitude. Car, les descriptions et des lignes droites et des 

cercles sur lesquelles la géométrie est fondée concernent la mécanique. Ces 

lignes, la géométrie n’enseigne pas à les décrire, mais elle les postule. […] 

Certes, décrire des droites et des cercles constitue bien des problèmes mais 

ils ne sont pas géométriques. De la mécanique, on tire leur solution ; la 

géométrie enseigne le parti à tirer des problèmes mais ils ne sont pas 

géométriques. De la mécanique, on tire leur solution ; la géométrie enseigne 

le parti à tirer des problèmes résolus et elle se vante de prouver tant avec si 

peu de principes tirés d’ailleurs. Elle est donc fondée sur la pratique 

mécanique et n’est rien de plus que cette autre partie de la mécanique 

universelle où l’on propose et démontre l’art de mesurer avec rigueur..16 

 
16 Principes, Op.cit., pp. 19-20. 



27 

 

Physique et mathématique sont les deux parties, intrinsèquement liées, qui constituent la 

mécanique universelle. Les erreurs de la mécanique s’expliquent par le manque d’application 

du savant, et dans tous les cas ce n’est pas la certitude, mais la plus grande exactitude, qui est 

visée. L’entendement humain est limité, les bornes de l’expérience aussi, et l’universalisation 

des lois de la nature ne se justifie que grâce à la simplicité de la nature constatée seulement à 

notre échelle. La mathématique vient donc épauler les observations et les expérimentations, 

formulant dans un langage clair et univoque les problèmes rencontrés et les solutions 

avancées.17 C’est pourquoi, dans une lettre du 11 juin 1672 au sujet de ses recherches en 

optique, Newton écrit à Oldenburg :  

I said indeed that the Science of Colours was Mathematicall & as certain as 

any other part of Optiques ; but who knows not that Optiques & many other 

Mathematicall Sciences depend as well on Physicall Principles as on 

Mathematicall Demonstrations : And the absolute certainty of a Science 

cannot exceed the certainty of its Principles.18 

Néanmoins, alors que Newton affirme non seulement la nécessité de fonder la science physique 

sur l’empirie, mais aussi celle de se garder de formuler des hypothèses métaphysiques, sa 

démarche repose sur l’existence d’un Dieu immatériel et transcendant et sur des axiomes dont 

nous verrons, au cours de cette étude, qu’ils ne se réduisent nullement à une démarche de type 

positiviste. 

1. L’unité du savoir  

D’aucuns pourraient dire que ce n’est pas parce que Newton marie la physique et la 

mathématique que l’ensemble de ses recherches forme un tout unifié. En effet, il paraît difficile 

pour nous de nous représenter que des recherches qui n’ont ni les mêmes objets ni le même 

degré de scientificité puissent être entreprises par une même personne et dans le même but. En 

outre, il est indéniable que Newton cloisonne ses travaux : non seulement il les classe dans des 

 
17 « In the words of Foucault, science in the seventeenth century exchanged « similitudes » in nature for the precise 

comparison of « sameness and difference ». No longer were natural phenomena to symbolize and reflect each 

other and that which is beyond them : the symbolic-allegorical perception of nature as a network of mutual 

references was discarded as a source for protracted equivocation. […] Things ceased to refer to each other 

intrinsically by virtue of their « participation in » and « imitation » of each other. Only language was henceforth 

to refer to things and to constellations of things in a system of artificial, univocal signs, such as mathematics. The 

ultimate prospect of science was a mathesis universalis – an unequivocal, universal, coherent, yet artifical 

language to capture our « clear and distinct » ideas and their unique combinations. », Funkenstein, Amos. 

Theology and the scientific imagination from the Middle Ages to the seventeenth century, Op.cit., pp. 28-29. 
18 Lettre à Oldenburg du 11/06/1672, The Correspondence of Isaac Newton, Volume I : 1661-1675, éditée par 

H.W.Turnbull et la Royal Society, Cambridge University Press, Cambridge, 1959, p. 187. 



28 

 

cahiers thématiques, mais il ne porte à la connaissance du grand public que ses démonstrations 

et ses thèses en physique et en mathématique : ne furent publiés de son vivant que l’Optique, 

les Principes mathématiques de la philosophie naturelle et l’Arithmetica Universalis. Le De 

Motu fut seulement envoyé à Halley ; la Méthode des fluxions, le « De Gravitatione », les 

manuscrits et traductions de manuscrits alchimiques, ainsi que les textes sur l’histoire des 

religions et sur la méthode d’analyse des prophéties ne furent pas publiés de son vivant. Discret, 

il eut des correspondants privilégiés avec lesquels il échangea sur plusieurs années, et répugna 

à entrer dans les controverses publiques.19 Alors : Isaac Newton, ce génie des mathématiques, 

aurait-il eu plusieurs vies ? Ou bien aurait-il eu un goût immodéré pour le secret ? Si c’est le 

cas, serait-ce son travail dissimulé qui serait le cœur véritable et la clé de sa pensée ? Dire cela 

reviendrait à dévaloriser tout ce que Newton a accepté de diffuser de son vivant. De plus, ses 

démonstrations mathématiques et ses expériences chimiques et physiques ne furent pas des 

occupations superficielles, bien au contraire, puisqu’elles coururent sur plusieurs décennies. 

Le critère qui permet de comprendre pourquoi Newton cloisonne les différents pans de ses 

recherches consiste moins dans l’importance qu’il accorde à ses propres travaux, que dans celle 

qu’il accorde à la manière dont ils pourraient être reçus par la communauté scientifique et 

religieuse de son temps. En ce qui concerne son engagement alchimique, il faut se déprendre 

de l’image d’Epinal que nous pouvons avoir aujourd’hui : à l’époque, il ne s’agit ni d’un grand 

secret ni d’une pratique exceptionnelle. Avant de gagner une signification plus ou moins 

ésotérique, les symboles alchimiques renvoient d’abord à des opérations faites sur la matière et 

à ses réactions : combustion, évaporation, oxydation, etc. Newton lit et recopie des manuscrits 

alchimiques, travaille à son four, les mains dans la cendre et le mercure, et prend des notes sur 

ses propres expériences. S’il ne publie aucun traité sur la question, c’est peut-être parce qu’il 

n’aboutit à rien qu’il pourrait faire valoir publiquement. 

En vérité, les recherches de Newton empiètent les unes sur les autres lorsque nous les lisons 

attentivement : par exemple, et nous y reviendrons, l’éther fait écho au principe végétatif de 

l’alchimie, et l’espace absolu renvoie à une certaine conception de l’omniprésence divine. Les 

différentes disciplines – physique, mathématique, théologie et alchimie – ne se fondent pas en 

 
19 Avec des variations en fonction des périodes, ses correspondants épistolaires principaux sur plusieurs années 

sont Oldenburg, Huygens, Boyle, Locke, Fatio de Duillier, Halley, ainsi que Conduitt. Malgré sa répugnance 

envers les disputes publiques, il accepte toutefois d’échanger (longuement) avec Hooke, ainsi qu’avec Leibniz via 

Fatio de Duillier et Clarke. Par ailleurs, dans la deuxième partie de sa vie, il rencontre régulièrement Gregory, qui 

rédige des memorenda de leurs entretiens. 



29 

 

une seule, mais sont comme autant de portes d’entrée vers une vérité primitive postulée. Comme 

le résume clairement Betty Jo Teeter Dobbs dans The Janus faces of genius : 

His goal was Truth, and for that he utilized every possible resource.20 

Au fil de la lecture de ses textes publiés, de ses manuscrits et de ses carnets de prise de notes, 

nous découvrons un édifice où chaque discipline répond aux autres. Les cloisonnements 

consciencieux qui les séparent en apparence sont sans doute et à la fois des signes de prudence, 

voire de pudeur, et des moyens pratiques pour structurer ses propres recherches et y naviguer 

plus facilement. Newton, et cela se voit au demeurant dans sa maîtrise de la mathématique, est 

un esprit rigoureux et méthodique. S’il avait abordé pêle-mêle et en même temps tous les objets 

auxquels il s’intéressait, il y a fort à parier qu’il serait parvenu à moins de résultats, ou plus 

laborieusement. Si cela peut sembler très anecdotique, il est pourtant remarquable qu’il ait mis 

en place très jeune son système de carnets thématiques – à l’intérieur desquels, en outre, il avait 

noté avant toute lecture des entrées. Ces carnets lui servaient de guide de lecture et montraient 

qu’il n’entrait pas dans ses lectures avec une forme de légèreté ou d’insouciance. Au contraire, 

il faisait partie de ces chercheurs qui, d’emblée, se demandent ce qu’ils pourraient trouver et 

tracent une sorte de carte a priori dans laquelle s’organisent ensuite les connaissances qu’ils 

accumulent. A nos yeux, cette méthode de lecture n’est pas un détail biographique insignifiant : 

chez un penseur qui a si peu parlé de lui et qui n’a pas écrit de discours de la méthode, c’est une 

porte d’entrée pour saisir la manière dont il pensait et dont il concevait, en arrière-plan, la 

structure du savoir. Son effort pour délimiter ses recherches en fonction de leurs objets et de 

leurs méthodes s’apparente à son effort pour organiser ses lectures. Il ne permet pas d’inférer 

que Newton distingue véritablement ses champs de recherche. Comme ce travail le démontrera, 

la circulation des mêmes présupposés, le partage des mêmes finalités et l’inscription explicite 

de Newton dans l’histoire d’une prisca theologia vont en vérité dans le sens d’une conception 

unitaire de la connaissance.  

Cette conception, tout en accomplissant le projet des néoplatoniciens de Cambridge, 

s’oppose à la traditionnelle séparation aristotélicienne des sciences.21 Rappelons brièvement 

 
20 Dobbs, Betty Jo Teeter. The Janus faces of genius : the role of alchemy in Newton’s thought. Cambridge 

University Press, Cambridge, 1991, p. 7. 
21 Iliffe, Robert. « Abstract considerations : disciplines and the incoherence of Newton’s natural philosophy », 

Studies in History and Philosophy of Science, Part A, volume 35, Issue 3, 2004, pp.427-454 : dans cet article, 

Robert Iliffe prend position contre cette lecture unifiante des textes newtoniens, principalement en rappelant que 

Newton a été élève d’Isaac Barrow, qui insistait beaucoup sur l’importance de séparer les disciplines et sur le rôle 

fondamental que doit avoir la mathématique par rapport à l’observation des phénomènes. Non seulement Newton 

a aussi été l’élève des néoplatoniciens de Cambridge, qui optaient au contraire pour une approche syncrétique de 



30 

 

que pour le Stagirite, les principes auxquels nous parvenons par l’expérience sont chacun 

propres à une science en particulier.22 Une démonstration se compose des axiomes dans lesquels 

elle s’enracine, du genre auquel ces axiomes appartiennent, et de la conclusion à laquelle elle 

parvient.23 Elle ne peut prétendre à la validité que si, parmi les règles logiques auxquelles elle 

doit obéir, elle utilise les axiomes et les principes appropriés à l’objet qu’elle étudie. A cela 

s’ajoutent des modes de démonstration propres à chaque champ du savoir. Ceux-ci renvoient, 

en dernière instance, à une représentation d’un monde sensible composé d’étants, certes agencés 

en une totalité, mais qui restent essentiellement hétérogènes. Cette conception ontologique et 

épistémologique ancienne se retrouve à la Renaissance et à l’époque moderne chez certains 

philosophes. Elle sert à légitimer leur approche du réel, voire le rôle prévalent qu’ils peuvent 

tout de même accorder, comme Descartes le fait par exemple avec la mécanique24, à certaines 

sciences. D’autres ont tâché, en se revendiquant du platonisme25, de mettre en avant 

l’importance d’une science particulière, la mathématique, dont le modèle serait celui de la 

scientificité la plus grande et devrait être le critère pour déterminer si une science en est 

vraiment une.26 Or la science moderne consiste dans une poursuite du geste aristotélicien, et 

atteint son point d’acmé de nos jours via l’extrême spécialisation à laquelle parviennent de 

nombreux chercheurs et chercheuses. En un sens, et en adoptant un regard rétrospectif, Newton 

apparaît à la fois comme l’un des pères fondateurs de la physique moderne en tant qu’il la 

mathématise en profondeur et comme un scientifique curieux de tout, désireux de faire feu de 

tout bois afin d’atteindre son but. Ce but consiste dans le fait de se rapprocher de la divinité et, 

ce faisant, de renouer avec une sagesse ancestrale et mythologique. 

2. L’ancestralité du savoir 

Pour Newton, Dieu est au fondement du monde, comme cause effective première et toujours 

agissante depuis la création. Par conséquent, l’étude de la nature conduit à l’élaboration d’une 

 
la connaissance humaine, mais tout en donnant un socle mathématique à la nouvelle physique, il a aussi montré 

l’importance de l’observation et de l’expérimentation. 
22  Aristote. Premiers Analytiques, 46a15-30. 
23 Aristote. Seconds Analytiques, 75a40-75b10 ; puis sur le rapport entre les principes communs et les principes 

propres : 75b35-76a15. 
24 Descartes en effet s’appuie sur la conception aristotélicienne dans les Principes de la philosophie afin, d’abord, 

de minimiser le caractère novateur que ses objecteurs pourraient lui reprocher (partie IV, article 200 : AT, IX, 

318). En arrière-fond, ce geste permet de donner à la mécanique des lettres de noblesse en la réintégrant à la science 

physique : toutes deux concourent à étudier les principes communs aux choses naturelles et aux choses artificielles 

sans que cela remette en question la régionalisation aristotélicienne des sciences (partie IV, article 203 : AT, IX, 

321-322). 
25  En particulier du Timée et de l’analogie de la ligne dans le livre VII de la République. 
26 C’est ce qu’on lit par exemple chez John Dee au XVIe siècle, dans la préface de sa traduction des Eléments 

d’Euclide. 



31 

 

physico-théologie. En ce sens, Newton ne se distingue guère de la grande majorité des penseurs 

qui l’ont précédé et de ceux qui lui sont contemporains : qu’on pense par exemple à Robert 

Boyle, pour qui la physique est la meilleur manière de réhabiliter une preuve physique, et qu’il 

juge plus solide, de l’existence de Dieu.27 En plus de cette intrication de la physique et de la 

théologie, la pensée newtonienne se construit sur l’idée selon laquelle il existerait un savoir 

primitif et authentiquement vrai. Sa véracité découlerait immédiatement de Dieu mais serait 

sans cesse en danger à cause du temps et de la tendance idolâtre de l’humanité. Compte tenu de 

son origine et de sa source divines, ce savoir est identifié à une religion primitive, une prisca 

theologia. Newton a écrit plusieurs manuscrits sur l’histoire de cette religion, sur ce qu’elle fut 

et sur les corruptions qui la recouvrirent.28 Dans « L’Origine des religions », Newton la fait 

reposer sur l’utilisation du feu : 

[…] la religion consistant à sacrifier par le feu était en usage avant le déluge. 

Car il semble que telle ait été la religion de Caïn et Abel quand ils offrirent 

les premiers fruits de leur moisson et de leur troupeau, et par conséquent il 

semble qu’elle ait été instituée par Dieu à l’origine.29 

Et plus loin : 

[…] on plaçait le feu au centre des Prytanées. Et de même que le Tabernacle 

était un symbole des cieux, de mêmes les Prytanées chez les païens. Les cieux 

tout entiers étaient considérés comme le vrai Temple de Dieu et par 

conséquent, pour qu’un Prytanée puisse mériter le nom de Temple de Dieu, 

on le façonnait en sorte qu’il représente, de la manière la plus appropriée, le 

système complet des cieux. Rien ne peut être plus rationnel que ce point de 

religion.30 

Dans l'Antiquité grecque, le Prytanée est un bâtiment représentant le cœur politique de chaque 

cité. Il symbolise le foyer commun à l'ensemble des citoyens et il endosse en outre une fonction 

religieuse puisque le Prytane, le feu qui y brûle, honore la déesse Hestia. Newton le considère 

 
27 Boyle, Robert. « Bulletin cartésien XXXII Centre d’Études Cartésiennes/Centro di Studi su Descartes e il 

Seicento dell’Università di Lecce, Bibliographie internationale critique des études cartésiennes pour l’année 

2001 », traduction de Philippe Hamou, Archives de Philosophie, tome 67, 2004, pp. 147-198. 
28 Newton, Isaac. Ecrits sur la religion, traduction de Jean-François Baillon, Gallimard, collection Tel, Paris, 1996. 
29 « Origine des religions », Ibid., p. 61. 
30 Ibid., p. 66. 



32 

 

dans une perspective exclusivement spirituelle, en affirmant qu’il s'agirait de l’une des traces 

de cette ancienne religion. 

Cette mise en rapport de la prisca theologia avec l’utilisation d’un feu rituel peut faire 

penser à l’héliolâtrie, relativement courante dans les premiers temps du christianisme. 

L’admiration pour l’astre solaire renvoie, du côté de la civilisation romaine, au culte du Sol 

Invictus qui, après un déclin progressif, disparaît au IVe siècle de notre ère.31 Si le symbole du 

soleil trouve une postérité dans le christianisme,32 Newton refuse explicitement de souscrire au 

culte du soleil ou de quelque autre astre, comme on le lit dans le premier chapitre du manuscrit 

intitulé « Chronologie des anciens royaume… » : 

Il est fait mention dans le Livre de Job, chap.1 vers.5 et chap.31, de diverses 

Lois et de différents préceptes qui composaient la Religion Primitive, comme 

de ne pas blasphémer le Nom de Dieu ; de ne pas adorer le Soleil, la Lune ; 

de s’abstenir de l’homicide […].33 

Newton parle d’un culte primitif par le feu, et non pas d’un culte du feu : il ne s’agit donc pas 

d’une réminiscence ou d’une réactualisation de l’héliolâtrie. En ce sens, sa croyance dans une 

prisca theologia ne doit se comprendre que dans le contexte plus large de son adhésion à 

l’arianisme, qui postule l’unicité absolue de la divinité et refuse le dogme de la Trinité.34 Il ne 

saurait y avoir de déification des astres ou des éléments : rien, pour Newton, ne peut faire 

concurrence, et encore moins être consubstantiel, au Dieu de l'Ancien Testament. L’existence 

des prytanées anciens fait sans doute écho à l’importance du feu et de la chaleur dans ses 

manipulations chimiques35 : l’alchimiste, parfois appelé le « philosopher by fire », est celui qui 

 
31 Hijmans, Steven. « Sol Invictus, The Winter Solstice, and the Origins of Christmas », Mouseion, III, volume 3, 

2003, pp. 377-398. 
32 « The adoption of this formerly polytheist symbolism is not limited to Judaism. In early Christian art we find the 

same use of the busts of the sun and the moon, flanking crucifixion scenes as well as other major events in the life 

of Christ, such as his baptism. In short, the most prolific imagery related to Sol (and Luna) treats the sun not as a 

god but as a symbol, and despite the polytheistic religious source of the anthropomorph iconography employed, 

the actual cosmic-symbolic connotations of this imagery were so well understood that it could be employed without 

significant variations by pagans, Jews, and Christians alike. », Ibid., p. 395. 
33 Newton, Isaac. Ecrits sur la religion, Op.cit., p. 76. 
34 Dans l’« Origine des religions », Newton propose une hypothèse pour comprendre ce glissement depuis 

l’utilisation des astres pour adorer Dieu jusqu’à l’adoration des astres pour eux-mêmes : « Or, selon moi, la 

corruption de cette religion se produisit de la manière suivante. D’abord, comme la composition des cieux, 

consistant dans le Soleil, la Lune et les Etoiles, était représentée dans les Prytanées comme le vrai temple de la 

Déité, les hommes furent progressivement entraînés à porter vénération à ces objets sensibles et ils finirent par les 

adorer en tant que siège visible du divin. », Ibid., p. 69. 
35 Sur le plan chronologique, l’intérêt de Newton pour l’histoire des religions et de la prisca theologia date des 

années 1660 et correspond justement à l’époque où il s’engage dans la pratique alchimique. Cette pratique est 

attestée dès 1669, année où il installe un laboratoire d’alchimie dans les sous-sols de Trinity College, sans doute 

suite à sa fréquentation de Robert Boyle et des membres du cercle de Hartlib, que connaissaient bien Isaac Barrow 



33 

 

apprend à utiliser le feu afin de séparer les matériaux sans les brûler. Aux yeux de Newton, il y 

a donc peut-être une continuité dans les deux usages du feu. 

 Les autres caractéristiques qu’il attribue à cette prisca theologia sont les règles qu’elle 

enjoint à suivre. Il y en a deux : d’une part, les hommes doivent faire preuve de justice et de 

charité les uns par rapport aux autres et, d’autre part, ils doivent étudier la nature. La religiosité 

et la morale s’accompagnent donc de la recherche de la connaissance, et c’est pour cela que la 

prisca theologia est « la plus rationnelle de toutes » les religions.36 Nous pourrions dès lors en 

conclure qu'il s'agit moins d'une religion à strictement parler, entendue comme un corps 

structuré de dogmes collectifs, que d'un ensemble de principes théologiques qui reposent autant 

que la foi que sur la lumière naturelle. C’est ce qui conduit Jean-François Baillon, dans la 

présentation des Ecrits sur la religion, à dire de la théologie newtonienne qu’elle est un 

« intellectualisme » : 

Comme Locke et comme Toland, Newton écarte du domaine de la théologie 

chrétienne tout ce qui heurte ou choque la raison. Plus largement, il loue la 

religion primitive pour son caractère rationnel.37 

C’est dans ce contexte que nous pouvons comprendre l’intérêt de Newton pour l’histoire du 

christianisme et son adhésion à l’antitrinitarisme, auquel il s’intéresse au début des années 1670. 

Tous deux procèdent d’une obligation à laquelle Newton aurait dû se soumettre : après avoir 

obtenu en 1668 la chaire de mathématique lucasienne à la suite d’Isaac Barrow, il a sept ans 

pour entrer dans les Ordres s’il souhaite continuer à occuper son poste. Déjà très croyant, il se 

renseigne plus rigoureusement sur l’histoire de l’Eglise chrétienne et lit ou relit attentivement 

la littérature patristique. Un carnet de notes38, organisé comme les autres grâce à des entrées 

thématiques, atteste de ces lectures minutieuses : on y trouve de nombreuses références à la 

question de la nature du Christ, dont une entrée « De Trinitate », dans laquelle il fait référence 

à Athanase, à Augustin ou encore à Origène.39 C'est sans aucun doute au cours de ces recherches 

qu'il découvre la doctrine d'Arius et qu'il y adhère : il n’y a qu’un Dieu et rien ni personne ne 

lui est consubstantiel. Le Christ est créé et non pas engendré par lui : il s’agit d’un prophète qui 

 
et Henry More. Par ailleurs, comme le montre minutieusement Betty Jo Teester Dobbs dans Les Fondements de 

l’Alchimie de Newton, Newton a sans doute été marqué par son séjour chez le pharmacien Clark, chez qui il logeait 

à Grantham avant son entrée à Cambridge. 
36 Newton, Isaac. Ecrits sur la religion, « Origine des religions », Op.cit., p. 69. 
37 Ibid., pp. 40-41. 
38 Keynes MS 2. Premier cahier : http://www.newtonproject.ox.ac.uk/view/texts/normalized/THEM00180 ; 

second cahier : http://www.newtonproject.ox.ac.uk/view/texts/normalized/THEM00181. 
39 Westfall Richard. Newton, Flammarion, collection Figures de la science, Paris, 1994, pp. 356-381. 

http://www.newtonproject.ox.ac.uk/view/texts/normalized/THEM00180
http://www.newtonproject.ox.ac.uk/view/texts/normalized/THEM00181


34 

 

a le rôle d’un intermédiaire entre un Dieu absolument transcendant et une création qui a besoin 

de lui. Le Concile de Nicée qui tranche, en 325 de notre ère, en faveur de la doctrine d’Athanase, 

constitue pour Newton l’une des grandes étapes de la corruption de la prisca theologia et peut-

être le moteur principal de son interprétation de l’histoire du christianisme.40 

L’antitrinitarisme de Newton ne se réduit pas à une simple donnée biographique qui 

n’aurait pas d’importance dans son travail scientifique. Il renvoie à sa croyance dans l’existence 

d’une prisca theologia qui, elle-même, explique en partie au moins sa conception du savoir. Il 

a donc une incidence sur l’épistémologie newtonienne – et, nous le verrons en particulier aux 

chapitre 3 et 4, sur certaines de ses thèses de philosophie naturelle. Pourtant, pourrait-on 

objecter, la croyance dans la prisca theologia ne mène pas nécessairement au refus de la 

consubstantialité du Christ : chez Ralph Cudworth par exemple, l’un des plus importants 

néoplatoniciens de Cambridge, le Christ ne perd pas en dignité. Alors comment comprendre 

que Newton soit amené à faire ce choix, et un choix qui aurait pu lui être dommageable ? A 

cette question, nous proposons trois éléments de réponse complémentaires. Il est d’abord 

envisageable que Newton ait privilégié le principe d’économie, appliquant dans le champ de la 

théologie chrétienne une règle semblable à celle des systèmes métaphysiques et des systèmes 

mathématiques : les principes choisis doivent être les plus simples et les plus féconds possibles. 

Selon cette logique, l’unicité de la personne divine permet de lui conférer d’autant plus de 

puissance, ou en tous cas de ne pas risquer de lui en ôter. A cela s’ajoute le souci dont Newton 

fait preuve en matière de rationalité. La consubstantialité du Christ est élevée au rang de dogme 

officiel de l’Eglise au terme du premier Concile de Nicée ; elle est présentée par ses adeptes 

comme une manifestation de l’infinie générosité de Dieu pour l’humanité postlapsaire, et dans 

cette mesure elle réhausse davantage encore la gloire divine. En s’intéressant à l’histoire du 

christianisme, Newton déploie dans plusieurs textes des enquêtes minutieuses au sujet de la 

querelle entre Athanase et Arius et s’ingénie à pénétrer l’histoire des manuscrits et de leurs 

circulations. Dans l’un de ces manuscrits, « Relation historique de deux corruptions 

remarquables de l’Ecriture », au détour d’une enquête sur l’origine de la Trinité, Newton fait 

de ce dogme le résultat d’une déraison. Non seulement, il affirme que la prise au sérieux de la 

consubstantialité du Christ et de Dieu est le fruit… 

 
40 Voir par exemple les trois lettres à Locke de novembre 1690 dans The Correspondence of Isaac Newton, Volume 

III, 1688-1694, éditée par H.W.Turnbull et la Royal Society, Cambridge University Press, Cambridge, 1961, pp. 

83-122. 



35 

 

… d’une interprétation si corrompue et si forcée [qu’elle a pris] naissance 

chez une secte d’hommes41 qui avaient coutume de traiter l’Ecriture avec 

désinvolture.42 

En outre, la déraison de ces hommes vient, non pas d’un défaut de connaissance ou d’une 

négligence intellectuelle, mais d’un attrait pour l’opaque et le mystère : 

C’est le tempérament des personnes échauffées et superstitieuses, en matière 

de religion, d’être toujours éprises de mystères, et pour cette raison d’aimer 

le mieux ce qu’elles entendement le moins.43 

Il semble donc que le dogme trinitaire soit une corruption pire que celle qui consiste à adorer 

les morts en les plaçant dans les étoiles ou les rivières. Tandis que la seconde naît d’une 

déviation progressive de l’esprit qui, mû par une intention louable, sombre dans l’idolâtrie, la 

première résulte du choix de l’irrationnel, d’entrée de jeu. Admettre la Trinité, c’est donc céder 

aux sirènes de l’absurde et de la confusion, là où un prêtre conséquent maîtrise sa propre 

imagination et se contraint lui-même à suivre les chemins les plus lumineux, les plus logiques. 

 Un troisième élément de réponse, cette fois plus de l’ordre de l’hypothèse, réside dans 

le risque que court Newton lorsqu’il fait de son Dieu une instance qui intervient dans sa création 

pour la remettre régulièrement en mouvement et lorsque, nous le verrons, il le présente comme 

une source vivifiante, semblable au principe végétatif des alchimistes. Le risque est celui 

d’amoindrir l’écart qui le sépare de sa création : il sombrerait alors dans la matière, 

s’apparentant à une divinité au mieux diffractée, au pire immanente. En affirmant son unicité 

radicale, Newton protège sa propre pensée d’un tel rapprochement. 

Ce Dieu unique, c’est entre autres par la philosophie naturelle que Newton cherche à 

l’atteindre. Tout en reconnaissant que l’entendement humain est limité, il voit dans l’étude des 

phénomènes naturels et dans la formalisation de leurs lois une manière de rendre hommage à 

l’intelligence et au pouvoir divins. Ce faisant, il inscrit son propre travail de physicien et 

d’alchimiste dans la lignée des prêtres des civilisations antérieures et lie étroitement le rôle du 

savant et la charge sacerdotale. De la même manière qu’il eut été absurde pour un alchimiste 

d’étudier la théorie sans noircir ses mains de cendres et de poussière, il paraît logique de 

 
41 A savoir, les montanistes. 
42 Newton, Isaac. Ecrits sur la religion, « Relation historique de deux corruptions remarquables de l’Ecriture, dans 

une lettre à un ami (première lettre) », Op.cit., p. 183. 
43 Ibid., p. 221. 



36 

 

supposer que Newton, le philosophe de la nature, pose sur ses propres épaules le poids du 

sacerdoce. 

Un des buts de l’institution initiale de la vraie religion fut donc de proposer 

aux hommes, grâce à l’agencement des Temples antiques, l’étude de la 

composition du monde comme étant le vrai Temple du grand Dieu qu’ils 

adoraient. Et c’est pourquoi les Prêtres étaient autrefois versés, plus que les 

autres hommes, dans la connaissance de la véritable composition de la 

Nature et en faisaient une partie substantielle de leur Théologie. Le savoir 

des Indiens reposant dans les Brahmanes, qui étaient leurs Prêtres, celui des 

Perses dans les Mages, qui étaient leurs Prêtres, celui des Babyloniens dans 

les Chaldéens, qui étaient leurs Prêtres. Et quand les Grecs se rendaient en 

Egypte pour y apprendre l’astronomie et la philosophie, ils allaient voir les 

Prêtres.44 

Ainsi affirme-t-il plus loin que : 

La religion primitive était donc la plus rationnelle de toutes, tant que les 

nations ne l’eurent pas corrompue. Car il n’y a pas d’autre moyen (sans la 

révélation) d’atteindre à la connaissance qu’il y a une Déité que par la 

composition de la nature.45 

Il est particulièrement intéressant de remarquer que la conséquence immédiate de cette 

conception, à savoir l’inclusion de la philosophie naturelle au sein du champ de la théologie, 

fait écho à la conception stoïcienne du savoir. En effet, la Stoa postule l’identité de Dieu et de 

la Nature puisque la divinité est le logos toujours en germe dans chaque portion de matière du 

monde. C’est ce que rappelle Diogène Laërce : 

Zénon dit que le monde tout entier et le ciel sont la substance <Ousia> de 

Dieu, et de même Chrysippe dans le livre I de son traité Des dieux et 

Posidonius dans le livre I de son traité Des dieux […]. Par « nature », ils 

entendent parfois ce qui fait tenir le monde ensemble, et parfois ce qui fait 

pousser les choses sur la terre. La « nature » est un « habitus » qui se meut 

lui-même, qui, en conformité avec des principes séminaux, mène à leur 

 
44 « Origine des religions », Op.cit., p. 28. 
45 Ibid., p. 69. 



37 

 

achèvement et fait tenir ensemble les choses qu’il produit, en des temps 

déterminés, et qui continue à effectuer les opérations à partir desquelles ces 

choses sont venues au jour. En outre, la nature vise à l’utilité et au plaisir, 

comme il apparaît clairement quand on considère l’activité artisanale 

humaine.46 

La nature – la physis – renvoie à deux signifiés : d’une part au principe organisateur de la nature 

– le Dieu, le logos, ou encore la Providence – et, d’autre part, à la façon dont les corps naturels 

se développent. Le déploiement du vivant, depuis la naissance jusqu’à la mort, exprime ou 

manifeste la divinité, mais directement, sans écart ni intermédiaire, puisque cette divinité est le 

principe à l’œuvre dans le processus de génération et de corruption.  

Le Manuel de physique stoïcienne et la Physique des stoïciens de Juste Lipse sont des 

ouvrages qui ont été largement diffusés en Europe47 et il est très probable que Newton en ait eu 

connaissance. Ces ouvrages l’ont peut-être renseigné sur la relation que les stoïciens établissent 

au niveau ontologique entre la nature en tant que principe et la nature en tant que manifestation 

de ce principe et, au niveau épistémologique, entre la théologie et l’étude physique de la 

matière. En effet, dans le Manuel, après avoir distingué philosophie contemplative et 

philosophie pratique, Juste Lipse présente la théologie et la physique – ou physiologie – comme 

deux branches sœurs de la philosophie contemplative. Jacqueline Lagrée schématise ainsi la 

division de la philosophie que propose le néo-stoïcien48 : 

 

 

 

 

 
46 Diogène Laërce VII, §148-149, cité par Long & Sedley dans Les philosophes hellénistiques, tome II « Les 

stoïciens », traduction de Jacques Brunschwig et Pierre Pellegrin, Flammarion, collection GF Flammation, Paris, 

2001, pp. 236-237. 
47 Sur l’histoire de la redécouverte du stoïcisme aux XVIe et XVIIe siècles et sur la diffusion des manuels scolaires 

de Juste Lipse, nous renvoyons à l’ouvrage de Jacqueline Lagrée, Juste Lipse et la restauration du stoïcisme, Vrin, 

collection Philologie et Mercure, Paris,1994 : « Le stoïcisme est sans doute connu, utilisé au XVIème siècle, soit 

comme renfort d’argumentation soit comme morale naturelle parallèle ou préparatoire au christianisme, il ne 

constitue pas une philosophie à part entière. C’est donc bien à Juste Lipse que l’on doit la redécouverte du système 

stoïcien avec la cohérence forte de ses parties, la réévaluation de sa théorie de la connaissance et de sa physique, 

et surtout la reprise en compte du premier stoïcisme, celui de Zénon, Cléanthe et Chrysippe. », p. 16. 
48 Lagrée Jacqueline, « La physique de Lipse comme métaphysique », Justus Lipsius and natural philosophy, 2011, 

pp. 19-31. Ce schéma renvoie au Manuel I, 16 et II, 5. 



38 

 

 

PHILOSOPHIE 

 

PHILOSOPHIE CONTEMPLATIVE 

 

PHILOSOPHIE PRATIQUE 

 

THEOLOGIE 

[PHILOSOPHIA 

PRIMA] 

 

PHYSIOLOGIE 

 

MATHEMATIQUE 

 

ETHIQUE 

 

ECONOMIE 

 

POLITIQUE 

Dieu, le fatum, 

la Providence, 

les âmes 

Les corps, les 

corps vivants 

Les nombres, les 

figures, les sons, 

les mouvements 

Les mœurs, 

les vertus 

Les affaires 

familiales 

Les affaires 

publiques, en 

rapport avec 

l’humanité en 

général 

 

Juste Lipse considère la théologie et la physique comme les deux pans d’une même 

activité contemplative. La découverte de la philosophie du Portique peut, soit avoir introduit 

Newton à cette organisation du savoir, soit avoir conforté une conviction déjà existante. 

Néanmoins Newton tisse un lien plus étroit encore entre la théologie et l’étude de la nature. 

D’une part, nous l’avons vu, il fait de l’étude de la nature l’activité par excellence des prêtres 

anciens et fantasmés de la prisca theologia ; d’autre part il place Dieu au rang des objets étudiés 

par le physicien. Il l’écrit noir sur blanc dans le Scholie Général des Principes mathématiques 

de la philosophie naturelle : 

Et haec de Deo, de quo utique ex phaenomenis disserere, ad philosophiam 

naturalem pertinet. 

Dans la toute-première version du Scholie Général, Newton parlait de philosophie 

expérimentale. Il corrige cela par l’expression « philosophie naturelle », qui permet d’englober 

des objets qui ne peuvent pas être directement saisis par les sens. Parmi eux, il semble qu’on 

puisse placer Dieu. La traduction d’Emilie du Châtelet ne choisit pas cette interprétation : pour 

elle, la philosophie naturelle n’étudie pas Dieu comme un objet parmi les autres, mais seulement 

les effets de sa puissance créatrice : 



39 

 

Voilà ce que j’avais à dire de Dieu, dont il appartient à la philosophie 

naturelle d’examiner les ouvrages.49 

La traduction contemporaine de Marie-Françoise Biarnais l’interprète de manière plus 

radicale : 

Voilà ce que j’ai à dire de Dieu, à propos duquel il appartient à la 

philosophie naturelle de discourir en se fondant sur les phénomènes.50 

Ces deux traductions manifestent justement toute l’ambiguïté de la position newtonienne. 

Quelle tâche Newton donne-t-il à la philosophie naturelle ? Doit-elle s’occuper des ouvrages 

de Dieu, ou doit-elle s’occuper de Dieu à partir de ses ouvrages ? Si elle doit s’occuper des 

ouvrages de Dieu, c’est-à-dire des phénomènes naturels pour ce qu’ils sont, alors l’écart entre 

théologie et philosophie naturelle est maintenu. En revanche, si elle doit s’occuper de Dieu à 

partir des phénomènes naturels, la philosophie naturelle apparaît, sinon comme une partie de 

la théologie ou une théologie expérimentale, du moins comme une propédeutique à la théologie. 

Si nous suivons ce que Newton dit du rapport ancien entre prêtrise et science, et si nous prenons 

en compte l’importance qu’eurent ses lectures de Henry More et de Ralph Cudworth durant ses 

premières années à Cambridge, nous pouvons trancher en faveur de l’idée que véhicule la 

traduction de Marie-Françoise Biarnais : Dieu est l’un des objets de la philosophie naturelle 

parce qu’il est la cause première de tous les phénomènes observables, et ce même s’il est 

immatériel. Il n’y aurait donc pas de saut à effectuer pour passer de la physique à la 

métaphysique ou à la théologie : il s’agirait d’un rapport d’inclusion. Autrement dit, il semble 

que le prêtre puisse ne pas être physicien, mais que le physicien conséquent ne puisse pas ne 

pas être prêtre. Pour autant, nous ne pouvons pas aller jusqu’à dire que Newton identifie 

théologie et philosophie naturelle : faire cela reviendrait à identifier les objets étudiés, et à 

conclure comme les stoïciens ou comme Spinoza : Natura sive Deus. Or gardons pour l’heure 

à l’esprit que Newton n’accomplit pas ce pas en avant, maintenant un Dieu créateur et 

transcendant vis-à-vis de sa création.51 

Newton était un croyant fervent, un alchimiste dévoué, un mathématicien 

perfectionniste et un physicien tout autant intéressé par les phénomènes terrestres que par les 

 
49 Newton, Isaac. Les Principes mathématiques de la philosophie naturelle, traduction française de la Marquise du 

Chastellet, augmentée des commentaires de Clairaut, tome II, Librairie scientifique et technique Albert Blanchard, 

Paris, 1966, p. 178. 
50 Principes, Op.cit., p. 117. 
51 Hamou, Philippe. « Descartes, Newton et l’intelligibilité de la nature », in Les Philosophes et la science, sous la 

direction de Pierre Wagner, Gallimard, collection folio essais, Paris, 2002, pp. 110-165. 



40 

 

mouvements des corps célestes. Plus que tout peut-être, c’était une personne prudente qui vivait 

dans un climat politique délicat, qui avait connaissance des malheurs de certains de ses 

prédécesseurs, depuis Marsile Ficin jusqu’à Galilée, et qui souhaitait poursuivre ses travaux en 

toute tranquillité. Son antitrinitarisme aurait pu lui coûter son poste à Cambridge, c’est-à-dire 

un excellent cadre de recherche et un revenu régulier. Plus généralement, cette discrétion révèle 

une position iréniste qui recoupe avec cohérence sa croyance selon laquelle, de toutes façons, 

toutes les religions qui lui sont contemporaines seraient corrompues. C’est la raison pour 

laquelle durant cette étude, nous prendrons en compte les positions théologiques fondamentales 

de Newton dans la mesure où elles entretiennent des liens avec sa conception de l’espace et 

permettent de mieux la comprendre. Elles consisteront, dans la lecture de son œuvre, en une 

theologiam ancillam philosophiae. 

3. Peut-on parler d’une métaphysique newtonienne ? 

Existe-t-il une métaphysique newtonienne ? La théologie joue une part non négligeable 

dans l’œuvre newtonienne et il n’est pas possible de faire abstraction de Dieu pour comprendre 

le choix de certains de ses axiomes physiques. La théologie, en tant qu’elle porte sur un objet 

intelligible, fait partie du champ de la métaphysique et il n’est pas étonnant que Dieu fasse 

encore partie de la représentation de la nature des philosophes de l’époque moderne. Toutefois 

chez une partie d’entre eux, nous trouvons sinon un système cohérent, du moins des principes 

ou des réflexions qui portent davantage sur l’essence ou les modes d’existence de leurs objets 

d’étude. Qu’en est-il dans l’œuvre de Newton ? Y lit-on des interrogations ou des thèses 

ontologiques ? Cette question se pose dans l’horizon plus large de ce travail, puisqu’en se 

penchant sur ce qu’est l’espace, nous sommes conduits à nous intéresser à ses propriétés, à ses 

fonctions, ainsi qu’à son épaisseur ontologique. 

a. Champs et contours de la philosophie première 

Se demander s’il existe quelque chose de l’ordre d’une métaphysique chez Newton revient 

à ouvrir l’une des portes que la petite Alice pousse innocemment et qui l'introduit dans les 

labyrinthes aporétiques de la pensée, puisque d’emblée, cela revient à se demander : 

qu’entendons-nous par « métaphysique » ? De l’étude de quels objets parle-t-on ? Ce travail 

n’a pas pour vocation à répondre au redoutable problème de la définition de la philosophie 

première, mais nous allons essayer d’en circonscrire les sens principaux afin de voir lesquels 

sont investis par Newton. 



41 

 

La métaphysique désigne généralement l’étude de l’ensemble des objets intelligibles, des 

entités qui ne se rencontrent pas dans l’expérience sensible. Or si nous lui attribuons comme 

objets tous ceux qui sont intelligibles, elle devient un agglomérat de recherches très différentes 

les unes des autres, telles que la mathématique, la théologie, l’analyse de la nature de l’âme et 

des idées, etc., dont non seulement les objets, mais aussi les méthodes, diffèrent. Le 

mathématicien serait une sorte de métaphysicien, le théologien une autre sorte de 

métaphysicien, et ainsi de suite pour tous ceux usant de leur entendement pour traiter de choses 

abstraites. Après tout, pourrait-on objecter, en quoi cela serait-il un problème ? Si le mot ne 

désigne ni une activité de la pensée à part des autres ni un champ d’objets en particulier, 

autrement dit si le mot ne désigne pas une chose mais la seule caractéristique d’être purement 

intelligible, en quoi devrait-il être auréolé dans l’opinion commune et dans celle des 

philosophes d’un caractère sacré ? Pourquoi faudrait-il défendre l’idée qu’il serait plus qu’une 

simple étiquette ? 

Premièrement nous partons de l’idée commune et indéniable selon laquelle toutes les 

sciences théoriques participent d’une approche métaphysique dans la mesure où elles étudient 

des objets qui ne sont perceptibles que par l’entendement. Cette approche consiste à s’interroger 

sur les modalités d’existence de ces objets et sur la nature de leurs relations. Ainsi le théoricien 

– qu’il soit mathématicien ou bien philosophe – peut-il être plus ou moins métaphysicien 

proportionnellement à l’intérêt qu’il accorde aux interrogations ontologiques. S’il s’interroge 

sur la légitimité des catégorisations de l’être et de l’existence, à l’intérieur ou hors de la 

construction d’un système philosophique, alors nous pouvons dire qu’il fait de la métaphysique, 

à savoir de l’ontologie. 

Qu’elle vienne ou non de l’intérieur de la réflexion ontologique, la théologie se fonde sur 

la réflexion autour d’un objet intelligible parmi d’autres : une ou plusieurs divinités, dont 

l’existence est posée comme nécessaire. Si cette divinité est identifiée à l’être qui est davantage 

que tous les autres parce qu’il est éternel et nécessaire, alors la théologie se mue en 

ontothéologie. C’est d’une certaine manière le cas chez Aristote lorsqu’il semble identifier 

l’être à l’Un dans le livre Γ de la Métaphysique52 et c’est ce qui le mène, sur le plan de la 

hiérarchie du savoir, à faire de la théologie la science la plus élevée des sciences théorétiques.53 

Qu’il y ait vraiment ou non une ontothéologie aristotélicienne ne nous intéresse pas ici : ce que 

nous pouvons y lire, c’est un mouvement de rapprochement entre deux concepts et, par voie de 

 
52 Aristote. Métaphysique, Γ, 1 et 2, 1003a-1005a. 
53 Aristote. Métaphysique, E, 1, 1026a. 



42 

 

conséquence, entre deux champs de pensée. Ce mouvement se retrouve par la suite et confine 

explicitement à l’identification chez les penseurs des religions du Livre. Et c’est justement cette 

identification qui est de plus en plus remise en cause au début de l’époque moderne, selon des 

motivations diverses, via la distinction thomiste entre une théologie philosophique (fondée sur 

l’usage de la raison) et une théologie religieuse (fondée sur la révélation des Ecritures et sur la 

foi).54 

Chez Descartes, contre la philosophie duquel nous verrons que Newton élabore ses 

premières thèses55, il s’agit de rendre au discours métaphysique une autonomie que le 

dogmatisme théologique lui ôte. Si Dieu n’est pas absent et fonde in fine la possibilité de 

l’existence d’une res cogitans, de ses idées innées et de ses modes du penser, c’est une divinité 

embrassée seulement par la lumière naturelle et le discours ontologique. Corrélativement, 

comme Laurence Devillairs le montre, la métaphysique cartésienne limite la théologie 

religieuse puisqu’un seul objet reste proprement de son ressort : la grâce. Plus encore, les thèses 

métaphysiques de Descartes sont comme « les prolégomènes de la théologie » dans la mesure 

où elles lui servent de fondement comme elles servent de fondements aux sciences.56 Ainsi la 

métaphysique cartésienne se distingue-t-elle à la fois de la seule ontologie et de 

l’ontothéologie : elle n’est pas définie comme la science de l’être en tant qu’être mais comme 

la connaissance des premiers principes, au rang desquels ne figure plus la cause finale.57 Ces 

premiers principes consistent dans l’explication des attributs de Dieu, de l’immatérialité de 

l’âme et des notions claires et distinctes qui sont gravées par la divinité dans l’esprit humain. 

La métaphysique se construit donc elle-même dans l’étude de l’idée de Dieu et se fonde sur la 

véracité divine : parce que Dieu est vérace et immuable et parce que sa volonté et son 

entendement forment une totalité que seul notre langage découpe artificiellement en deux 

facultés, nous pouvons nous fier à nos idées innées, dont il est la cause. Condition du savoir et 

de notre confiance dans la véracité de ce savoir, Dieu en est par là-même le premier objet. 

Descartes ne fait pas de la partie de sa métaphysique qui traite de Dieu la terre dans laquelle les 

racines de l’arbre de la connaissance plongent et se nourrissent. Elle est incluse dans la 

métaphysique générale qui fait d’ores et déjà partie de l’arbre.58 Cette inclusion n’est rendue 

 
54 Courtine, Jean-François. Suarez et le système de la métaphysique, Presses Universitaires de France, collection 

Epiméthée, Paris, 1990, pp. 28-30, et sur le geste thomiste dans son rapport à Aristote : pp. 75-99. 
55 En-dehors du « De Gravitatione », voir : Certain philosophical questions : Newton’s Trinity Notebook, édited 

by McGuire, James E. & Tamny, Martin, Cambridge University Press, Cambridge, 1983, part II, pp. 328-489. 
56 Devillairs Laurence. Descartes et la connaissance de Dieu, Vrin, Paris, 2004, p. 255. 
57 Descartes, René. Principes de la philosophie, III, 2 : AT, IX, 104. 
58 « Ainsi les « principes de la philosophie » sont-ils définis comme les « principes les plus généraux & les plus 

importants de la connaissance humaine ». A la suite de Descartes, la description méthodique des « principes de la 



43 

 

possible que par une réduction de son champ d’étude : la question de la nature et des raisons de 

la finalité du monde, telle que conçue et voulue par la divinité, est abandonnée. Non seulement 

l’entendement humain est fini, mais également – et c’est ce que développera et dénoncera 

Spinoza – l’humanité a tendance à se considérer elle-même comme l’objet central du désir 

divin : Dieu aurait fait le monde pour l’homme et les phénomènes physiques devraient, en plus 

d’être étudiés, être jugés en fonction de leur utilité ou de leur inutilité pour nous. En revanche 

le Dieu de la métaphysique affranchie de la théologie est d’abord et uniquement une cause 

efficiente qui entre dans l’explication du fonctionnement de la psyché et du mécanisme du 

monde.59 

Au XVIIe siècle et sur le papier, la théologie renvoie de plus en plus à l’herméneutique des 

textes sacrés et à la connaissance de la divinité par la foi, là où la métaphysique repose sur la 

connaissance d’objets intelligibles – dont la nature et les attributs divins – par la seule lumière 

naturelle. Dans les faits, les frontières sont moins nettes et il est difficile de déterminer si 

certaines démonstrations appartiennent au champ de la théologie ou au champ ontothéologique 

de la métaphysique. 

b. Hors du moi : vers l’infini 

 Les commentaires de l’œuvre de Newton sont si nombreux, depuis la publication de ses 

travaux jusqu’à nos jours, qu’il n’est pas aisé de s’y repérer et encore moins de prétendre 

apporter quelque pierre nouvelle à l’édifice. Deux grandes tendances interprétatives que nous 

allons à dessein pousser à l’extrême se dessinent. D’une part, nous pourrions considérer Newton 

comme l’un des pionniers ou des précurseurs de la science moderne, c’est-à-dire d’une physique 

qui s’affranchirait de toute réflexion métaphysique, qui verserait enfin dans le formalisme 

mathématique et qui se concentrerait sur les faits. D’autre part, nous pourrions voir dans l’œuvre 

newtonienne l’expression d’un attachement passéiste à des présupposés et des thèses non-

scientifiques se rattachant pêle-mêle au domaine métaphysique ou à celui de l’alchimie. Ainsi 

 
connaissance humaine » tend à s’imposer comme la tâche de la métaphysique, devenue métathéorie de la 

connaissance, au détriment de sa définition comme science de l’être en tant qu’être (scientia entis). Il s’agit donc 

moins de métaphysique que de « philosophie première », laquelle se définit davantage par son mode opératoire et 

l’ordre qu’elle tient dans la connaissance des choses, que par son objet (l’être, Dieu, l’âme…). Ce « virage 

noétique » et l’« épistémologisation » consécutive de la science première ont un rapport certain avec Descartes ; 

il ne l’inaugure pas mais l’accomplit avec une systématicité et une rigueur sans pareille », Mehl, Edouard. 

Descartes et la visibilité du monde : les Principes de la philosophie, Presses Universitaires de France, collection 

CNED-PUF, Série Philosophie, Paris, 2009, pp. 20-21. 
59 Descartes, René. Principes de la philosophie, I, 28 : AT, IX, 37. Sur la dépendance de la physique vis-à-vis de 

la métaphysique chez Descartes : Scribano Emanuela. L’existence de Dieu. Histoire de la preuve ontologique de 

Descartes à Kant, Editions du Seuil, collection Points Essais, série « Philosophie », 2002, p. 299 ; Devillairs 

Laurence. Descartes et la connaissance de Dieu, Op.cit., p. 183. 



44 

 

se constitue la fameuse image du Newton-Janus. Elle s’enrichit aussi régulièrement d’analyses 

psychologisantes60 qui flirtent avec une représentation fantasmée de l’alchimie61 et qui 

présentent Newton comme un génie froid, cachotier et antipathique ou comme un ami doux, 

prudent et incompris.62 Tout cela ne serait pas dommageable si la question de la présence ou de 

l’absence d’une métaphysique n’était pas rapidement évacuée. Or la question se pose, et elle se 

pose d’autant plus que la réponse n’est pas évidente et appelle une analyse attentive des textes 

de première main. 

 Avant de donner les raisons pour lesquelles la réponse à cette question n’est pas 

évidente, il faut prendre acte d’un constat : il n’y a pas de système métaphysique complet chez 

Newton. Par système, nous entendons un ensemble de propositions qui se répondent et se 

déduisent les unes les autres. Par système complet, nous entendons un tel ensemble de 

propositions qui s’attachent aux grandes catégories d’objets intelligibles étudiées par les 

métaphysiciens en général : l’origine et la formation des idées, la nature et les rapports entre les 

facultés intellectuelles, les différents modes d’être et d’existence, la ou les divinités (nature, 

attributs, mode de présence au monde, fonctions vis-à-vis du monde) lorsqu’elles sont posées 

comme existantes a priori. Contrairement à l’œuvre d’un Descartes, d’un More ou d’un 

Spinoza, celle de Newton ne comporte aucune analyse de l’âme, de ses facultés, de l’innéité ou 

de la construction de ses idées. Outre cela, ni les œuvres publiées de son vivant ni les manuscrits 

retrouvés, pour certains longtemps après sa mort, ne comportent une présentation sous forme 

axiomatique de sa pensée métaphysique. Nous ne pouvons donc décemment pas placer Newton 

au rang des grands philosophes modernes, au sens de ceux ayant construit et explicité une 

métaphysique la plus complète possible.63 

 Cependant cela n’autorise pas à conclure qu’il n’y aurait pas une pensée métaphysique 

chez Newton. Ce qui complique l’analyse de la nature, de l’étendue et des effets de cette 

éventuelle pensée métaphysique, c’est d’abord la place de la théologie dans ses textes, et plus 

précisément de l’herméneutique des Ecritures et de l’histoire (bien peu scientifique) des 

religions. La confusion semble d’autant plus grande que la théologie apparaît surtout dans des 

 
60 Verlet, Loup. La Malle de Newton, Gallimard, collection Bibliothèque des sciences humaines, Paris, 1993. 
61 Joly, Bernard. « La figure de l’alchimiste dans la littérature du XIXe et du XXe siècle », Le Savant fou, Presses 

Universitaires de Rennes, Rennes, 2019, pp. 75-88. 
62 Sur les épisodes de la vie de Newton qui intéressent notre recherche, nous ne nous référerons qu’à la biographie 

conséquente, détaillée et prudente de Richard Westfall, dans sa version longue : Newton, Op.cit. 
63 Burtt, Edwin Arthur. The Metaphysics of Sir Isaac Newton : an essay of the Metaphysical Foundations of 

Modern Science, Kegan Paul, Trench, Trubner and co, 1925 : « But inasmuch as the positivist mind has failed to 

school itself in careful metaphysical thinking, its ventures at such points will be apt to appear pitiful, inadequate, 

or even fantastic. », p. 226. 



45 

 

textes qui n’avaient pas pour vocation d’être publiés, ou qui ont perdu cette vocation en cours 

d’écriture.64 Par conséquent, nous n’y trouvons pas le souci de clarté qu’il y a chez Descartes 

et qui pousse à distinguer ce qui relèverait de la seule théologie ou de la religion et ce qui 

relèverait d’une réflexion plus ontologique et distincte de la foi. Mais cette confusion apparente 

n’est pas seulement le résultat d’un manque d’organisation du propos : elle est l’effet d’un choix 

commun à l’ensemble des philosophes et théologiens du néoplatonisme de Cambridge. Nous le 

verrons plus tard, Newton hérite d’eux à plusieurs titres. Entre autres, il a justement le souci – 

à moins qu’il s’agisse d’un présupposé complètement intériorisé – de faire coïncider les 

sciences et le discours sur Dieu. A l’époque où, sur le continent, la tendance est en faveur d’une 

autonomisation de la philosophie vis-à-vis du pouvoir des théologiens, et donc de leurs objets 

d’étude, il en va autrement du côté de l’Université de Cambridge. Cela signifie que non 

seulement, nous devons aujourd’hui lire les textes de Newton en essayant d’éviter le plus 

possible les anachronismes, mais nous devons aussi faire attention à les réinscrire dans le 

contexte intellectuel anglais de leur production. 

 La deuxième difficulté vient de sa conception-même du savoir. Ce savoir, nous l’avons 

vu, repose sur un principe unique et unificateur : Dieu. La recherche sur le fonctionnement de 

l’univers, pris comme totalité et dans ses parties, se comprend comme une tentative d’approcher 

le plus possible la divinité. Ainsi la séparation entre des disciplines que nous considérons 

aujourd’hui comme scientifiques (y compris l’alchimie, prise comme ce qu’elle est au XVIIe 

siècle, à savoir l’ancêtre de la chimie), la philosophie première et la théologie n’a-t-elle pas de 

valeur autre qu’apparente. Au mieux, elle a une fonction pratique puisqu’elle permet de s’y 

retrouver dans l’étendue indéfinie du savoir en cours d’élaboration. Ces différents pans de la 

pensée de Newton sont les instruments de sa quête de Dieu et de la prisca theologia. Derrière 

la physique, derrière la mathématique ou encore la lecture des prophéties bibliques, il y a un 

but commun qui les dépasse. Par voie de conséquence il serait contraire à l’intention de Newton 

lui-même d’essayer de comprendre l’un des pans de sa pensée sans le rattacher, d’une part à ce 

but et d’autre part aux autres moyens qu’il développe pour y parvenir. Tous concourent à un 

horizon qui leur donne sens et valeur. A ce titre, les éléments métaphysiques que nous allons 

peut-être trouver dans l’œuvre newtonienne ne peuvent pas exister indépendamment de ce 

projet global. 

 
64 C’est sans doute le cas du manuscrit « Tempus et Locus ». 



46 

 

 S’il y en a à découvrir, la méthode la plus simple consiste d’abord à éliminer les parties 

de son travail qui sont purement mathématiques, purement physiques, purement alchimiques 

ou seulement religieuses. Ajoutons à cela les cahiers de prise de notes puisque ce n’est pas 

nécessairement parce que Newton recopiait un texte ou le résumait succinctement qu’il lui était 

favorable. Cela étant fait, le corpus diminue nettement. 

 La lecture de ces textes permet de remarquer que l’intérêt de Newton pour l’âme ou le 

fonctionnement de l’esprit humain est faible, ou à tout le moins que le philosophe naturel n’a 

pas trouvé important de coucher à l’écrit ses idées dessus. Nous trouvons une référence à l’idée 

du corps et à l’idée de Dieu dans le « De Gravitatione »65 ainsi qu’un paragraphe sur les limites 

de la connaissance sensible et intellectuelle des substances dans le Scholie Général des 

Principes mathématiques de la philosophie naturelle.66 Avant cela, nous lisons dans le carnet 

de notes de Newton lorsqu’il étudiait à Trinity College, une entrée « Of memory »67 et une 

entrée « Imagination and fantasy and invention »68 : Newton y énumère des exemples 

d’amnésies, fait référence aux souvenirs de certaines « choses » qui reviennent à l’occasion de 

la rencontre avec d’autres choses semblables, et liste les auxiliaires et les dangers de 

l’imagination. Néanmoins nous n’y trouvons pas une analyse de ces facultés en tant que telles. 

 La substance, en tant qu’elle est l’objet de la théologie lorsqu’elle est identifiée à Dieu 

ainsi que de l’ontologie en tant qu’elle est le type d’être doté de la plus grande réalité et de la 

plus grande agentivité, intéresse bien plus Newton. La connaissance qu’il pourrait en acquérir 

coïncide avec le but ultime de toutes ses recherches : si nous épurons les passages où il cherche 

à la circonscrire en faisant abstraction de ses éléments religieux, nous aboutissons à un 

ensemble de thèses ontothéologiques touchant non seulement à la substance, mais également et 

dans une moindre mesure à d’autres modes d’être. Ces passages appartiennent au « De 

Gravitatione », au manuscrit « Tempus et Locus », aux Questions 28 et 31 de l’Optique et au 

Scholie Général. Nous les reverrons en détail au cours des chapitres suivants, mais nous 

pouvons d’ores et déjà proposer une liste des thèses principales : 

❖ Il existe des substances, des attributs de ces substances et des caractéristiques 

accidentelles ; 

 
65 Newton, Isaac. De la gravitation ou Les Fondements de la mécanique classique, traduction et notes de Marie-

Françoise Biarnais, Les Belles Lettres, Paris, 1985, pp. 58-60. 
66 Principes, Op.cit., pp. 177-178. 
67 Newton, Isaac. Certain philosophical questions : Newton’s Trinity Notebook, edited by McGuire, James E. & 

Tamny, Martin, Cambridge University Press, Cambridge, 1983, part II, pp. 392-395. 
68 Ibid., pp. 394-395. 



47 

 

❖ En outre, une autre catégorie d’être existe : les affections communes à toutes les 

choses ; 

❖ Dieu existe ; 

❖ Dieu a créé l’univers ex nihilo, et cet univers est infini ; 

❖ Dieu est une substance et, bien qu’il n’explore pas cette possibilité, Newton suppose 

l’existence d’autres substances ; 

❖ Les substances sont incognoscibles pour l’esprit humain : concernant la substance 

divine, elle n’est approchable que par l’étude de ses attributs et par ses effets 

sensibles ; 

❖ Un espace vide préexistait à la création des corps ; 

❖ Il y a une différence entre corps et esprits ; 

❖ L’étendue n’est pas une propriété essentielle et exclusive de la matérialité. 

Ces thèses acquièrent pour nous une valeur supplémentaire en ce qu’elles sont toujours liées 

soit aux notions de lieu et de durée, soit à la seule notion d’espace. Cela conduit à inférer trois 

conclusions qui seront les portes d’entrée de ce travail de recherche. 

Tout d’abord, s’il n’y a pas de système métaphysique complet dans l’œuvre newtonienne, 

les éléments métaphysiques que nous y trouvons ne se réduisent pas à des thèses strictement 

théologiques. Certains consistent en des thèses ontothéologiques qui, en portant sur la substance 

divine, permettent à Newton d’établir l’écart entre un Dieu incognoscible et les esprits finis qui 

cherchent malgré tout à s’en approcher. Dieu est une substance au sens fort du terme, nécessaire 

et agissante. Cette insistance sur l’immensité inembrassable de Dieu lui permet dans le même 

temps de se garder de sombrer dans un panthéisme de type stoïcien : ce n’est pas parce que le 

monde fait signe vers Dieu et parce qu’il a besoin de Dieu pour continuer à être et à se mouvoir 

que cela fait de Dieu une providence immanente, semblable au pneuma. En outre, certaines 

thèses s’avèrent strictement ontologiques et il en va ainsi de celles qui touchent à l’existence et 

à la nature du temps et de l’espace.69 Il est donc possible de parler d’une ontologie newtonienne, 

 
69 Pour l’instant, c’est volontairement que nous ne fixons pas le vocabulaire autour de l’idée d’espace puisqu’il y 

a justement chez Newton des hésitations terminologiques qui renvoient à une évolution des concepts. Nous y 

reviendrons tout au long de ce travail. 



48 

 

même si celle-ci n’a pas l’épaisseur ou la finesse de celles des systèmes métaphysiques de la 

même époque. 

Par ailleurs, l’absence d’une véritable psychologie ou d’une réflexion sur la nature 

ontologique de nos idées est notable, a fortiori à un moment où l’intérêt des philosophes se 

portent sur le moi, sur l’existence d’idées innées ou sur la virginité originelle de l’esprit. 

L’ontologie et la métathéorie de la connaissance déplacent l’accent depuis les objets du monde 

jusqu’à l’un d’eux : l’individu, sujet de la connaissance du monde. Le fait que cette réflexion 

ontologique touche soit à la divinité soit au temps et à l’espace semble montrer que Newton 

n’accorde pas tant d’importance au processus de connaissance en tant que tel. La présence à 

plusieurs reprises de l’analogie du sensorium Dei, que nous analyserons dans le chapitre 5, 

prouve qu’il est au fait d’une certaine représentation picturaliste de l’interaction entre le corps 

sentant et l’esprit pensant. Mais la référence à cette représentation picturaliste se fait à 

l’intérieur d’un autre cadre, celui du rapport de Dieu au monde. Ce qui intéresse Newton, ce 

n’est donc jamais l’intériorité de l’ego, c’est au contraire ce qui lui est extérieur : l’univers et la 

divinité infinis. 

 A partir de là, il y a bien des éléments métaphysiques dans certains textes de Newton. 

A titre de comparaison, alors que chez Descartes, la métaphysique se fonde sur l’idée innée 

d’un Dieu vérace et immuable, la réflexion métaphysique de Newton se fonde sur Dieu et se 

centre autour de Dieu. Par conséquent, alors que Descartes construit une physique 

métaphysique, Newton construit une physico-théologie. Cette différence de perspective conduit 

à deux attitudes radicalement éloignées vis-à-vis des causes finales. Descartes puise dans l’ego 

la preuve de l’existence de Dieu et refuse de prendre en compte les causes finales. De son côté, 

Newton est amené à trouver dans le monde extérieur, infini et mathématisable, la seule preuve 

de l’existence de Dieu qui compte. Dès lors, les phénomènes prennent une valeur théologique 

fondamentale70 : c’est pourquoi, si s’ajoute à cela la croyance dans une prisca theologia, le 

physicien conséquent porte bel et bien une charge sacerdotale. Les causes finales ne peuvent 

pas être évacuées de sa manière d’aborder la nature : mécanisme et finalisme doivent travailler 

ensemble. Quelques lignes écrites par Alexandre Koyré résonnent alors, en écho à la démarche 

newtonienne : 

 
70 « Seul un être intelligent peut produire la variété <des choses> par la force de sa volonté agissant selon des 

causes finales. », écrit à ce sujet Newton dans le §8 de « Tempus et Locus ». 



49 

 

La croyance en la création comme arrière-plan de la science empirico-

mathématique – cela semble étrange. Mais le cheminement de la pensée 

humaine, dans sa recherche de la vérité, est très étrange en effet.71  

Edwin Arthur Burtt propose une distinction utile pour mieux percevoir la spécificité de la 

pensée newtonienne. Pour la philosophie scolastique, Dieu est la cause finale du cosmos et c’est 

pour cela qu’il doit être adoré. Pour Newton l’univers est la finalité sans cesse en train d’être 

accomplie qu’il s’agit d’étudier afin d’y lire l’intelligence et la constance divine qui la créent. 

Et Edwin Arthur Burtt de rappeler que, ce faisant, il s’agit pour Newton d’insister non 

seulement sur l’acte de création mais aussi sur l’action continue de Dieu dans le monde :  

We are to become devotees of mathematical science ; God, now the chief 

mechanic of the universe, has become the cosmic conservative. […] God is 

still providence, but the main exercice of his miraculous power is just to 

maintain the exact mathematical regularity in the system of the world without 

which its intelligibility and beauty would disappear.72 

C’est dans cette perspective que nous allons lire des textes qui ont en commun de porter sur la 

notion d’espace et de s’insérer dans la réflexion ontologique et ontothéologique de Newton. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
71 Koyré, Alexandre. Etudes newtoniennes, Gallimard, collection Bibliothèque des idées, Paris, 1968. p. 131. 
72 Burtt, Edwin Arthur. The Metaphysics of Sir Isaac, Op.cit., pp. 294-297. 



50 

 

Chapitre 2 

L’étendue, effet émanant de Dieu dans le « De Gravitatione » 

 

 

« Qui est là ? Ah très bien : faites entrer l’infini. » 

Aragon, « Une vague de rêve ». 

 

 

Si « De Gravitatione » fait partie des nombreux manuscrits que Newton ne publia pas 

de son vivant, c’est néanmoins l’un de ses textes les plus connus. Les premiers commentateurs 

lui donnèrent pour titre les premiers mots qu’on peut y lire : « De Gravitatione et aequipondio 

fluidorum et solidorum in fluidis scientiam duplici methodo tradere convenit. ».73 Bien 

qu’inachevé, il s’avère fondamental pour qui veut comprendre au mieux la relation que Newton 

entretient avec la philosophie de Descartes : le « De Gravitatione » témoigne en effet d’une 

lecture de première main des Principes de la philosophie. Par ailleurs, à travers les critiques 

que Newton en fait, nous trouvons certaines de celles que l’un des chefs de file des 

néoplatoniciens de Cambridge, Henry More, formula avant lui. Par conséquent, ce texte est 

l’expression d’une pensée qui se construit contre un adversaire principal, Descartes, et sous 

l’égide d’Henry More et de ses compagnons. 

La datation du manuscrit fait débat. Betty Jo Teeter Dobbs défend qu’il s’agirait d’un 

texte assez tardif qui aurait été écrit pendant la période de rédaction des Principes 

mathématiques de la philosophie naturelle, entre 1684 et 1685. Elle remarque premièrement 

que les deux textes se ressemblent sur le plan de l’ordre d’exposition : tous deux sont des 

enchevêtrements de propositions condensées et de scholies plus libres. Au tout début du « De 

Gravitatione », Newton annonce le choix d’écrire un texte « à la manière des géomètres »74 

 
73 Bien que l’édition latine (et sa traduction anglaise) de A.Rupert Hall et Marie Boas Hall (dans Unpublished 

Scientific Papers of Isaac Newton, Cambridge University Press, Cambridge, 1978, pp. 89-121) fasse date, nous 

utiliserons, pour les citations et tout au long de ce travail l’édition bilingue latin-français suivante, traduite et 

annotée par Marie-Françoise Biarnais : De la gravitation ou Les Fondements de la mécanique classique, Les Belles 

Lettres, 1985. Nous abrégerons cette référence par la mention « DG ». 
74 « Il convient de traiter la science de la gravitation et de l’équilibre des fluides et des solides dans les fluides par 

une méthode double. Dans la mesure où elle appartient aux sciences mathématiques, il est juste de faire le plus 

possible abstraction de considération physique. C’est donc pour cette raison que j’ai décidé de démontrer 

strictement, à la manière des géomètres, chaque proposition de cette science, en partant de principes abstraits et 

suffisamment reconnus de quiconque y applique son esprit. Puis, comme on estime [aussi] que cette doctrine est 



51 

 

d’alléger ses propositions principales de toute pesanteur expérimentale. Deuxièmement, à partir 

du constat de cette parenté méthodologique, Dobbs s’intéresse au contenu des deux textes et 

suppose que le « De Gravitatione » a pu être écrit en vue de servir d’introduction aux Principes 

mathématiques de la philosophie naturelle.75 Les premières lignes du manuscrit inachevé, qui 

traitent du rapport entre physique et mathématique, auraient donc constitué la matrice de 

l’introduction finalement retenue pour la première édition des Principes.76 Cependant, d’autres 

commentateurs considèrent que le « De Gravitatione » serait une œuvre de jeunesse, bien 

antérieure à la rédaction des Principes. Alors que Richard Westfall affirme que ce texte n’aurait 

pas été écrit avant 1668 (soit cinq ans après avoir découvert la philosophie cartésienne77), 

Rupert Hall and Marie Boas Hall jugent qu’il aurait été rédigé entre 1664 et 166878. Pour Marie-

Françoise Biarnais, il s’agirait d’un texte encore plus précoce, écrit entre 1662 et 1665, dans la 

mesure où il ne témoigne pas de la maturité conceptuelle des Principes mathématiques de la 

philosophie naturelle.79 

 
d’une certaine manière apparentée à la Philosophie naturelle, en tant qu’elle convient à l’examen approfondi de la 

plupart des phénomènes de la Philosophie naturelle et comme ainsi son utilité en est particulièrement manifeste et 

que la certitude de ses principes peut en être confirmée, je ne ferai pas même difficulté à illustrer les propositions 

au moyen d’expériences : mais je ferai en sorte que ce genre d’exposés longuement développés soient relégués 

dans des Scholies pour qu’on ne le confonde pas avec mon premier genre d’exposés traité sous forme de lemmes, 

propositions et corollaires. », DG, pp. 16-17. 
75 « Probably Newton did intend to write an introduction to the Principia as he envisioned it late in 1684 or early 

in 1684/5 when he wrote De Gravitatione. », Dobbs, Betty Jo Teeter. The Janus faces of genius, Op.cit., p. 141. 
76 « Tandis que les Anciens ont fait le plus grand cas de la mécanique dans l’investigation des choses de la nature 

(selon le garant qu’en est Pappus), et que des auteurs plus récents ont entrepris, après rejet des formes substantielles 

et des qualités occultes, de ramener les phénomènes de la nature à des lois mathématiques, on se propose, dans ce 

traité, de perfectionner, par la mathesis, la mécanique, en tant que celle-ci se rapporte à la philosophie. […] [La 

géométrie est] fondée sur la pratique mécanique et n’est rien de plus que cette autre partie de la mécanique 

universelle où l’on propose et démontre l’art de mesurer avec rigueur. », Principes, pp. 19-20. 
77 Westfall, Richard. Newton, Op.cit., p. 347. 
78 Newton, Isaac. Unpusblished scientific papers of Isaac Newton, A Selection from the Portsmouth Collection in 

the University Library, Cambridge, chosen, edited and translated by A.Rupert Hall and Marie Boas Hall, 

Cambridge University Press, Cambridge, 1978, p. 76. Tous deux ajoutent plus loin : « While it is thus possible to 

be certain that this piece was written by Newton, it is much more difficult to form any opinion of when and for 

what reason he wrote it. The form of the hand is suggestive of Newton’s youth; by the 1680’s his writing was larger 

and more flowing than it is here, and by then too he normally drafted his thoughts on loose sheets of paper (though 

he still made entries in his chemical notebook). The structural failure of the essay, which consists for the most part 

of an enormous digression leading very far from the hydrostatics; the immaturity of some of the thought; the 

pomposity of a good deal of the Latin; the over-elaborate proofs of elementary theorems, all combine to support 

the same judgement. The mature Newton would never have found such obvious satisfaction in solemnly confuting 

Descartes by arguments which, if not exactly trivial, are certainly laboured. One might well guess that this was 

an essay written by a young student who had recently been introduced both to the science of hydrostatics and to 

Descartes’ Principia Philosophiae, and who was fired with enthusiasm to show his powers to his master; on this 

appraisal the manuscript might have been written between, say, 1664 and 1668. It is difficult to believe that it can 

have been composed later than the published optical paper of 1672 or than De Aere et Aethere, although, as the 

elementary expositions of astronomy written much later reveal, simplicity of content does not entirely guarantee 

an early date. », pp. 89-90. 
79 « Le De Gravitatione ne représente pas, tant sans faut, l’acmé des réflexions scientifique de Newton », écrit 

Marie-Françoise Biarnais dans l’introduction du « De Gravitatione », p. 13. Elle prend pour exemple le peu de 



52 

 

Nous supposons d’abord qu’il n’a pas été écrit avant 1662, date à laquelle Newton 

commence son apprentissage mathématique auprès d’Isaac Barrow à Trinity College. Dix ans 

plus tard, en 1671, il rédige le De methodis serierum et fluxionum, qui a sans doute dû accaparer 

toute son attention et qui est peut-être l’une des raisons pour lesquelles il interrompit l’écriture 

du « De Gravitatione ». Il semble que nous puissions considérer qu’il n’y travailla pas en 1666, 

année qu’il passa loin de Trinity College pendant que la peste sévissait et qu’il consacra à la 

résolution de questions d’optique. Il l’explique dans une lettre à Oldenburg du 6 février 1671/2 : 

To perform my late promise to you, I shall without further ceremony acquaint 

you, that in the beginning of the Year 1666 (at which time I applyed my self 

to the grinding of Optiks glasses of other figures than Spherical,) I procured 

me a Triangular glass-Prisme, to try therewith the celebrated Phænomena of 

Colours.80 

Nous y reviendrons un peu plus loin, mais nous pouvons également remarquer que le 

vocabulaire conceptuel de Newton n’est pas encore fixé, en particulier justement au sujet de 

l’espace, tantôt désigné par spatium, spatia ou encore par locus et extensio. Cela est manifeste 

à la lecture du manuscrit « Tempus et Locus » que nous étudierons ensuite et qui ressemble 

davantage à une introduction pour les Principes mathématiques de la philosophie naturelle. 

Dans le « De Gravitatione », après avoir brièvement introduit l’objet dont il prévoit de parler – 

la mécanique des fluides – mais sur lequel il ne s’étend finalement pas, Newton pose quatre 

premières définitions : 

Définition 1 : Le lieu (locus) est la partie de l’espace qu’une chose remplit 

exactement. 

Définition 2 : Le corps est ce qui remplit le lieu. 

Définition 3 : Le repos est la persistance en un même lieu. 

Définition 4 : Le mouvement est le changement de lieu.81 

Et immédiatement après l’énoncé de la définition 4, il ajoute : 

 
réflexion sur le concept de force, qui est en revanche au cœur des Principes mathématiques de la philosophie 

naturelle. 
80 Newton, Isaac. The Correspondence of Isaac Newton, Volume I, Op.cit., p.92. 
81 DG, pp. 18-19. 



53 

 

A noter : j’ai dit que « le corps remplit le lieu » pour signifier qu’étant 

impénétrable il le remplit de telle manière qu’il en exclut entièrement 

d’autres choses de même genre ou d’autres corps. On pourrait dire aussi 

d’un lieu (locus) qu’il est une partie de l’espace (pars spatij) dans laquelle 

une chose se trouve exactement, mais comme on ne considère ici que des 

corps et non des choses pénétrables, j’ai préféré définir le lieu (locus) comme 

la partie de l’espace (spatij) qu’une chose remplit.82 

D’emblée, les termes « lieu » et « espace » sont accolés et présentés comme synonymes. Par la 

suite, Newton utilise de temps en temps celui d’étendue, également comme un synonyme. Il 

désigne par ailleurs l’étendue cartésienne par extensio ou par locus. Au fil du texte, c’est 

spatium qui s’impose presque exclusivement. N’y figure toutefois jamais aucune mention 

explicite des concepts d’espace et de temps absolus, qui ouvrent pourtant les Principes 

mathématiques de la philosophie naturelle. 

Toujours sur le plan terminologique et conceptuel, les définitions 5 à 19 paraissent 

relativement désuètes : nous pouvons penser par exemple à la définition 6 qui porte sur la vieille 

idée de « conatus »83 ou encore, comme le remarquent Hall and Hall dans leur commentaire du 

manuscrit, à l’utilisation de la distinction scolastique entre intensité et étendue.84 Enfin, malgré 

les très nombreuses lectures dont témoignent ses carnets de notes, Newton fait très peu 

référence à d’autres penseurs dans les quelques textes qu’il a publiés plus tard de son vivant ; 

or le « De Gravitatione » révèle une pensée tout juste en train de s’émanciper des thèses 

cartésiennes, qu’il cite précisément. Nous pouvons le lire comme l’une des premières étapes de 

l’élaboration de la philosophie newtonienne : une étape dans laquelle il s’agit encore de se 

construire en s’opposant – a fortiori dans le sillage des néoplatoniciens de Cambridge. Dès lors, 

il paraît raisonnable de considérer ce manuscrit comme une œuvre de jeunesse dans laquelle 

Newton n’a pas encore suffisamment de maturité ou d’assurance pour proposer ses propres 

thèses, indépendamment de ses adversaires intellectuels, en les développant jusque dans leurs 

dernières conséquences et dans une terminologie arrêtée. Cependant, les graines sont déjà en 

train de germer ; et comme le défend Stephen Snobelen au sujet des réflexions théologiques de 

Newton : 

 
82 DG, pp. 18-19. 
83 DG, p. 66. 
84 Il s’agit des définitions 11 et 12, sur lesquelles Hall and Hall attirent l’attention dans Unpusblished scientific 

papers of Isaac Newton, Op.cit., p.85. 



54 

 

The passion and many of the ideas preexisted this book. And they continued 

to flourish afterward.85 

Texte à la fois matriciel et inachevé, organisé more geometrico, le « De Gravitatione » 

propose, après les quatre premières définitions, une discussion avec la physique et la 

métaphysique cartésienne. Cette discussion compose la majeure partie de ce traité qui, in fine, 

est davantage un essai anti-cartésien qu’une véritable analyse de la mécanique des fluides.86 

C’est au cœur de cette critique des Principes de la philosophie que Newton développe une 

première pensée de la nature et des propriétés de ce que jusqu’alors on appelait communément 

« le lieu ». 

1. La distinction de l’espace et du corps 

Afin de réduire la confusion qu’enfantent ces fluctuations terminologiques, nous proposons 

tout au long de ce travail de parler uniquement d’« espace » dans le cas de Newton. Nous 

réserverons l’usage du terme d’étendue pour désigner la res extensa cartésienne. Nous 

proposons dans un premier temps d’analyser ces propriétés, en commençant par celles qui 

s’opposent délibérément à la res extensa. En faisant cela, une image plus nette de ce que le 

jeune Newton entend par « spatium » se découpera.  

De prime abord, les deux premières définitions du « De Gravitatione » peuvent donner 

l’impression qu’il s’agit d’un texte fidèle à Aristote : en effet, lieu et corps sont définis l’un par 

rapport à l’autre, au point que la deuxième définition semble être la réciproque de la première. 

Cependant, le locus newtonien ne s’identifie néanmoins pas avec le topos aristotélicien : il est 

davantage « la limite du corps enveloppé » que « la limite du corps enveloppant à l’endroit où 

il touche le corps enveloppé »87. En outre, la définition 4 rompt explicitement avec la tradition 

aristotélicienne : seule la deuxième forme du changement selon Aristote, le changement selon 

le lieu, est conservée dans cette définition que Newton propose.88  

 
85 Snobelen, Stephen D. “‘God of Gods, and Lord of Lords’ : The Theology of Isaac Newton's General Scholium 

to the Principia.” Osiris, vol. 16, 2001, p. 398. 
86 « Newton clearly intended to write an elaborate treatise on hydrostatics ; but, after completing a long criticism 

of Descartes, he seems to have lost interest in his original purpose. Only the beginning and the end deal with the 

equilibrium of fluids ; the experiments with which Newton proposed to illustrate his arguments were never 

furnished ; and the enterprise was abandoned when, after many pages of digression, it was at last just begun. As 

a contribution to hydrostatics, therefore, the document is worthless ; but as revealing Newton’s thought (early in 

his life) on many other topics it is of high interest. », A.Rupert Hall and Marie Boas Hall, Op.cit., p. 76. 
87 Aristote, Physique, IV, 4, 211b5-212a6, Œuvres complètes, sous la direction de Pierre Pellegrin, Flammarion, 

Paris, 2014, p. 581. 
88 Aristote écrit dans les Catégories, 15b : « Absolument parlant, le changement est le contraire du repos, mais les 

changements particuliers sont le contraire des changements particuliers : la corruption est le contraire de la 

génération, la diminution de l’accroissement, et le repos selon le lieu du changement selon le lieu […]. Quant à la 



55 

 

Mais la discussion avec Aristote ne s’ouvre jamais tout à fait, Newton étant sans doute 

encore attaché à la philosophie scolastique dont il reçoit alors, plus ou moins, l’enseignement à 

Cambridge.89 Son véritable adversaire, c’est Descartes90, et pour cause : les prémisses des 

thèses des néoplatoniciens de Cambridge, que Newton reprend à son compte, et celles des 

raisonnements cartésiens sont incompatibles. En étudiant les propriétés que Newton donne à 

l’espace dans ce texte, nous serons donc amenés à considérer dans le même temps son rapport 

à Descartes d’une part, et au néoplatonisme anglais d’autre part. 

a. L’étendue n’est ni un corps, ni une propriété exclusive du corps 

Tout en commençant par définir le lieu et le corps l’un par rapport à l’autre, Newton les 

distingue rapidement : ce n’est pas parce qu’il y a des corps dans des lieux que ces lieux sont 

dépendants des corps. Plus encore, Newton n’accorde pas à ces corps, auxquels il refuse 

d’assujettir l’espace, une indépendance ontologique. Ainsi Newton prend-t-il ses distances par 

rapport au dualisme cartésien de l’esprit et du corps : à la suite de Henry More, il accuse ce 

dualisme d’être une absurdité conceptuelle et d’être l’une des causes principales de l’athéisme 

parce qu’il conduit à considérer les corps, plus ou moins consciemment, comme des substances 

à part entière. C’est dans cette perspective qu’il refuse trois conséquences de ce dualisme des 

substances. 

• Versus la res extensa 

Premièrement, Newton récuse la définition cartésienne de l’étendue comme res extensa. 

Dans la physique cartésienne, il n’y a pas d’espace à proprement parler, mais une juxtaposition 

de lieux qui découpent une matière unique, ou encore une unique étendue dans laquelle les 

figures et les mouvements dessinent des corps. Le refus de cette conception vient de 

 
dernière des formes de changement que nous avons énumérées, il n’est pas facile d’expliquer quel est son 

contraire : […] car l’altération est le changement selon la qualité, de sorte que ce qui s’oppose à ce changement 

selon la qualité, c’est le repos selon la qualité ou le changement en direction du contraire <dans l’ordre> de la 

qualité. », Ibid., p. 62. Voir aussi Physique, III, 1, 200b25-201b20. 
89 Westfall, Richard. Newton, Op.cit., pp. 95-138. Le biographe dresse un tableau peu flatteur du Trinity College 

de l’époque : un lieu de savoir mais où dominait officiellement la seule philosophie péripatéticienne, et où les 

enseignants étaient très peu présents dans les salles de classe : « La plupart des membres tenaient leur charge pour 

une propriété dont ils pouvaient jouir sans en exercer les devoirs. Peu d’entre eux enseignaient, ou ils ne le faisaient 

que pour le revenu supplémentaire qu’ils en tiraient. […] Le curriculum établi ne recevait plus aucune allégeance 

même de ceux qui le maintenaient. Cela ne pouvait échapper à un étudiant sérieux et perspicace. Rien d’étonnant 

si Newton ne termina jamais les textes aristotéliciens qu’on lui recommandait. », p. 119. 
90 Cela ne doit pas faire oublier que Newton est un héritier de Descartes dans la mesure où il s’inscrit d’emblée 

dans un cadre de pensée mécaniste : « The feature common to this position and Descartes’s constitued the 

framework of the celebrated « mechanical philosophy ». It is from the mechanical philosophy that the metaphysics, 

as well as the natural philosophy, of Newton departed : that philosophy was Newton’s point of departure ; and he 

indeed departed from it, in profound ways. », Edward Stein. « Newton’s Metaphysics », The Cambridge 

Companion to Newton, 2004, p. 261. 



56 

 

l’élargissement de la notion d’étendue par les néoplatoniciens de Cambridge, et tout 

particulièrement par Henry More. Celui-ci propose d’agrandir l’extension du concept en faisant 

de l’étendue l’attribut de tous les êtres, qu’ils soient corporels ou incorporels. Corps, âmes, 

anges et divinité sont, et parce qu’ils sont, ils sont étendus. More précise qu’un être étendu n’est 

pas nécessairement un être divisible91 : il ne refuse pas la divisibilité des corps étendus, mais il 

refuse celle des êtres immatériels, pourtant tout aussi étendus. Autrement dit, en faisant de 

l’étendue une propriété universelle, il tranche à la racine l’objection qu’on pourrait lui faire : ni 

les âmes ni Dieu ne peuvent être réduits à de la matière, vile et friable. Comme le dit Gerald R. 

Cragg : 

[…] the parts of a spirit can be no more separated, though they be dilated, 

than you can cut off the rays of the sun by a pair of scissors made of pellucid 

crystal.92  

Conscient de l’étrangeté de sa propre innovation conceptuelle, More a entrepris de l’expliquer 

directement à celui qu’il considéra un temps comme son maître. Leur courte correspondance, à 

laquelle la mort de Descartes mit un terme, est peut-être ce qui permet le mieux de comprendre 

ce que More entend par « étendue ». C’est en effet le tout premier point que More aborde dans 

sa lettre d’introduction du 11 décembre 1648 : après avoir affirmé que tout ce qui existe par soi-

même est étendu, il reprend l’expérience du morceau de cire et réfute la conclusion cartésienne. 

Ce qui permet, pour More, de conclure que le morceau de cire est un corps alors qu’il change 

de figure, ce n’est pas le fait qu’il soit étendu mais le fait qu’on puisse le toucher et que ses 

atomes soient impénétrables. Autrement dit, l’étendue n’est pas la différence spécifique des 

corps : elle est la propriété première de tous les êtres et elle ne permet pas de différencier parmi 

eux les corps des choses immatérielles. Descartes refuse, d’abord aimablement, les conclusions 

de son interlocuteur mais il ne parvient pas à le convaincre et More poursuit : il faut distinguer 

l’étendue de la matière, et cela ne risque pas de porter préjudice à Dieu, qui reste indivisible 

« car, dit-il, je nie que l’étendue convienne au corps en tant que corps, mais seulement en tant 

qu’être, ou du moins en tant que substance. »93. Il se risque même à affirmer, sans développer, 

 
91 « Quelque chose peut être étendu sans cependant être discerpible en parties. », affirme-t-il au §14 du chapitre 

VIII de l’Enchiridion metaphysicum (traduction de Luc Peterschmitt dans Espace et métaphysique de Gassendi à 

Kant (anthologie), Hermann, collection Hermann philosophie, Paris, 2013, p. 161). 
92 Cragg, Gerald R. The Cambridge Platonists, A library of protestant thought, Oxford University Press, New-

York, 1968, p. 171. 
93 Descartes, René, Antoine Arnauld, et Henry More. Correspondance avec Arnaud et Morus, éditée par Geneviève 

Rodis-Lewis, traduite par Claude Clerselier. J. Vrin, collection Bibliothèque des textes philosophiques, Paris, 

1953, p. 137. 



57 

 

que l’étendue est non seulement la propriété de tout être, mais également celle du non-être. 

Descartes perd visiblement patience, mettant More en garde contre le pouvoir trompeur des 

êtres de raison, et la discussion s’achève sans qu’aucun des deux penseurs n’ait pu remporter 

l’adhésion de l’autre. C’est exactement la raison pour laquelle cette correspondance est si 

fascinante : elle révèle le fossé axiomatique qui sépare ces deux philosophies. En arrière-plan, 

ce qui se joue est important : la res extensa cartésienne renvoie aux discussions médiévales sur 

ce que cela signifie, d’être « quelque part ». La Scolastique distingue le fait d’être situé du fait 

d’être étendu : si les corps sont situés parce qu’étendus, les choses immatérielles sont dites 

situées sans être dotées d’une spatialité. Descartes explique, comme c’est le cas dans la Règle 

XIV, que se représenter quelque chose dans un lieu, c’est nécessairement se représenter quelque 

chose d’étendu et, immédiatement, de corporel. Il ajoute que dès que nous imaginons des objets 

intelligibles, nous leur attribuons un sujet et, dans le cas de l’étendue, un corps. Par conséquent, 

il n’est pas tenable pour Descartes que More puisse à la fois défendre l’idée selon laquelle nous 

pouvons imaginer l’étendue et refuser de l’identifier à la corporéité.94 Or, de son côté, Henry 

More, tout en agrandissant l’extension du concept d’étendue, est également en train de relier 

l’idée de situation et celle de spatialité : l’étendue dont il parle est un concept univoque et, en 

cela et contrairement à Descartes, il prend radicalement ses distances par rapport à la tradition.95 

L’enjeu pour More est de rendre concevable l’action des êtres immatériels dans la matière. Pour 

agir sur elle, ils doivent y être présents, et donc pour être situés ils doivent être étendus. 

Newton se fait le porte-parole de ses maîtres anglais lorsqu’il refuse le dualisme cartésien : 

[…] puisque la distinction des substances en « pensantes » et « étendues » 

ou plutôt en « pensées » et « étendues » est le principal fondement de la 

 
94 « Il arrive souvent […] que les doctes fassent usage de distinctions si subtiles qu’ils brouillent la lumière 

naturelle, et qu’ils trouvent des ténèbres là même où les incultes ne font jamais preuve d’ignorance : il faut donc 

les prévenir qu’on ne désigne ici par étendue rien qui soit distinct et séparé du sujet lui-même, et que d’une manière 

générale nous ne reconnaissons point en ce genre d’entités philosophiques, lesquelles en réalité ne tombent pas 

sous l’imagination. […] si l’on réfléchit avec attention à cette image même de l’étendue, qu’on tentera de forger 

en sa fantaisie au cours de l’opération : on remarquera en effet qu’on ne la saisit point dégagée de tout sujet, mais 

qu’on l’imagine tout autrement qu’on ne la juge : à telle enseigne que ces entités abstraites (quoi que pense 

l’entendement la vérité de la chose) ne se forment jamais dans la fantaisie séparément de tout sujet. », Œuvres 

philosophiques, tome I, 1618-1637, textes établis, présentés et annotés par Ferdinand Alquié, Classiques Garnier, 

Paris, 1963, Règle XIV, pp. 171-172 ; AT, X, 442-443. Sur ce point, voir aussi : Suarez-Nani, Tiziana. « Le lieu 

et l’esprit : échos du Moyen Âge dans la correspondance de Descartes avec Henry More », in Descartes en 

dialogue, Schwabe Verlag, Bâle, 2019, les pages 177-179 en particulier. 
95 Suarez-Nani Tiziana. « Space and Movement in Medieval Thought: The Angelological Shift », in Space, 

Imagination and the Cosmos from Antiquity to the Early Modern Period, Studies in History and Philosophy of 

Sciences, 2018, pp. 69-89 ; Ribordy, Olivier. « Francisco Suárez et Francesco Patrizi : Metaphysical Investigations 

on Place and Space », in Space, Imagination and the Cosmos from Antiquity to the Early Modern Period, Studies 

in History and Philosophy of Sciences, 2018, pp. 132-156. 



58 

 

philosophie cartésienne, qu’il prétend même mieux connu que les 

démonstrations mathématiques : je n’estime pas peu de renverser [cette 

philosophie], eu égard à l’étendue, afin de donner aux sciences mécaniques 

des fondements plus vrais.96 

Le pied-de-nez est osé : non seulement c’est lui, Newton, qui refondera l’édifice des sciences, 

mais en outre c’est Descartes qui est le plus sujet aux « fictions »97 et au… 

… préjugé puéril et issu de l’enfance selon lequel l’étendue est inhérente au 

corps comme un accident dans un sujet sans lequel il ne peut pas exister 

véritablement.98 

• Versus sa conséquence sur le mouvement 

Dans la deuxième partie des Principes de la philosophie, Descartes identifie explicitement 

l’espace, le lieu intérieur et le corps : il s’agit d’une seule et même chose, à savoir une « même 

étendue en longueur, largeur et profondeur »99. Nous sommes sujets à des illusions perceptives 

tenaces, affirme-t-il : nous avons une forte tendance à penser qu’un corps matériel possèderait 

un lieu intérieur et existerait, plus largement, dans un lieu ou un espace extérieur.100 La première 

distinction entre lieu intérieur et corps, et la deuxième distinction entre lieu intérieur et lieu 

extérieur sont, pour Descartes, dénuées de sens puisqu’elles nient l’extension nécessaire des 

corps et qu’elles reposent sur une fiction, le lieu extérieur. Le refus de l’existence du vide101 

contribue en outre à ce rejet plus originel d’un espace distinct des corps. 

La dévalorisation ontologique du lieu conduit Descartes à donner à l’idée de mouvement 

une définition bien éloignée de celle que nous lui donnerions communément aujourd’hui : un 

 
96 DG, p. 34. 
97 DG, p. 20. 
98 DG, p. 48. 
99 Descartes, René. Principes de la philosophie, II, 10, AT, IX, 68. 
100 II, 13 : « […] les mots de lieu et d’espace ne signifient rien qui diffère véritablement du corps que nous disons 

être en quelque lieu, et nous marquent seulement sa grandeur, sa figure, et comment il est situé entre les autres 

corps. », AT, IX, 69-70.  
101 II, 16 à 19 : le seul vide qui « existe » n’est pas un vide au sens philosophique mais le résultat d’un décalage 

entre ce que nous espérons voir ou ce que nous avons coutume de voir, et ce que ne voyons effectivement. C’est 

ce que Descartes précise dans l’article 17 : « Mais lorsque nous prenons ce mot selon l’usage ordinaire, et que 

nous disons qu’un lieu est vide, il est constant que nous ne voulons pas dire qu’il n’y a rien du tout en ce lieu ou 

en cet espace, mais seulement qu’il n’y a rien de ce que nous présumons y devoir être. Ainsi, parce qu’une cruche 

est faite pour tenir de l’eau, nous disons qu’elle est vide lorsqu’elle ne contient que de l’air ; et s’il n’y a point de 

poisson dans un vivier, nous disons qu’il n’y a rien dedans, quoiqu’il soit plein d’eau ; ainsi nous disons qu’un 

vaisseau est vide, lorsque au lieu des marchandises dont on le charge d’ordinaire, on ne l’a chargé que de sable, 

afin qu’il put résister à l’impétuosité du vent : et c’est en ce même sens que nous disons qu’un espace est vide, 

lorsqu’il ne contient rien qui nous soit sensible, encore qu’il contienne une matière créée et une substance 

étendue. », AT, IX, 72. 



59 

 

corps en mouvement ne peut pas être un corps qui quitterait un lieu A, qui traverserait un espace 

extérieur et intermédiaire et qui atterrirait dans un lieu B. Le mouvement cartésien n’est pas une 

translation ou un changement de lieu. Descartes le définit comme… 

… le transport d’une partie de la matière, ou d’un corps, du voisinage de 

ceux qui le touchent immédiatement, et que nous considérons comme en repos 

dans le voisinage de quelques autres.102 

Ce sont donc les relations avec les autres corps situés qui permettent de dire d’un corps s’il 

est en mouvement ou s’il est au repos.103 Cette conception relativiste du mouvement s’inscrit 

en outre dans un monde tourbillonnaire dont l’unité réside, comme l’écrit Edouard Mehl, 

dans… 

… la permanence de la « quantité de mouvements » susceptible de se 

distribuer différemment à travers les corps, de se diviser et de tourner en 

toutes sortes de façons.104  

Au début du chapitre III du traité Le Monde, Descartes affirme qu’il pense pouvoir prouver 

qu’il n’y a aucun point immobile dans la nature : à partir de là, un espace indépendant des corps 

et au repos est inconcevable. 105 Il faut alors penser l’univers comme une unique matière 

étendue, sans aucun interstice, et dans laquelle d’incessants mouvements découpent des figures 

passagères.  

Pour Newton, la deuxième conséquence problématique du dualisme cartésien est de 

permettre cette conception – qu’il juge absurde – du mouvement : 

[…] pour faire éclater l’énorme absurdité de cette position, je dis qu’elle 

implique qu’un corps en mouvement n’a pas de vitesse déterminée ni de 

trajectoire définie de son mouvement. Bien plus, la vitesse d’un corps se 

 
102 II, 25, AT, IX, 76. 
103 Comme le précise au demeurant l’article 28 : « J’ai aussi ajouté que le transport du corps se fait du voisinage 

de ceux qu’il touche, dans le voisinage de quelques autres, et non pas d’un lieu en un autre, parce que le lieu peut 

être pris en plusieurs façons, qui dépendent de notre pensée, comme il a été remarqué ci-dessus. », AT, IX, 78. 
104 Mehl, Edouard. Descartes et la visibilité du monde, Op.cit., p. 113. 
105 « Je considère qu’il y a une infinité de divers mouvements qui durent perpétuellement dans le Monde. […] Je 

ne m’arrête pas à chercher la cause de leurs mouvements, car il me suffit de penser qu’elles ont commencé à se 

mouvoir aussitôt que le Monde a commencé d’être. Et, cela étant, je trouve par mes raisons qu’il est impossible 

que leurs mouvements cessent jamais, ni même qu’ils changent autrement que de sujet. C’est-à-dire que la vertu 

ou la puissance de se mouvoir soi-même, qui se rencontre dans un corps, peut bien passer toute ou partie dans un 

autre et ainsi n’être plus dans le premier, mais qu’elle ne peut pas n’être plus du tout dans le Monde. », AT, XI, 

10-11 (orthographe modernisée). 



60 

 

mouvant sans obstacle ne peut être dite uniforme ni la trajectoire de son 

mouvement, droite. Pire encore, aucun mouvement n’est possible puisqu’il 

ne peut y avoir de mouvement sans vitesse ni détermination. 106 

En effet, en supprimant l’idée selon laquelle il existerait un lieu extérieur ou un espace 

indépendant des corps, Descartes empêche toute possibilité de calculer les coordonnées des 

corps, qu’ils soient en mouvement ou au repos. Il n’y a plus de points fixes à partir desquels le 

physicien pourrait mesurer les distances qui séparent les corps les uns des autres. Par 

conséquent, il est mathématiquement impossible de calculer la vitesse d’un corps sans avoir 

établi en amont les points par lesquels ce corps est passé. Par voie de conséquence encore, nous 

ne pouvons pas déterminer dans quelle direction va ce corps puisque tous les corps étendus qui 

l’entourent sont eux-mêmes en mouvement. Lorsque Newton affirme que, dans ce contexte, 

« la vitesse d’un corps se mouvant sans obstacle ne peut être dite uniforme ni la trajectoire de 

son mouvement, droite », il montre en vérité que Descartes se contredit lui-même quand il 

énonce sa seconde loi de la nature : 

La seconde loi que je remarque en la nature, est que chaque partie de la 

matière, en son particulier, ne tend jamais à continuer de se mouvoir suivant 

des lignes courbes, mais suivant des lignes droites, bien que plusieurs de ces 

parties soient souvent contraintes de se détourner, parce qu’elles en 

rencontrent d’autres en leur chemin, et que, lorsqu’un corps se meut, il se 

fait toujours un cercle ou anneau de toute la matière qui est mue ensemble.107 

Mais ce que Newton reproche in fine à Descartes au sujet du mouvement, ce n’est pas 

simplement de rendre impossible le mouvement théorique rectiligne et uniforme : plus 

fondamentalement, c’est de rendre impossible le mouvement lui-même en niant, via sa 

définition de l’étendue, à la fois l’existence de l’espace et l’existence du temps : 

Par exemple, si l’on recherche le lieu où était la planète Jupiter un an plus 

tôt, par quel moyen, je vous prie, le Philosophe cartésien le décrira-t-il ? Il 

ne le fera pas par les positions des particules de matière fluide, puisque ces 

particules n’ont plus du tout les positions qu’elles avaient un an auparavant. 

Il ne les décrira pas non plus par les positions du Soleil et des fixes, puisque 

l’influx inégal de la matière subtile, des pôles des tourbillons vers les étoiles 

 
106 DG, pp. 30-35. 
107 II, 39, AT, IX, 85-86 (orthographe modernisée). 



61 

 

centrales (Article 104 – Partie 3108), l’ondulation (Article 114109), l’inflation 

(Article III), l’absorption des tourbillons et d’autres causes plus véritables, 

tels le mouvement giratoire du Soleil et des Astres autour de leurs propres 

centres, la production de tâches et la trajectoire des comètes dans les cieux, 

changent les grandeurs et positions des astres de telle sorte qu’elles ne 

suffisent pas à indiquer le lieu recherché sans une erreur de quelques miles 

et qu’on peut moins encore décrire et déterminer ce lieu avec précision, avec 

leur aide, comme un géomètre l’exigerait. Assurément, on ne trouve pas au 

monde de corps dont les positions mutuelles ne changent pas par le passage 

du temps et bien moins encore, de corps qui ne se meuvent pas au sens 

cartésien, en tant que transportés du voisinage des corps contigus ou en tant 

que parties d’autres corps en translation : par conséquent, il n’y a pas de 

fondement à l’aide duquel on puisse désigner actuellement le lieu passé ou 

dire qu’un tel lieu puisse être encore trouvé dans la nature. 110 

Newton encourage donc à remonter à la racine du mal, c’est-à-dire au dualisme réducteur entre 

substance pensante et substance étendue, afin de poser l’existence d’un espace dans lequel le 

mouvement est à la fois possible et mesurable : 

[…] il s’ensuit que le mouvement des Cartésiens n’est pas un mouvement, 

parce qu’il n’a aucune vitesse, aucune détermination et qu’il ne fait traverser 

aucun espace [spatium] ni aucune distance. C’est pourquoi, il est nécessaire 

de rapporter la détermination des lieux [localis] et donc le mouvement local 

à quelque être immobile telle que l’étendue seule [sola extensio] ou l’espace 

[spatium] considéré comme quelque chose de réellement distinct des 

corps.111 

C’est dans cette perspective épistémologique qu’il faut comprendre l’immobilité de l’espace 

newtonien : 

Les parties de l’espace sont immobiles. Si l’on suppose qu’elles se meuvent, 

ou bien il faut dire que le mouvement de chacune d’elles est une translation 

 
108 III, 104 : « Pourquoi il y [a des étoiles] qui disparaissent et paraissent de nouveau. », AT, IX, 161 (orthographe 

modernisée). 
109 III, 114 : « Qu’une même étoile peut paraître et disparaître plusieurs fois. », AT, IX, 168-169 (orthographe 

modernisée). 
110 DG, pp. 30-35. 
111 DG, pp. 30-35. 



62 

 

à partir du voisinage des autres parties contiguës, selon la définition 

cartésienne du mouvement des corps, et j’ai suffisamment démontré que 

c’était absurde ; ou bien il faut dire que [ce mouvement] est une translation 

d’un espace en un autre, soit hors des espaces mêmes, à moins peut-être de 

dire que partout deux espaces coïncident, l’un mobile, l’autre immobile. 

D’ailleurs, la meilleure illustration que l’on puisse donner de l’immobilité de 

l’espace, c’est par la durée. En effet, de même que l’individuation des parties 

de la durée résulte de l’ordre, de sorte que si (par exemple) hier pouvait 

changer de place avec aujourd’hui et devenir postérieur, il perdrait son 

individualité et serait non plus hier mais aujourd’hui. De même, les parties 

de l’espace doivent leur individuation à leurs positions, de sorte que, si deux 

quelconque d’entre elles pouvaient changer de position, elles changeraient 

en même temps d’individuation et chacune se changerait numériquement en 

l’autre. C’est à cause du seul ordre et à cause de leurs positions relatives que 

les parties de la durée et de l’espace sont comprises comme étant ce qu’elles 

sont véritablement ; et, à part leur ordre et leurs positions qui ne peuvent 

donc changer, elles n’ont pas d’autre principe d’individuation.112 

Cette démonstration donne à l’immobilité de l’espace une importance de premier plan : c’est 

parce que les parties les plus simples qui composent l’espace – parties qui ne sont pas 

matérielles– ne se meuvent pas qu’elles peuvent être individualisées. La conception de l’espace 

qui commence à se dessiner paraît se rattacher à un atomisme dématérialisé proche de la 

géométrie, fondée sur des éléments premiers et indivisibles. L’individualité des parties de 

l’espace et, en parallèle, l’individualité des parties du temps ne se comprennent que parce qu’il 

y a comme un canevas spatio-temporel immobile sur lequel se tisse le devenir, ou comme les 

tiges figées d’un abaque dont les boules sont en perpétuel mouvement. L’immobilité de l’espace 

et l’immobilité du temps sont les conditions nécessaires pour que le mouvement puisse exister : 

pour citer et trahir en même temps Héraclite, si l’eau du fleuve s’écoule, c’est parce que son lit 

reste le même. 

Dans un aller-retour critique, s’il faut détruire la res extensa cartésienne pour redonner au 

mouvement toute sa réalité, il s’agit également de rétablir le mouvement comme translation 

pour détruire la res extensa. L’espace devient ainsi la toile de fond de l’univers, à la fois comme 

 
112 DG, p. 44. 



63 

 

support d’existence des corps et comme grille de lecture et de calcul des mouvements de ces 

corps. 

• Versus le nullibisme 

La troisième conséquence du dualisme cartésien, c’est d’ouvrir la voie à l’athéisme en 

refusant à Dieu une place dans le monde matériel : 

Si nous disons avec Descartes que l’étendue est un corps, ne frayons-nous 

pas la voie à l’Athéisme, manifestement, tant parce que l’étendue est non pas 

une créature mais existe de toute éternité que par ce que nous en avons une 

idée absolue, sans aucune relation à Dieu et qu’ainsi nous pouvons concevoir 

qu’elle existe tout en imaginant que Dieu n’existe pas ? Et la distinction de 

l’esprit et du corps [posée] dans cette Philosophie n’est pas intelligible, à 

moins de dire en même temps que l’esprit n’est en aucune manière étendu, et 

qu’ainsi il n’est substantiellement présent à aucune étendue, ou qu’il n’est 

nulle part : c’est comme si nous disions qu’il n’existe pas ; ou encore cette 

thèse rend l’union de cet esprit au corps fort peu intelligible, pour ne pas dire 

impossible.113 

A ce moment-là, ce qui se passe dans le « De Gravitatione » a de quoi surprendre : Newton est 

en train de retourner l’argument que Descartes oppose à More quand il lui écrit, dans sa lettre 

du 5 février 1649, qu’il refuse d’attribuer l’étendue à Dieu pour ne pas faire de Dieu un objet 

fini qui pourrait être imaginé.114 Or, Newton montre qu’en refusant de faire de l’étendue 

l’attribut de tous les êtres et en l’identifiant au corps, Descartes octroie à la matière une 

existence per se115, et ce faisant, il n’est plus nécessaire de poser l’existence de Dieu pour penser 

le monde. De plus, il reprend à More l’idée selon laquelle le plus grand tort de la philosophie 

cartésienne est d’exclure Dieu du monde : 

 
113 DG, p. 56. 
114 « […] je n’ai pas coutume de disputer sur les mots ; c’est pourquoi si l’on veut que Dieu soit en un sens étendu, 

parce qu’il est partout, je le veux bien : mais je nie qu’en Dieu, dans les anges, dans notre âme, enfin en toute autre 

substance qui n’est pas un corps, il y ait une vraie étendue, et telle que tout le monde la conçoit ; car par un être 

étendu on entend communément quelque chose qui tombe sous l’imagination ; que ce soit un être de raison ou un 

être réel, cela n’importe. », Correspondance avec Arnaud et Morus, Op.cit., p. 114. 
115 Il ajoute à ce propos : « On a beau regarder autour de soi, on ne trouve guère d’autre cause à l’Athéisme que 

cette notion de corps en tant que dotés d’une réalité en soi, complète, absolue et indépendante, notion telle que 

beaucoup d’entre nous la concevons dans notre esprit d’ordinaire par négligence depuis l’enfance, si je ne me 

trompe ; alors que nous la disons, dans nos paroles, créée et dépendante. Je crois que ce préjugé a été la cause de 

ce que le nom de « substance » a été attribué dans l’Ecole, par homonymie, à Dieu et aux créatures […] », Ibid., 

p. 58. De toute évidence, il s’agit d’une critique à peine voilée des articles 51 à 54 de la deuxième partie des 

Principes de la philosophie (AT, IX, 92-94). 



64 

 

Atque ità per eam ipsam januam per quam Philosophia Cartesiana Deum 

videtur velle è Mundo excludere, ego, è contrà, (quod & felicissimo successu 

me praestiturum confido) eum introducere rurfus enitor & contendo.116  

Conformément à l’axiome selon lequel l’étendue n’est pas seulement l’attribut du corps, mais 

celui de tous les êtres, l’accusation de nullibisme117 est bien plus grave qu’il n’y paraît à 

première vue : ce n’est pas seulement exclure la divinité du monde physique, c’est au fond 

l’exclure de l’être.118  

Nous venons de le voir, la première propriété sur laquelle Newton insiste est en vérité 

négative : l’espace n’est pas corporel. Les trois raisons principales qu’il donne à cela 

s’inscrivent dans le cadre de sa critique du dualisme cartésien et de ses conséquences. La 

première de ces conséquences est d’ordre métaphysique : c’est la définition de la res extensa 

qui s’oppose à la définition de l’étendue comme une réalité distincte de la matière divisible. La 

deuxième conséquence est d’ordre physique : c’est la négation du mouvement comme 

translation. La troisième est d’ordre onto-théologique : c’est l’éloignement de la divinité 

créatrice et du monde créé, qui confine à l’exclusion de la divinité du champ de l’être. Immobile, 

immatériel et dépourvu de figure, l’espace newtonien comprend tous les êtres, qu’il s’agisse 

des corps ou de la divinité, et est la condition sine qua non de l’existence des mouvements. 

L’incorporéité est la première propriété que Newton donne à l’idée d’espace qu’il est en train 

de construire ; c’est aussi celle – la plus fondamentale – qui permet de comprendre toutes les 

autres. 

b. L’espace est infini en imagination et en acte 

C’est en continuant à discuter la philosophie cartésienne que Newton rejette la distinction 

que fait Descartes entre l’indéfini et l’infini et qu’il affirme que l’espace est infini.  

Dans sa réponse à Caterus, Descartes développe l’idée selon laquelle l’infini est un objet de 

l’entendement mais pas de l’imagination : 

 
116 More, Henry, Enchiridion Metaphysicum, sive De Rebus Incorporeis, in Opera omnia, II, 1, 1679, p. 167. Luc 

Peterschmitt traduit : « Et ainsi, par cette même porte par laquelle on voit que la philosophie cartésienne veut 

exclure Dieu du monde, moi, au contraire (et je suis certain que j’y parviendrai avec le plus grand succès), je lutte 

et je m’efforce de Le faire entrer à nouveau. », Espace et métaphysique de Gassendi à Kant, Op.cit., p. 178. 
117 En France, c’est celle que Pascal fait à Descartes dans le fragment 1001 de l’édition Lafuma qui lui est attribué : 

« Je ne puis pardonner à Descartes ; il voudrait bien, dans toute sa philosophie, se pouvoir passer de Dieu, mais il 

n’a pu s’empêcher de lui faire donner une chiquenaude pour mettre le monde en mouvement ; après cela il n’a plus 

que faire de Dieu. », Pascal. Pensées, texte établi par Louis Lafuma, chronologie, préface, notes, archives et index 

par Dominique Descotes, Garnier-Flammarion, 1973, p. 343. 
118 Janiak, Andrew. « Substance and Action in Descartes and Newton », The Monist, vol.93, n°4, 2010, pp. 657-

677. 



65 

 

[…] je dirai ici premièrement que l’infini, en tant qu’infini, n’est point à la 

vérité compris, mais que néanmoins il est entendu ; car, entendre clairement 

et distinctement qu’une chose soit telle qu’on ne puisse y rencontrer de 

limites, c’est clairement entendre qu’elle est infinie.119  

L’infini – ou une chose infinie – peut être saisi par l’entendement puisqu’il s’agit d’un 

objet intelligible qui est, au demeurant, dans la psychologie cartésienne une idée innée. 

Néanmoins, de la même manière que nos sens ne peuvent percevoir ni une très grande étendue 

ni, a fortiori, une étendue infinie, notre imagination se heurte à sa propre finitude et ne peut pas 

englober une chose infinie. Lorsque l’idée d’infini nous rend confus, c’est que nous essayons 

vainement de nous la représenter dans un objet sensible en juxtaposant un grand nombre de 

perceptions ou d’images. Le géomètre saisit ce qu’est un chiliogone en y pensant et en 

renonçant à le voir dans son entièreté : 

Et quant à la chose qui est infinie, nous la concevons à la vérité positivement, 

mais non pas selon toute son étendue, c’est-à-dire que nous ne comprenons 

pas tout ce qui est intelligible en elle. Mais tout ainsi que, lorsque nous jetons 

les yeux sur la mer, on ne laisse pas de dire que nous la voyons, quoique 

notre vue n’en atteigne pas toutes les parties et n’en mesure pas la vaste 

étendue : et de vrai, lorsque nous ne la regardons que de loin, comme si nous 

la voulions embrasser toute avec les yeux, nous ne la voyons que 

confusément, comme aussi n’imaginons-nous que confusément un chiliogone, 

lorsque nous tâchons d’imaginer tous les côtés ensemble ; mais lorsque notre 

vue s’arrête sur une partie de la mer seulement, cette vision alors peut être 

fort claire et fort distincte, comme aussi l’imagination d’un chiliogone, 

lorsqu’elle s’étend seulement sur un ou deux de ses côtés.120 

De plus, Descartes distingue infini et indéfini : si nous pouvons nous étonner que dans un 

discours sur l’infini, il utilise des exemples – le chiliogone et la mer – qui sont seulement très 

grands, c’est parce qu’il n’admet l’existence que d’une seule chose positivement infinie, c’est-

à-dire que d’une seule chose qui n’ait aucune limite : la divinité. Toutes les autres, y compris 

les espaces imaginaires, sont limitées et ce même si nous ne le percevons pas. 

Or, pour Newton, Dieu est l’infinité et l’espace est une chose infinie : 

 
119 AT, IX, 89, lignes 143-144 (orthographe modernisée). 
120 AT, IX, 89, lignes 144-145 (orthographe modernisée). 



66 

 

L’espace s’étend à l’infini absolument de tous côtés. En effet, nous ne 

pouvons pas imaginer de limite quelque part sans penser en même temps qu’il 

y a au-delà un espace. Par suite, toute ligne droite, toute parabole, toute 

hyperbole, tout cône, tout cylindre et toutes les autres figures de cette sorte 

vont à l’infini et ne sont nulle part limitées, même si elles sont coupées 

n’importe où par des lignes ou des surfaces de tous genres, qui les traversent 

et même si elles forment dans tous les cas des figures tronquées.121 

Son premier argument est discret : il renvoie à la tradition atomistique, qui pose l’illimitation 

de l’espace122 et la défend en recourant à une expérience logique simple : si le monde est limité 

et qu’on tire un trait en direction de ses limites, soit le trait est arrêté par les limites du monde, 

soit le trait traverse les limites du monde. Dans un cas comme dans l’autre, supposer des limites 

du monde, c’est supposer qu’il y a autre chose derrière.123 

 

La gravure sur bois de Flammarion (anonyme) 

 
121 DG, p. 38. 
122 « L’univers existant n’est donc limité dans aucune de ses dimensions ; sinon il devrait avoir une extrémité. Or 

il est évident que rien ne peut avoir d’extrémité, s’il ne se trouve plus loin quelque chose qui le délimite, pour que 

nous apparaisse le point au-delà duquel notre regard cesse de le suivre. Et comme en dehors de l’ensemble des 

choses il faut bien avouer qu’il n’y a rien, cet univers n’a pas d’extrémité : il n’a donc ni limite ni mesure. », 

Lucrèce, De la nature, traduction par Alfred Ernout, Les Belles Lettres, collection « Les classiques en poche », 

édition bilingue, Paris, 2009, I, v.958-959. 
123 Cette doctrine de l’illimitation du monde permet en effet de faire valoir celle de la pluralité des mondes, et nous 

voyons le lien qui existe entre elles depuis l’Antiquité gréco-latine jusqu’à l’âge moderne quand, dans le premier 

soir des Entretiens sur la pluralité des mondes de Fontenelle, le narrateur déconstruit la perspective géocentrique 

de son interlocutrice. 



67 

 

Cet argument est si connu que Newton ne l’explicite pas : ce qui l’intéresse visiblement 

ici, ce n’est pas la question de l’infinité du ciel peuplé d’étoiles mais celle, plus fondamentale, 

de ce qu’il entend par spatium et qui semble s’apparenter à l’espace géométrique dans lequel, 

selon le deuxième axiome euclidien, les droites se poursuivent indéfiniment. Ce rapport entre 

l’espace physique et l’espace géométrique questionne : est-ce à dire que Newton suppose qu’il 

s’agit d’une seule et même chose ? Si c’est le cas, considère-t-il que les objets physiques sont 

en même temps des objets mathématiques ? Quid alors de leurs qualités sensibles ? Si nous 

revenons à l’espace lui-même, au-delà du rapport délicat entre le monde géométrique et le 

monde physique, comment devons-nous concevoir la relation entre cet espace immatériel et 

infini et l’étendue que nous nous représentons et dans laquelle nous dessinons des figures 

imaginaires ? S’agit-il également de la même chose ? Ce que nous pouvons dire pour l’instant 

avec certitude, c’est que Newton suppose que l’espace dans lequel se trouve le monde physique, 

l’espace géométrique et la représentation mentale de l’étendue – s’il s’agit d’entités différentes 

– sont soumises aux mêmes règles logiques et à la même axiomatique. 

Toujours est-il que dans le « De Gravitatione », Newton ne prouve pas l’infinité de 

l’espace en recourant à des raisons physiques mais d’abord grâce à une démonstration 

géométrique : 

Mais, si vous voulez un exemple d’infinité, concevez un triangle dont la base 

et l’un des côtés sont fixes et dont l’autre côté tourne dans le plan du triangle, 

autour de sa limite contiguë à la base, de sorte que le triangle s’ouvre peu à 

peu à son sommet ; pendant ce temps, fixez votre attention sur les points où 

les deux côtés se rencontreraient pourvu qu’ils fussent prolongés jusque-là : 

il est manifeste que tous ces points [de concours] se trouvent sur la droite qui 

porte le côté fixe et qu’ils continuent à s’éloigner d’autant plus que le côté 

mobile tourne plus longtemps jusqu’au moment où l’un des côtés devient 

parallèle à l’autre et ne peut plus le rencontrer où que ce soit.124 

Essayons d’y voir plus clair : soit un triangle dans un espace plan dont les droites d et d’ se 

croisent en B :                                                   

 
124 DG, pp. 38-40. 



68 

 

 

Conformément aux lois euclidiennes, chacun des segments qui composent le triangle est 

une partie tronquée d’une droite qui se poursuit à l’infini. La droite d’ « tourne dans le plan du 

triangle, autour de sa limite contiguë à la base, de sorte que le triangle s’ouvre peu à peu à son 

sommet ». Les droites d et d’ s’éloignent l’une de l’autre au fur et à mesure qu’on fait tourner 

sur la surface plane la droite d’. Soit B’ l’un des points d’intersection de d et d’. 

 

On continue d’éloigner la droite d’ en la faisant tourner jusqu’à ce qu’elle soit parallèle à d :   

 

 

B 

d 
d’ 

B 

d 
d’ 

B’ 

B 

d 
d’ 

B’ 



69 

 

Newton poursuit : 

Je demande maintenant à quelle distance est le dernier point où les côtés se 

sont rencontrés ? Cette distance est certainement plus grande que n’importe 

quelle distance assignable ou plutôt aucun de ces points n’est le dernier : par 

conséquent, la droite sur laquelle on trouvera tous ces points de concours est 

en acte plus que finie. Il n’y a pas lieu non plus de dire qu’elle est infinie 

seulement en imagination et non pas en acte ; car si un triangle est tracé en 

acte, ses côtés sont toujours dirigés en acte vers un point commun où ils 

concourraient tous les deux s’ils étaient prolongés, même si on en suppose 

ce point au-delà des limites du monde sensible ; et ainsi, la ligne que tous ces 

points déterminent sera actuelle, même si elle va au-delà de toute distance.125 

La démonstration conduit à deux conclusions : premièrement, le dernier point auquel les droites 

d et d’ se croisent (B’) est situé à l’infini, puisque selon l’axiomatique euclidienne, les deux 

droites continuent de se croiser sur un nombre indéfini de points. Jusque-là, il n’y a rien de 

surprenant. En revanche, la seconde est plus étonnante et plus difficile à comprendre : la droite 

d’ est infinie, non seulement dans notre imagination, mais également en acte. Autrement dit, 

tracer un segment, c’est d’emblée et à la fois imaginer que ses deux extrémités se poursuivent 

comme une droite infinie et saisir que c’est en effet bel et bien le cas. Chaque point 

mathématique ouvre à un infini qui existe actuellement.126 

La mention de la distance sensible pourrait encourager à voir dans ce texte une tendance 

à accorder l’épaisseur de la réalité objective aux objets mathématiques. Gardons-nous 

cependant d’y lire la manifestation d’un réalisme mathématique : Newton a à cœur de fonder 

les démonstrations mathématiques sur l’expérience. Il est un mathématicien, mais il définit 

d’abord son travail comme une étude expérimentale de la mécanique du monde. Il semble donc 

que cette ambiguïté du rapport entre l’étendue et les objets mathématiques, entre l’espace et les 

phénomènes sensibles, exprime plutôt un présupposé : la nature physique peut être traduite dans 

une mathématique parce qu’elle se soumet, malgré sa plus grande complexité, aux mêmes lois. 

Gageons que la façon dont Newton conçoit la relation entre ces deux types d’objets et les deux 

 
125 DG, pp. 38-40. 
126 « Le triangle newtonien vient crever le ciel d’Aristote. », Seidengart, Jean. L’Univers infini dans le monde des 

Lumières, Les Belles Lettres, collection L’âne d’or, Paris, 2020, p. 31. L’auteur y lit aussi une prise de position 

contre Hobbes pour qui, dans le chapitre « De loco et tempore » du De Corpore, nous ne pouvons ni concevoir ni 

imaginer l’infini. 



70 

 

champs disciplinaires qu’il cherche à réunir évolue au fil du temps. Pour l’heure, le « De 

Gravitatione » donne à voir la naissance de la physique mathématique.127 

Newton démontre l’existence actuelle de l’infinité de l’espace (physique et 

mathématique) grâce à un exemple géométrique simple et classique : l’infinité de la ligne d’ 

prouve que nous pouvons faire « entrer » une infinité de points juxtaposés et indivisibles dans 

un espace qui doit, dès lors, être lui-même infini. Il est nécessaire que ces points soient des 

atomes mathématiques qui, bien que n’ayant pas d’épaisseur matérielle, sont définis comme 

des unités premières et insécables : nous devinons ici l’importance pour Newton de la méthode 

des indivisibles popularisée par Bonaventura Cavalieri quelques années plus tôt.128 Cette 

méthode consiste en une comparaison du rapport entre des figures d’une part et les ensembles 

de tous leurs indivisibles – c’est-à-dire de toutes leurs lignes – d’autre part. 129 Comme 

l’explique Philippe Boulier : 

Il s’agit d’une nouvelle « méthode » (« methodus »), qui consiste à prendre 

les rapports des lignes pour ceux des plans, les rapports des plans pour ceux 

des solides.130  

Cavalieri propose d’appliquer sa méthode analytique aux grandeurs finies, mais aussi 

aux grandeurs infinies : son ingéniosité réside dans le fait qu’au lieu d’essayer – en vain – 

d’additionner tous les indivisibles qui composent des grandeurs infinies, il s’intéresse aux 

rapports qui existent entre les éléments indivisibles qui les composent. C’est une forme de 

conversion du regard du mathématicien sur les figures en général, et plus particulièrement sur 

la notion d’infini : il ne s’agit plus de chercher à définir et à circonscrire l’infini, mais de 

parvenir, grâce à une approche proprement géométrique, à en faire un objet de calcul.131 

Autrement dit, abstraction faite du passage problématique de la géométrie à la physique, 

Newton prouve l’infinité de l’espace physique en combinant l’axiomatique euclidienne, la 

 
127 Biarnais, Marie-Françoise, « Statuts théorique et pratique des mathématiques dans la mécanique newtonienne », 

Baroque, n°12, 1987 : « Il est clair qu’ici la physique mathématique est conçue comme un puzzle où des exigences 

de nature différente se juxtaposent et se superposent de manière simpliste. », p.8. 
128 La Géométrie du contenu par les indivisibles soutenue par quelques raisonnements nouveaux est publiée pour 

la première fois en 1635, et les Exercitationes geometricae sex en 1647. Dans la bibliothèque de Newton, on ne 

trouve ni l’un ni l’autre, mais on trouve l’Horlogium oscillatorum de Huygens, offert par Oldenburg en 1673, qui 

utilise la méthode de Cavalieri, ainsi qu’une édition de 1668 du Mesolabum de René François de Sluse. 
129 Méthode dont il formule le principe dans le théorème III et son corollaire du livre II de la Géométrie.  
130 Boulier, Philippe. « Le problème du continu pour la mathématisation galiléenne et la géométrie cavalierienne 

», Early Science and Medicine, n°15, 2010, pp. 371-409. 
131 Il est important de souligner que Cavalieri n’était pas certain de la validité de sa conception du continu : voir 

pour cela le bel article de Kirsti Andersen, « Cavalieri’s Method of Indivisibles. », Archive for the History of Exact 

Sciences, n°31, 1985, pp. 291-367. 



71 

 

méthode des indivisibles et une conception corpusculaire de la nature. En affirmant l’existence 

d’un infini en acte, Newton rompt avec la philosophie aristotélicienne qui, dans ses discussions 

des paradoxes de Zénon, n’admet qu’un infini en puissance.132 Au-delà de cette relation critique 

mais implicite à Aristote, Newton prend parti ici dans une querelle qui remonte au Moyen Âge 

et qui oppose une majorité de théologiens, convaincus que l’idée d’un infini actuel est une 

menace pour la toute-puissance divine133, à quelques autres qui n’y voient aucun danger.134 

Étant donné l’importance qu’eurent ces discussions scolastiques, nous pouvons nous étonner 

que Newton affirme que l’espace est un objet infini en acte sans faire l’effort de le démontrer 

et sans faire référence à ses prédécesseurs. Dans Much Ado About Nothing, Edward Grant 

rappelle que c’est monnaie courante à l’âge classique :  

Although […] numerous late medieval authors had occasion to express an 

opinion on extracosmic void, few considered it within the theological context 

[…]. The situation changed dramatically during the sixteenth century, when 

the relationship of Good and a possible infinite void space came to be 

discussed at great lenght by numerous scholastic authors of major and minor 

significance. That the problem was a legacy of the late Middle Ages can 

scarcely be doubted. And yet the names of Bradwardine, De Ripa, and 

Oresme, who accepted the possibility or actuality of an infinite void space 

associated with God’s immensity, go unmentioned in the great debates that 

developed in the sixteenth and seventeenth centuries.135 

 
132 

Aristote. Physique, III, 4-6. C’est dans le chapitre 5 que se trouve la réfutation de l’infini comme substance, et 

a fortiori comme une substance en acte : « En effet, si l’infini en soi n’est ni une grandeur, ni une pluralité, mais 

une substance et non un accident, il sera indivisible (car le divisible serait soit une grandeur soit une pluralité), et 

s’il l’est, il ne sera pas infini, si ce n’est à la manière dont la voix est invisible. […] Et il est manifeste aussi qu’il 

n’est pas possible que l’infini existe comme un étant en acte, ni comme une substance et un principe, car n’importe 

quelle partie qu’on en prenne sera infinie, s’il est vrai qu’il est partageable (car l’essence de l’infini et l’infini 

seraient une même chose dans le cas où l’infini serait une substance et ne serait pas dit d’un substrat), de sorte 

qu’il est soit indivisible, soit divisible en infinis. Mais que la même chose soit plusieurs infinis, c’est impossible 

(et pourtant, de même qu’une partie d’air est de l’air, de même aussi un infini sera une partie d’infini, si du moins 

l’on admet qu’il est une substance et un principe). Donc il n’est pas composé de parties, c’est-à-dire il est 

indivisible. Mais il est impossible que l’infini en entéléchie soit tel, car il est nécessaire qu’il ait une certaine 

quantité. C’est donc par accident que l’infini appartient aux choses. », Œuvres complètes, Op.cit., 204a, p. 563. 
133 Jean Buridan en est l’un des plus grands représentants, affirmant que si Dieu avait créé ou créé un infini en 

acte, il serait alors limité dans ses possibilités puisqu’il ne pourrait rien créer de plus grand.  
134 Au nombre de ces « infinitistes », qui ne défendent pas tant l’existence d’un infini actuel que la possibilité pour 

Dieu d’en créer un s’il le voulait, il y a Grégoire de Rimini, Nicolas Bonet, ou encore Jean de Ripa. Pour plus de 

détails : Edward Grant, Much Ado About Nothing. Theories of space and vacuum from the Middle Ages to the 

Scientific Revolution, Cambridge University Press, 1981, pp. 127-134, ainsi que Planets, Stars, and Orbs. The 

Medieval Cosmos, 1200-1687, Cambridge University Press, 1994, pp. 106-113. 
135 Ibid., p. 148. 



72 

 

Newton ne modère pas son propos sur l’infini et il poursuit dans cette voie radicale : 

contrairement à Descartes, il concède qu’on ne puisse pas se représenter, par l’imagination, une 

étendue infinie136, mais il refuse d’utiliser la distinction entre infini et indéfini : 

Si maintenant Descartes dit que l’étendue peut-être non infinie mais 

seulement indéfinie, il doit être corrigé par les grammairiens. Car, le mot 

« indéfini » n’est jamais utilisé pour ce qui est « en acte » mais concerne 

toujours un futur possible, car il dénote seulement que quelque chose n’est 

pas encore déterminé, ni défini. Ainsi, avant que Dieu ait décidé quoi que ce 

soit au sujet de la création du monde (s’il y eut jamais un moment où cette 

décision n’existait pas), la quantité de matière des étoiles, leur nombre et tout 

le reste qui sont maintenant définis dans le monde créé, tout cela était 

indéfini. [note : Ainsi la matière est « indéfiniment » divisible mais elle est 

toujours divisée soit de manière finie soit de manière infinie (Article 26 – 

Partie 1137 et Article 34 – Partie 2138).] Ainsi, la ligne indéfinie est celle dont 

la longueur future n’est pas encore précisément déterminée. Ainsi, l’espace 

indéfini est celui dont la future grandeur n’est pas encore déterminée ; mais 

l’espace qui est maintenant en acte n’est pas à définir : ou il a des limites ou 

il n’en a pas et par suite il est soit fini soit indéfini. Et le fait qu’il dise que 

l’espace est indéfini par rapport à nous, c’est-à-dire que nous sommes 

seulement ignorants de ses limites et ne savons pas positivement qu’il n’y a 

pas de limite : ce fait ne s’oppose pas à notre raisonnement (Article 27 – 

Partie I139), tant parce que si nous sommes ignorants, Dieu lui du moins 

 
136 « Si maintenant, l’on m’objecte que nous ne pouvons pas imaginer que l’étendue puisse être infinie, je l’accorde. 

Cependant, je soutiens que nous pouvons en avoir une intellection. Nous pouvons sans doute imaginer une étendue 

plus grande, puis une autre plus grande encore, mais nous pensons qu’il existe une étendue plus grande que celle 

que nous pourrons jamais imaginer. Et par suite, ceci dit en passant, la faculté d’intellection est clairement 

distinguée de l’imagination. », DG, pp. 40-43. C’est l’un des points sur lesquels, dans sa critique de Descartes, 

Newton ne rejoint pas More : pour le platonicien de Cambridge, la distinction entre les objets de l’imagination et 

les objets de l’entendement est fausse parce qu’elle ne prend pas en compte l’adage aristotélicien et scolastique 

selon lequel nihil est in intellectu quod non fuerit in sensu. Sur ce point, voir la lettre de More à Descartes du 5 

mars 1649. 
137 I, 26 : « Qu’il ne faut point tâcher de comprendre l’infini, mais seulement penser que tout ce en quoi nous ne 

trouvons aucunes bornes est indéfini. » (AT, IX, 36, orthographe modernisée). 
138 II, 34 : « Qu’il suit de là que la matière se divise en des parties indéfinies et innombrables. » (AT, IX, 39, 

orthographe modernisée). 
139 I, 27 : « Et nous appellerons ces choses indéfinies plutôt qu’infinies, afin de réserver à Dieu seul le nom d’infini ; 

tant à cause que nous ne remarquons point de bornes en ses perfections, comme aussi à cause que nous sommes 

très assurés qu’il n’y en peut avoir. Pour ce qui est des autres choses, nous savons qu’elles ne sont pas ainsi 

absolument parfaites, parce qu’encore que nous y remarquions quelquefois des propriétés qui nous semblent 

n’avoir point de limites, nous ne laissons pas de connaître que cela procède du défaut de notre entendement, et non 

point de leur nature. » (AT, IX, 37, orthographe modernisée). 



73 

 

comprend que [l’espace] n’a pas de limite, et ce d’une manière non 

seulement indéfinie mais certaine et positive que parce que nous concevons 

de manière positive et très certaine que l’espace transcende toute limite, lors 

même que nous l’imaginons négativement. Mais, je vois bien ce que 

Descartes a craint : s’il posait l’espace comme infini, il lui donnerait peut-

être le statut de Dieu à cause de la perfection de l’infinité. Mais, il n’en est 

rien car l’infinité n’est une perfection qu’en tant qu’elle est attribuée à 

d’autres perfections. L’infinité de l’esprit, de la puissance, du bonheur, etc. 

est une perfection suprême ; l’infinité de l’ignorance, de l’impuissance, du 

malheur est une imperfection suprême ; et l’infinité de l’étendue a pour 

perfection celle de ce qui est étendu.140 

Dans ce passage, plusieurs arguments se mêlent. De façon générale, Newton reproche à 

Descartes de faire preuve d’une trop grande prudence et de manquer de logique. Selon Newton, 

reconnaître l’infinité de l’étendue ne revient pas à outrepasser les limites de notre connaissance 

et à nier que nous sommes des êtres finis et très ignorants. Ce n’est pas parce que nous ne 

pouvons pas imaginer l’infini que nous ne pouvons pas le concevoir, et puisque nous pouvons 

le concevoir, alors il n’y a pas de raison à s’empêcher d’employer le mot « infini ». Cette crainte 

de mal dire conduit donc le philosophe français à mal penser : en voulant réserver le mot 

« infini » à Dieu seul, Descartes biaise le sens du mot « indéfini ». Doit être dit indéfini ce qui 

est indéterminé, et n’est indéterminé que ce qui est potentiel. 

Pour mieux expliquer ce rapport entre indéfini, indétermination et virtualité, Newton 

recourt à l’hypothèse d’un avant-la-création : avant que Dieu ait le projet de créer le monde, ce 

monde aurait pu être dit indéfini. Dès que Dieu – si ce moment a existé – a formulé cette volonté, 

il l’a conçue en même temps très précisément. Par conséquent, le monde qui existe actuellement 

ne peut pas être considéré comme indéfini parce qu’il est le fruit d’un acte à la fois de création 

et de détermination. Cette expérience de pensée est à peine esquissée, comme si elle tombait 

sous le sens. Pourtant, elle apporte une plus grande confusion à l’argumentation parce qu’elle 

parle des corps matériels et donc du monde créé plutôt que de l’espace dans lequel ce monde 

existe. Newton identifie-t-il les deux ? Et est-ce une manière de sous-entendre que le monde est 

infini ou s’agit-il d’une maladresse de vocabulaire qui nous pousse à la surinterprétation ? Ou 

bien s’agit-il d’un exemple que Newton imagine dans le cadre de la philosophie cartésienne 

 
140 DG, p. 42. 



74 

 

pour montrer que Descartes se contredit lui-même une fois de plus ? Nous pouvons pencher, 

semble-t-il, pour cette dernière hypothèse. 

La fin de ce passage présente le nœud de l’argumentation : le rapport entre la notion 

d’infini et celle de perfection. Relisons-le : 

Mais, je vois bien ce que Descartes a craint : s’il posait l’espace comme 

infini, il lui donnerait peut-être le statut de Dieu à cause de la perfection de 

l’infinité. Mais, il n’en est rien car l’infinité n’est une perfection qu’en tant 

qu’elle est attribuée à d’autres perfections. L’infinité de l’esprit, de la 

puissance, du bonheur, etc. est une perfection suprême ; l’infinité de 

l’ignorance, de l’impuissance, du malheur est une imperfection suprême ; et 

l’infinité de l’étendue a pour perfection celle de ce qui est étendu. 

Derrière ces quelques lignes, il y a un problème ontologique : est-ce que la perfection 

d’un être découle de son infinité ? Si une chose est infinie, c’est qu’elle n’a aucun 

commencement ni aucune fin et donc qu’elle est inengendrée. Par ailleurs, il ne peut y avoir 

qu’une seule substance infinie, et cette unicité de la substance se double d’une immuabilité qui 

la hisse au plus haut sommet de l’être. Ici, Newton redonne à l’infinité une neutralité 

ontologique : un être n’est pas parfait parce qu’il est infini ; sa perfection est garantie par 

l’infinité de ses attributs excellents. La perfection divine, que Descartes craint d’accorder à 

l’étendue, ne peut venir que de la combinaison d’une infinité quantitative et d’une infinité 

qualitative. Dieu n’est pas parfait parce qu’il est une quantité infinie, il l’est parce qu’il est 

quantité infinie parfaite.141 Dès lors, pour Newton, dire de l’espace qu’il est étendu ne revient 

pas à le déifier et à en faire un rival de Dieu : tout se passe donc comme s’il cherchait à faire 

accepter cette infinité en la dévalorisant. Peut-être pouvons-nous lire derrière ses propos une 

référence à la discussion scolastique sur les degrés de perfection, qui distingue entre une 

perfection absolue (simpliciter) propre à Dieu seul et une perfection dérivée ou relative 

(secundum quid), celle de la création qui, bien que produite par le Fiat divin, inclut le mal et 

les calamités.142 

 
141 Il y a là un lien intéressant, sur lequel nous reviendrons, avec la définition spinoziste de Dieu comme une 

substance infinie composée d’une infinité d’attributs eux-mêmes infinis : Ethique, I, propositions 9 à 11. La 

proposition 11 établit que : « Dieu, c’est-à-dire une substance constituée par une infinité d’attributs dont chacun 

exprime une essence éternelle et infinie, existe nécessairement. », Ethique, Œuvres III, traduction et notes par 

C.Appuhn, GF Flammarion, Paris, 1965, p. 30. 
142 Edward Grant, Much Ado About Nothing, Op.cit., pp. 136-149. 



75 

 

Ce qui interroge le plus, c’est la conclusion de ce passage : « l’infinité de l’étendue a pour 

perfection celle de ce qui est étendu ». Qu’est-ce à dire ? Nous savons déjà que les corps, s’ils 

sont étendus, ne sont pas identiques à l’espace ; il est donc probable que ce qui donne son degré 

de perfection à l’étendue – degré qui n’est pas déterminé explicitement – ce n’est pas la matière 

qui existe dans l’étendue. De plus, en faisant dépendre la qualité de l’étendue de quelque chose 

d’autre, Newton semble ôter à l’étendue le statut de substance qu’on pourrait être en droit, à ce 

moment-là du « De Gravitatione », de lui accorder. Ces questions indiquent que la notion de 

perfection, pourtant discrète, joue au rôle important dans le processus de construction du 

concept d’espace. 

c. Divisibilité, impénétrabilité et tridimensionnalité ambiguë 

Nous le voyons au fur et à mesure, le « De Gravitatione » est un texte qui avance de 

nombreuses et brèves démonstrations qui s’enchevêtrent les unes dans les autres. Son aspect 

matriciel renforce l’hypothèse selon laquelle il s’agit d’un texte de jeunesse. La divisibilité de 

l’étendue est justement une caractéristique qui se mélange à celles de l’immobilité et de 

l’infinité de l’espace et que Newton développe aussi pour elle-même :  

Un espace143 (spatium) peut être toujours divisé en parties dont nous 

appelons les limites communes surfaces (superficies) ; et ces surfaces à leur 

tour peuvent être toujours divisées en parties dont nous appelons les limites 

communes lignes ; et, de nouveau, ces lignes peuvent être partout divisées en 

parties que nous appelons points.144 

Ce passage prouve bel et bien l’adhésion de Newton à la méthode de Cavalieri : Cavalieri définit 

en effet les indivisibles comme les éléments qui ont une dimension de moins par rapport à ce 

qu’ils composent.145 Soit, par exemple, un solide ABCD au sommet duquel on trace une 

première tangente α, qui est une surface plane, et à la base duquel on imagine une deuxième 

tangente, parallèle à la première. Si on déplace α pour qu’elle rejoigne la tangente de la base, 

on obtient une série indéfinie de plans : 

 
143 Marie-Françoise Biarnais traduit par « l’espace ». Or, présenté de la sorte, ce mot français encourage à se 

représenter l’espace tel que nous le concevons aujourd’hui, tandis que le latin maintient le doute et force la 

prudence. Comme dans ce passage, il est question de l’espace en tant qu’il s’étend entre des lignes et des points, 

il semble que ce soit plus pertinent de traduire par « un espace » pour maintenir l’idée qu’il s’agirait plutôt d’un 

intervalle entre des corps et non d’une substance à part entière ? 
144 DG, pp. 36-37. 
145 Koyré, Alexandre. « Bonaventura Cavalieri et la géométrie des continus », Etudes d’histoire de la pensée 

scientifique, Gallimard, collection Tel, Paris, 1973, pp. 334-361. 



76 

 

 

Figure d’un solide dans la Geometria de Cavalieri 

 

Reproduite et dédoublée par K.Andersen146 

Inversement, si on imagine un triangle ABC en deux dimensions et qu’on le déplace en 

profondeur de sorte qu’il coupe un ensemble indéfini de lignes, alors on obtient un ensemble 

indéfini de plans. Dans son étude technique de la méthode des indivisibles, Kirsti Andersen 

propose la figure suivante pour illustrer cet ajout d’une dimension147 :  

 

 
146 Andersen, Kirsty. « Cavalieri’s Method of Indivisibles. », Archive for the History of Exact Sciences, n°31, 

1985, p. 311. 
147 Ibid. 



77 

 

Il y a une parenté évidente entre la conception cavaliérienne et la conception 

newtonienne d’un espace toujours divisible en surfaces, puis en lignes, puis en points. Les 

éléments premiers sont des points mathématiques qui forment une étendue continue : c’est la 

raison pour laquelle il faut se garder de confondre la divisibilité de cet espace newtonien et la 

divisibilité des corps matériels. De plus, puisqu’il s’agit d’un ensemble infini de points 

différents des atomes qui composent la matière, alors la définition de l’espace à laquelle nous 

devrions arriver serait celle d’un espace en deux dimensions, semblable à la feuille de papier 

sur laquelle le géomètre trace des figures. Pourtant, c’est dans cet espace que se situent et que 

se meuvent les corps matériels – des corps qui ont une profondeur. Nous retrouvons de nouveau 

la relation problématique entre espace physique et espace mathématique, et pourtant il ne 

semble pas que cela pose une difficulté pour Newton : 

Par suite, la surface n’a pas de profondeur, ni la ligne de largeur, ni le point, 

une quelconque dimension, sauf à dire que les espaces coterminés se 

pénètrent mutuellement jusqu’à une certaine profondeur de la surface, là où 

une surface les sépare ; étant donné que j’ai dit que cette surface était la 

frontière de deux espaces ou leur extrémité commune : il en est ainsi des 

lignes et des points. En outre, les espaces sont partout contigus à des espaces, 

l’étendue est partout juxtaposée à l’étendue et ainsi les parties qui se 

touchent ont partout des frontières communes ; c’est-à-dire qu’il y a partout 

des surfaces qui délimitent les solides de tous côtés, partout des lignes le long 

desquelles les parties de surfaces se touchent et partout des points où se 

joignent les parties continues des lignes.148 

L’analyse de la surface en ligne, puis de la ligne en point, est décrite comme une perte de 

dimension, de sorte qu’inversement, une surface se définit comme une effloraison de 

dimensions à partir de l’unité première qu’est le point. Or, la profondeur se gagne par la 

juxtaposition et l’interpénétration des surfaces qui composent l’espace. Nous pourrions penser 

à un mille-feuille dont les couches, planes mais superposées, parviendraient cependant à lui 

donner une heureuse épaisseur. Mais cette image gourmande ne dit rien de celle, bien plus riche, 

que Newton propose en vérité : celle d’un ensemble de points qui forment une infinité de lignes 

et une infinité de surfaces, qui elles-mêmes forment une infinité de volumes qui existent en 

même temps, et ce même s’ils ne sont ni tracés ni visibles : 

 
148 DG, pp. 36-38. 



78 

 

Ainsi, il y a partout toutes sortes de figures, partout des sphères, partout des 

cubes, partout des triangles, partout des lignes droites, partout des lignes 

circulaires, elliptiques, paraboliques, et toutes les autres sortes de lignes et 

ce, de toutes formes et grandeurs, même si elles ne sont pas tracées d’une 

manière visible. Car, le tracé matériel d’une figure quelconque est non pas 

une nouvelle production de cette figure eu égard à l’espace, mais seulement 

sa représentation corporelle de telle sorte qu’elle apparaît maintenant aux 

sens alors qu’auparavant elle était insensiblement présente dans l’espace. 

C’est ainsi, en effet, que nous croyons que sont sphériques tous les espaces à 

travers lesquels une sphère progressivement mue d’instant en instant est 

jamais passée, alors même que les traces sensibles de cette sphère-là ne 

demeurent plus en ces espaces. Bien plus, nous croyons que l’espace a été 

sphérique avant d’être occupé par la sphère, de manière à pouvoir la 

contenir ; par conséquent, comme il y a partout des espaces pouvant contenir 

exactement une sphère matérielle, il est clair qu’il y a partout des espaces 

sphériques. Il en va ainsi des autres figures. De même, bien que nous ne 

voyions aucune figure matérielle dans de l’eau claire, il y en a cependant 

beaucoup que la simple introduction de couleur dans ses diverses parties 

ferait apparaître de multiples manières. Or, la couleur introduite ne 

constituerait pas les figures matérielles mais les rendrait seulement 

visibles.149 

A l’étendue matérielle et mobile de Descartes, dans laquelle des corps sont découpés 

temporairement tout en étant toujours en train de se toucher les uns les autres, Newton oppose 

un espace immatériel et immobile dans lequel une infinité de figures géométriques existent 

toujours déjà, et sont temporairement révélées par le trait d’un crayon ou le contour d’un corps 

sensible. Non seulement l’espace est infini en acte, mais les figures qui le composent existent 

également en acte. Ces figures sont semblables aux triangles et aux segments qui composent le 

cercle de l’exemple que donne Spinoza dans le scholie de la proposition 8 du livre II de 

l’Ethique : 

[…] un cercle est, on le sait, d’une nature telle que les segments formés par 

toutes les lignes droites se coupant en un même point à l’intérieur donnent 

 
149 DG, pp. 38-39. 



79 

 

des rectangles équivalents ; dans le cercle sont donc contenues une infinité 

de paires de segments d’égal produit ; toutefois, aucune d’elles ne peut être 

dite exister si ce n’est en tant que le cercle existe, et, de même, l’idée 

d’aucune de ces paires ne peut être dite exister, si ce n’est en tant qu’elle est 

comprise dans l’idée du cercle. Concevons cependant que de cette infinité de 

paires deux seulement existent, savoir D et E. Certes leurs idées existent alors 

non seulement en tant que comprises dans l’idée du cercle, mais aussi en tant 

qu’elles enveloppent l’existence de ces paires de segments ; par où il arrive 

qu’elles se distinguent des autres idées des autres paires.150  

Il s’agit d’une analogie pour mieux comprendre la thèse de la proposition 8 selon laquelle les 

idées des choses singulières qui n’existent pas sont pourtant comprises dans l’idée infinie de 

Dieu. De même sur le plan géométrique, cet exemple didactique montre que les segments égaux 

qui vont du centre du cercle jusqu’à sa circonférence sont des propriétés inhérentes à l’idée-

même du cercle. Ils ne peuvent pas exister indépendamment de l’idée du cercle et, 

réciproquement, le cercle ne peut pas exister indépendamment de ces segments. Plus encore, 

chacune des paires de segments n’existe que relativement à l’infinité des autres paires de 

segments. Les idées des choses singulières peuvent être conçues comme n’existant pas parce 

que leur essence n’enveloppe pas leur existence. Néanmoins, en tant qu’elles sont contenues 

dans l’ordre de la nature et donc dans la substance divine, elles existent.151  

Malgré les différences incommensurables entre le système métaphysique de Spinoza et 

la philosophie première et seconde de Newton, il y a là matière à un parallèle intéressant. De 

même que chez Spinoza l’entendement humain peut concevoir des idées de choses singulières 

comme n’existant pas alors qu’elles sont toujours d’emblée contenues dans une idée dont elles 

sont les propriétés ou, in fine, dans la substance divine, de même chez Newton il est possible 

de ne pas se rendre compte qu’il y a une infinité de figures et de points mathématiques qui 

existent pourtant, en acte, dans l’espace infini. 

Pour défendre cette existence en acte de l’espace infini et des figures qui le composent, 

Newton avance deux raisons à cela en utilisant l’exemple – astronomique par excellence – de 

la sphère. Ces deux raisons renvoient à la représentation spontanée de l’espace que nous avons 

en voyant un corps, d’une certaine forme, se déplacer. Sans doute est-il difficile pour nous de 

 
150 Spinoza, Baruch. Ethique  ̧Op.cit., pp. 77-78. 
151 Comme cela est précisé par Spinoza à Louis Meyer dans sa lettre sur l’infini du 20 avril 1663. 



80 

 

comprendre ce que Newton veut dire puisque nous sommes accoutumés à penser l’espace 

comme quelque chose de complètement distinct des corps qui l’occupent. Mais Newton parle 

ici à un aristotélicien ou à un cartésien152, et détourne leur définition de l’espace : il admet qu’un 

corps ait besoin d’un lieu qui ait la même forme que lui pour le contenir – mais ce lieu n’est pas 

celui d’un seul corps et n’a pas une seule forme. Autrement dit, le lieu n’est pas singularisé par 

le corps qui s’y trouve ou n’est pas la destination naturelle d’un corps particulier. Il est une 

partie d’un espace plus vaste, dont l’existence est révélée à cet endroit en particulier, et selon 

la forme du corps dont nous pouvons voir ou sentir la périphérie. L’analogie, à première vue 

étrange, des couleurs qui font apparaître des figures dans le miroir de l’eau semble être un clin 

d’œil aux cartésiens qui, comme leur maître, classent les couleurs dans la catégorie des qualités 

accidentelles et conçoivent un monde composé d’une matière seulement mobile et étendue. 

Dans ce monde qui n’égaye pas les sens, les couleurs se surajoutent à des corps qui existent 

déjà et qu’elles rendent simplement visibles. C’est comme si Newton s’adressait aux lecteurs 

et lectrices des Principes de la philosophie et leur disait, rassurant : l’espace dont je parle n’est 

pas si différent du vôtre, à l’exception du fait qu’il est distinct des corps matériels. Les couleurs 

ne font pas exister les corps, non pas parce que ce qui les ferait exister, ce seraient les 

mouvements de la res extensa, mais parce qu’ils existent dans les indivisibles qui composent, 

actuellement, l’espace. 

d. Premières conclusions 

Qu’avons-nous appris pour l’instant de l’espace du « De Gravitatione » ? Tout d’abord, 

c’est un espace qui peut être divisé en lieux : l’espace constitue une totalité dans laquelle, par 

endroit et par moment, il y a des corps, et ce sont les parties où il y a des corps que nous pouvons 

appeler « lieux ». Il n’est nullement question de lieux naturels ou de lieux situés par rapport à 

des qualités qui les distingueraient les uns des autres. Ces lieux accueillent des corps matériels 

qui, réciproquement, révèlent les lignes et les surfaces qui existaient déjà dans l’espace mais 

qui étaient invisibles à nos sens. 

L’espace newtonien est divisible, mais il n’est pas corporel : bien au contraire, il s’agit d’un 

être immatériel, constitué de parties premières – les points – qui n’ont aucune figure, aucune 

épaisseur, aucune profondeur. Tout en étant composé d’indivisibles mathématiques, l’espace 

s’étend à l’infini, dans notre esprit comme à l’extérieur de nous, et il est infini en acte. Il ne 

partage en vérité aucun trait commun avec les corps : il n’est ni matériel ni mobile comme eux, 

 
152 Descartes, René. Principes de la philosophie, II, 48 : AT, IX, 90. 



81 

 

et il n’est pas non plus leur attribut essentiel. Son immobilité lui garantit une immuabilité : 

toujours identique à lui-même, l’espace peut ainsi servir de trame de fond de la réalité 

matérielle. Ce faisant, il permet de la connaître : les corps peuvent être situés, leurs vitesses 

calculées, leurs mouvements déterminés. 

Ces propriétés interrogent : si l’espace n’est ni un corps, ni une propriété des corps, qu’est-

il ? S’il est infini en acte et immuable, est-il semblable à une divinité qui accueillerait le monde 

dans son sein ? Cette question se pose d’autant plus qu’un peu plus loin dans le « De 

Gravitatione », Newton écrit :  

[…] l’étendue est éternelle, infinie, incréée, partout uniforme, nullement 

mobile ni capable de provoquer un changement de mouvement dans les corps 

ou un changement de pensée dans les esprits […]153 

Si l’espace newtonien est éternel et incréé, pouvons-nous aller jusqu’à dire qu’il n’est pas causé 

par autre chose que lui-même ? Mais en même temps, cet espace qui semble comme déifié, 

voilà qu’il n’est pas non plus désigné comme une cause : à l’immobilité s’ajoute la passivité, 

qui l’éloignent de la figure du Dieu créateur chrétien. 

2. Nature et fonctions de l’espace 

a. L’espace n’est pas l’éther 

Quelques années après le « De Gravitatione », Newton échange avec Robert Boyle au sujet 

de l’éther et le définit ainsi :  

And first I suppose that there is diffused through all places an ætheral 

substance capable of contraction & dilatation, strongly elastick, & in a word 

much like air in all respects, but far more subtile.154 

C’est là une idée classique : l’éther n’est pas la même chose que l’air parce qu’il est bien plus 

subtil. Bien que Newton conçoive l’éther comme un fluide qui n’est pas « totalement corporel », 

il le présente toutefois comme un ensemble de corpuscules matériels qui existent dans l’espace, 

qui s’y meuvent et qui ont une certaine force de résistance : 

Mais, pour qu’il ne subsiste aucun doute, on peut observer à la suite de ce 

que l’on vient de dire, qu’il existe des espaces vides dans la nature. Car, si 

 
153 DG, pp. 60-62. 
154 Lettre à Boyle du 28/02/1678-9, The Correspondence of Isaac Newton, Volume II, Op.cit., p. 289. 



82 

 

l’éther était un fluide totalement corporel, sans aucun pore vide, il serait 

aussi dense que n’importe quel autre fluide, si subtil soit-il de par la division 

de ses parties ; et il céderait aux mouvements des corps qui le traverseraient, 

par une inertie non moindre que celle de ce fluide-ci ; il y céderait par une 

inertie bien plus grande au contraire, pour peu que le projectile soit poreux : 

parce que l’éther pénétrerait en ses pores intimes et qu’il rencontrerait non 

seulement toute la surface externe mais aussi les surfaces de toutes les parties 

internes et leur ferait obstacle. Mais, puisque au contraire la résistance de 

l’éther est si faible qu’en la comparaison à celle du vif-argent, elle semble 

être plus de dix ou cent mille fois plus petite : on doit raisonnablement 

considérer que la plus grande partie de l’espace éthéré est comme un vide 

disséminé entre les corpuscules d’éther.155 

L’univers qui se dessine est plein de vide et d’atomes plus ou moins subtils. L’éther lui-même 

est un fluide dont les corps premiers sont en outre séparés les uns des autres par le vide. Ces 

corps éthérés, si peu matériels soient-ils, le sont quand même plus que l’espace, qui est tout à 

fait immatériel. Ils sont, au même titre que les corpuscules de l’air et que les corpuscules de la 

matière plus dense, des éléments contenus dans l’espace. 

Ce que Newton n’ajoute pas dans le « De Gravitatione » mais qu’il dit dans la lettre du 28 

février 1678-9, c’est que l’éther aurait un rôle dans le phénomène d’attraction156 et qu’il en 

jouerait peut-être également un dans celui de la gravité.157 Comme tous les corps, l’éther aurait 

un pouvoir ou une force, ce qui le distingue d’autant plus de la conception de l’espace que 

Newton développe à cette époque-là. 

 
155 DG, pp. 64-66. 
156 « I suppose this æther pervades all gross bodies, but yet so as to stand rarer in their pores then in free spaces, 

& so much ye rarer as their pores are less. And I suppose (wth others) to be ye cause why light incident on those 

bodies is refracteed towards ye perpendicular […] », Lettre à Boyle du 28/02/1678-9, The Correspondence of 

Isaac Newton, Volume II, Op.cit., p. 289. 
157 « I shal set down one conjecture more which came into my mind now as I was writing this letter. It is about ye 

cause of gravity. For this end I will suppose æther to consist of parts differing from one another in subtilty by 

indefinite degrees […] », Ibid., p. 295. 



83 

 

b. Une échappée hors des catégories traditionnelles 

• Ni tout à fait substance, ni accident ou attribut, ni néant 

S’il n’est pas un corps ni une propriété exclusive des corps, s’il n’est absolument pas 

matériel au point d’être bien distinct du fluide très léger qu’est l’éther, qu’est-ce qu’est cet 

espace ? C’est par sa manière d’exister que nous pourrons nous approcher de sa nature : 

Peut-être s’attend-on maintenant à ce que je définisse l’étendue158 comme 

substance, accident ou rien du tout. Mais assurément, elle n’est ni l’un ni 

l’autre car l’étendue a un certain mode d’exister159 qui lui est propre et qui 

n’appartient ni aux substances ni aux accidents. Elle n’est pas substance 

d’une part puisqu’elle ne demeure absolument pas par elle-même mais 

comme un effet émanant de Dieu ou une certaine affection de tout être ; 

d’autre part, puisqu’elle n’est pas le substrat des affections propres du genre 

de celles qui désignent une substance, à savoir les actions, telles que les 

pensées dans le cas de l’esprit et le mouvement dans le cas du corps. Car, 

même si les Philosophes ne définissent pas la substance comme être qui peut 

faire quelque chose, tous, cependant, l’entendent tacitement pour les 

substances, comme cela ressort manifestement de ce qu’ils accordent 

facilement que l’étendue est une substance à la ressemblance d’un corps, 

pourvu qu’elle pût être mue et jouir des actions propres aux corps. En 

revanche, ils ne concèderaient pas que le corps soit une substance s’il ne 

pouvait ni se mouvoir ni susciter de sensation ou de perception en l’esprit, 

d’aucune manière. En outre, comme nous pouvons clairement concevoir 

l’étendue comme existant sans sujet, comme lorsqu’on imagine des espaces 

hors du monde ou des lieux vides de corps ; que nous croyons que l’étendue 

existe partout où nous n’imaginons pas de corps et que nous ne pouvons 

croire qu’elle doive périr avec le corps si Dieu annihile ce corps : il suit que 

l’étendue n’existe pas sous le mode d’un accident, c’est-à-dire en étant 

inhérent à un sujet. Ce n’est donc pas un accident. Moins encore, dira-t-on 

de l’étendue qu’elle est le néant puisqu’elle est quelque chose de plus qu’un 

accident et qu’elle approche plus que lui de la nature de la substance. Il n’y 

a aucune idée du néant et le néant n’a aucune propriété ; mais, nous avons 

 
158 « extensione » 
159 « existendi modum » 



84 

 

une idée la plus claire de toutes de l’étendue, quand, bien sûr, l’on fait 

abstraction des affections et propriétés d’un corps, de manière à ce que reste 

seule l’étendue uniforme et illimitée de l’espace en longueur, largeur et 

profondeur.160 

Ce texte, riche et dense, est l’un des rares écrits proprement ontologiques de Newton. A 

première vue, il y tient un propos radical : l’espace n’est ni substance, ni attribut, ni néant. 

Laissons pour l’instant de côté le fait que l’espace ne soit pas substance et penchons-nous 

d’abord rapidement sur le fait qu’il ne soit pas un attribut : 

[…] comme nous pouvons clairement concevoir l’étendue comme existant 

sans sujet, comme lorsqu’on imagine des espaces hors du monde ou des lieux 

vides de corps ; que nous croyons que l’étendue existe partout où nous 

n’imaginons pas de corps et que nous ne pouvons croire qu’elle doive périr 

avec le corps si Dieu annihile ce corps : il suit que l’étendue n’existe pas sous 

le mode d’un accident, c’est-à-dire en étant inhérent à un sujet. Ce n’est donc 

pas un accident. 

Ce refus de faire de l’espace un attribut des corps s’inscrit très clairement dans la critique de 

l’étendue cartésienne que nous avons analysée plus haut. Ici, l’argument est double : nous 

pouvons imaginer un espace à l’intérieur de notre esprit qui soit vide de corps et nous pouvons 

également imaginer l’espace, dans lequel nous sommes physiquement, vidé de sa matière par 

la puissance divine. Il est intéressant de remarquer que, comme précédemment, Newton désigne 

un espace qui est à la fois celui de l’imagination et celui de la réalité sensible. En outre, cette 

utilisation de la fameuse expérience de pensée médiévale de l’annihilation du monde s’inscrit 

dans le sillage de Duns Scot, d’Henri de Gand ou encore de Guillaume d’Ockham, qui ont ainsi 

contribué, selon les mots de Tiziana Suarez-Nani, à « faire mûrir la thèse de la séparation du 

lieu et de la chose localisée ». 161 

Deuxièmement, Newton refuse la tentation de faire de l’espace un non-être. Le néant, 

dit-il, n’a pas de propriété : seul ce qui est, est d’une certaine façon. Or, nous avons vu quelles 

sont les propriétés principales que Newton attribue à l’espace, et c’est en raison de ces 

 
160 DG, pp. 34-37. 
161 Suarez-Nani, Tiziana. « L’espace sans corps. Etapes médiévales de l’hypothèse de l’annihilatio mundi », in 

Lieu, espace, mouvement : physique, métaphysique et cosmologie (XIIe-XVIe siècles), Actes du colloque 

international des 12-14 mars 2015, Université de Fribourg, Fédération Internationale des Instituts d’Etudes 

Médiévales, Textes et Etudes du Moyen Âge, n°86, Rome, 2017, pp. 93-108. 



85 

 

propriétés que nous devons considérer que l’espace existe réellement. C’est ce refus de 

néantiser l’espace qu’on lit dans un autre passage du manuscrit, lorsqu’il écrit que : 

Même si l’espace est vide de corps, il n’est cependant pas vide de lui-même. 

Il y a quelque chose, parce qu’il y a des espaces et même s’il n’y a rien 

d’autre.162 

En outre, nous pouvons penser à un espace, et ce même si nous peinons à le définir. Or, 

comme nous n’avons aucune idée du néant, le fait même que nous puissions prendre l’espace 

comme un objet intelligible témoigne de son existence. 

La place est libre maintenant pour questionner l’idée selon laquelle l’espace serait une 

substance. Newton avance deux critères qui conduisent à refuser le statut ontologique de 

substance à l’espace163 : 

[…] d’une part puisqu[e l’étendue] ne demeure absolument pas par elle-

même mais comme un effet émanant de Dieu ou une certaine affection de tout 

être ; d’autre part, puisqu’elle n’est pas le substrat des affections propres du 

genre de celles qui désignent une substance, à savoir les actions, telles que 

les pensées dans le cas de l’esprit et le mouvement dans le cas du corps. 

Le premier de ces critères est celui de la perséité : est substance l’entité qui subsiste par elle-

même, sans être causée ou conditionnée par autre chose qu’elle-même. Il s’agit d’une définition 

forte de la substance, très semblable à celle, scolastique, que nous pouvons lire dans l’article 51 

de la première partie des Principes de la philosophie : 

Lorsque nous concevons la substance, nous concevons seulement une chose 

qui existe en telle façon, qu’elle n’a besoin que de soi-même pour exister. En 

quoi il peut y avoir de l’obscurité touchant l’explication de ce mot : N’avoir 

besoin que de soi-même ; car, à proprement parler, il n’y a que Dieu qui soit 

tel […].164 

 
162 DG, p. 46. 
163 Janiak, Andrew. Newton as philosopher. Cambridge University Press, Cambridge, 2008. Dans le chapitre 5 de 

cet ouvrage, Andrew Janiak propose trois définitions de la substance chez Newton : la substance comme forme 

substantielle, qu’il rejette ; la substance comme un sujet qui agit ; la substance comme ce qui existe 

indépendamment de tout autre chose existante (ce que Andrew Janiak appelle le « Cartesian concept », p. 141). 
164 AT, IX, 47 (orthographe modernisée). 



86 

 

L’espace ne se maintient pas dans l’être per se : son existence est tributaire de Dieu. Il semble 

de prime abord que Newton continue de suivre Descartes qui, à la fin de l’article 51, propose 

d’assouplir la notion de substance en considérant qu’il existe des substances dans un sens plus 

faible, qui n’existent pas par elles-mêmes mais qui « n’ont besoin que du concours ordinaire de 

Dieu » pour exister.165 En effet, tout en précisant par quel autre critère il refuse le statut de 

substance à l’espace, Newton paraît faire de l’esprit et du corps deux substances. Il y a matière 

à être surpris puisque Newton s’évertue dans le « De Gravitatione » à dénoncer le dualisme 

substantiel de la philosophie cartésienne et à présenter l’autonomisation de l’idée de corps 

comme la cause principale de l’athéisme. D’ailleurs, il écrit un peu plus loin à ce sujet : 

Je crois que ce préjugé a été la cause de ce que le nom de « substance » a été 

attribué dans l’Ecole, par homonymie, à Dieu et aux créatures et qu’ainsi les 

Philosophes, en formant l’Idée de corps, sont embarrassés et divaguent parce 

qu’ils s’efforcent de former une Idée indépendante d’une chose qui dépend 

de Dieu.166 

Que penser de cette apparente contradiction ? L’hypothèse la plus probable encourage à penser 

que, comme il s’agit d’un texte de jeunesse et d’un texte qui manque encore de structuration 

interne, Newton l’aurait écrit plus ou moins au fil de la plume. Il y a là un tiraillement manifeste 

entre des démonstrations parfois très rapides, parfois très denses, et un souci de s’opposer sur 

tous les points à la philosophie cartésienne, y compris au « petit traité de la substance » que 

constituent les articles 51 à 56 de la première partie des Principes de la philosophie.167 De plus, 

ces démonstrations critiques sont quelques fois rendues ambivalentes, comme c’est le cas ici, 

par une plume dont la virulence peine à se conjuguer avec la rigueur conceptuelle. Nous en 

déduisons que ce passage, qui semble attribuer le statut de substance à l’esprit et au corps, ne 

 
165 AT, IX, 47 (orthographe modernisée). 
166 DG, pp. 58-60. 
167 Carraud, Vincent. « Le secret de l’ordre : l’être dépassionné », Les diviseurs de l’être, Cahiers de philosophie 

de l’Université de Caen, n°46, 2010, pp. 9-27. L’auteur y précise que dans les Règles pour la direction de l’esprit, 

« là même où Descartes semble assumer ou revendiquer la primauté du concept, c’est-à-dire de l’ordre du savoir 

(et par là accomplir l’héritage scotiste), le concept premier et fondateur de la métaphysique – celui d’étant – perd 

toute pertinence fondatrice au profit du concept tout court, la natura. […] Resterait évidemment à faire droit à la 

« reprise » cartésienne du couple substance/attribut, explicitement thématisée dans le petit « traité de substantia » 

que constituent les articles 51 à 54 de la première partie de ses Principia philosophiae, quand Descartes s’estimera 

obligé à une présentation scolaire de ses « principes de la connaissance humaine ». Y faire droit, c’est-à-dire 

comprendre que cette apparente reprise n’en est pas une, dès lors qu’il n’est plus question d’accéder à la substance 

en ajoutant à l’étant, mais qu’une « déduction égologique de la substance » est au principe de la distinction de 

l’aséité et de la perséité, dont les Méditationes bouleversent les définitions canoniques en en faisant un usage 

inédit. », pp. 23-25. 



87 

 

doit pas tout à fait être pris pour argent comptant, et que la substance, chez Newton, ne peut pas 

se dire en plusieurs sens. 

Le deuxième critère par lequel Newton refuse de faire de l’espace une substance 

concerne l’activité des étants. L’espace n’est pas, précise-t-il, le support des actions spirituelles 

et corporelles. Cela signifie en creux qu’une substance est soit, au sens faible, une condition 

nécessaire pour la mise en branle du monde, soit, au sens fort, un moteur premier. Ce que nous 

comprenons pour l’instant, c’est que l’espace n’a pas de pouvoir sur les êtres qui peuvent s’y 

mouvoir : il s’apparente davantage à un réceptacle, passif et dépendant d’autre chose que de 

lui-même pour exister.  

• Plus substance qu’accident 

Toutefois, après avoir refusé l’homonymie du terme de substance que défendent 

Descartes et les Scolastiques, Newton concède que si l’espace n’est pas une substance, il 

s’apparente davantage à une substance qu’à un accident : 

[…] tout ce qui ne peut pas exister indépendamment de Dieu, ne peut pas être 

véritablement compris indépendamment de l’Idée de Dieu. Dieu n’est pas 

moins le substrat des créatures que celles-ci sont les substrats des accidents, 

de sorte que la substance créée est d’une nature intermédiaire entre Dieu et 

l’accident, que l’on considère le degré de dépendance ou celui de réalité. Par 

conséquent, l’Idée de cette substance n’implique pas moins le concept de 

Dieu que l’Idée d’accident n’implique celui de substance créée. Elle ne doit 

donc pas comprendre en elle d’autre réalité qu’une réalité dérivée et 

incomplète. C’est pourquoi il faut abandonner le préjugé susdit et assigner 

la réalité substantielle à cette sorte d’attribut qui est réelle par elle-même, 

intelligible et n’a pas besoin d’être inhérente à un sujet, au lieu d’assigner 

une telle réalité à un sujet que nous ne pouvons pas concevoir comme 

dépendant et dont nous pouvons moins encore former une Idée. Nous 

réaliserons cela sans grande difficulté si nous faisons réflexion que, outre 

l’Idée de corps exposée ci-dessus, nous pouvons concevoir l’existence de 

l’espace sans aucun sujet lorsque nous pensons au vide. Par suite, quelque 

chose de la réalité substantielle convient à [la substance étendue].168 

 
168 DG, p. 60. 



88 

 

De nouveau, la réflexion ontologique se mêle à une réflexion épistémologique : la saisie de la 

nature de l’espace se joue à la fois dans ce qu’il est en-dehors de nous et dans la façon dont 

nous pouvons le penser. Nous reviendrons plus loin sur l’idée d’émanation et sur celle, ici, de 

réalité dérivée, mais pour l’heure nous souhaitons insister sur la conclusion de ce passage : « Et 

proinde huic aliquid substantialis realitatis competit. ». Il y a une parenté entre la nature 

substantielle et l’espace169 qu’il n’y a pas entre la nature substantielle et le corps ou quelque 

autre attribut. Donc, parce que l’espace peut exister sans corps et parce que nous pouvons 

concevoir l’idée d’espace sans l’idée de corps, l’espace a une certaine indépendance 

ontologique. 

Cette remise en question des catégories traditionnelles dans le cas de l’espace, bien 

qu’elle soit encore marginale à l’époque, n’est pas nouvelle. Il y a fort à parier que Newton 

reprend à son compte, et dans son propre cadre de pensée, la réflexion de Pierre Gassendi, qu’il 

lit probablement de première main. Le Syntagma philosophicum est publié de façon posthume 

quatre ans à peine avant que Newton entre à Trinity College. Il est également reproduit en entier 

dans le troisième volume de The History of Philosophy de Thomas Stanley, publié en 1660. Si 

la philosophie cartésienne est célébrée en France, où les disciples de Descartes échangent et 

diffusent la pensée de leur maître, celle de Gassendi – écrite en latin, et qui prend acte des 

expériences concluantes sur l’existence du vide – est plus connue en Angleterre.170 

La deuxième partie du Syntagma, intitulée « Physica », comprend trois sections qui 

portent respectivement sur les choses naturelles, sur les corps célestes puis sur les corps 

terrestres animés et inanimés. Dans le chapitre 1 – « Locum, & Tempus generali Entis, seu Rei 

in Substantiam, & Accidens diuisione non comprehendi » – du livre II de la première section, 

Gassendi cherche à montrer que le lieu, ou l’espace, ne peut pas être défini à partir des 

catégories traditionnelles de la substance et de l’accident : 

On prétend couramment que tout être est soit une substance soit un accident 

et que toute substance est soit corporelle soit incorporelle, que par 

conséquent tout accident (parce qu’il appartient à une substance ou à un être 

existant) est corporel ou bien incorporel ; or, le premier de tous les accidents 

 
169 Ce qui ne justifie pas l’expression ambiguë de « substance étendue » que propose Marie-Françoise Biarnais. 
170 Brockliss, Laurence, « Les atomes et le vide dans les Collèges de plein-exercice en France de 1640-1730 », pp. 

175-187 ; Popkin, Richard. « Gassendi et les sceptiques anglais », pp. 203-211 ; Rogers, G.A.J. « Charleton, 

Gassendi et la réception de l’atomisme épicurien en Angleterre », pp. 213-225, dans Gassendi et l’Europe (1592-

1792), Vrin, Paris, 1997. On trouve par ailleurs, dans le fonds de Newton, l’Institutio astronomica de Gassendi, 

publié en 1680, qui encourage à penser que Newton connaissait ses autres travaux. Voir l’entrée H651 sur  

http://www.newtonproject.ox.ac.uk/his-library/books-in-newtons-library.   

http://www.newtonproject.ox.ac.uk/his-library/books-in-newtons-library


89 

 

corporels, c’est la quantité dont le lieu et le temps sont des espèces. L’opinion 

courante considère le lieu et le temps comme des accidents corporels ; il 

s’ensuit par conséquent que s’il n’existait nul corps dont ils dépendent, il n’y 

aurait ni lieu ni temps. Puisqu’il résulte, même s’il n’y avait plus aucun 

corps, qu’il subsisterait pourtant encore un lieu invariable et un temps qui 

s’écoulerait ; pour cette raison, il nous semble en outre que le lieu et le temps 

ne dépendent pas des corps, et qu’ils ne sont pas ainsi des accidents 

corporels.171  

La classification à laquelle Gassendi fait référence est celle d’Aristote, popularisée entre autres 

par l’arbre de Porphyre172 :  

 

            Représentation de l’arbre de Porphyre173 

Frédéric Nef propose de distinguer entre les ontologies de constituant et les ontologies 

de relation.174 Il considère l’ontologie aristotélicienne comme une ontologie de constituant qui 

« vise à mettre à jour les structures ontologiques fondamentales constituant la réalité ».175 Ces 

catégories176 ne découpent pas l’être puisqu’elle n’en sont pas des genres, mais cherchent à le 

 
171 Il s’agit de la traduction qu’en propose Jean Seidengart dans Dieu, l’univers et la sphère infinie, Penser l’infinité 

cosmique à l’aube de la science classique, Albin Michel, collection Bibliothèque Albin Michel Idées, 2006. Le 

texte original se trouve page 182 dans le volume I des Opera Omnia. 
172 Aristote. Catégories. Voir également : Eco, Umberto. « L’arbre », in Ecrits sur la pensée au Moyen Âge, 2016, 

pp. 511-526. 
173 Cette représentation se trouve dans le manuscrit Destructio sive eradicatio totius arboris Porphirii : magni 

philosophi ac sacrae theologiae doctoris eximii Augustini Anchonitani ordinis fratrum Heremitarum Sancti 

Augustini, cũ quadã decretali eiusde, publié en 1503. 
174 Nef, Frédéric. « Les catégories aristotéliciennes et la division de l’être : types de divisions et types 

d’ontologies », Les diviseurs de l’être, Cahiers de philosophie de l’Université de Caen, n°46, 2010, pp. 45-77. 
175 Ibid., p. 52. 
176 « kategoriai ton ontos », dit Aristote en Métaphysique, Θ, 1, 1045b28. 



90 

 

spécifier, à en approcher la nature au plus près. C’est la raison pour laquelle, poursuit-il, l’image 

de la ramification est la plus propre à les traduire. 

Gassendi prend ses distances par rapport à cette conception scolastique en remettant en 

question le lien supposé entre l’espace et le temps d’un côté, et les corps de l’autre. Il s’oppose 

à la catégorie aristotélicienne de la quantité177, et dans la lignée des atomistes anciens, il souscrit 

en effet à l’hypothèse selon laquelle, s’il n’y avait nul corps, il y aurait encore un lieu et une 

temporalité.178  

Le mode d’être de l’espace et du temps échappe à l’ontologie aristotélicienne, de sorte 

qu’il excède les concepts et les mots habituels de l’époque. Ernst Cassirer souligne ce moment 

étrange de la relation entre les pensées, les mots et les choses : 

[…] avec eux [l’espace et le temps purs], nous avons affaire au contraire à 

une forme propre de réalité qu’il faut se contenter de reconnaître, même si 

nous ne réussissons pas à les comprendre et à les ranger sous les oppositions 

ontologiques usuelles, par exemple celle de la « substance » et de 

l’« accident ».179 

Cette remise en question de l’arbre de la prédication des Scolastiques, Gassendi l’hérite lui-

même de Francesco Patrizi. En 1587, Patrizi publie le De spacio physico et mathematico180 : 

dans le premier livre, il propose une discussion critique du livre IV de la Physique d’Aristote. 

Il substitue aux quatre principes physiques aristotéliciens – la chaleur, le froid, l’humide et le 

sec – quatre autres principes : l’espace, la lumière, la chaleur et le fluor. Chacun de ces principes 

est à la fois corporel et incorporel, et défie la distinction devenue alors habituelle entre matière 

et esprit. Fondamentalement, la matière et l’esprit ne s’opposent pas et ne se comprennent pas 

 
177 Aristote. Catégories, chapitre 6, 4b20-30 : « Sont des quantités discrètes, par exemple, le nombre et le discours ; 

sont des quantités continues la ligne, la surface, le corps et, outre ceux-ci, le temps et le lieu. », Œuvres complètes, 

Op.cit., p. 39. 
178 Au-delà de cette remise en question des catégories aristotéliciennes, Jean Seidengart souligne que la philosophie 

gassendienne, à laquelle on peut reprocher ses lacunes mathématiques, est un jalon nécessaire pour comprendre la 

construction de la science moderne : « Tout en jouant une antiquité contre une autre, Gassendi fournit à la science 

classique naissante le concept d’espace vide et infini dont elle avait tant besoin, ne serait-ce que pour formuler 

correctement le principe d’inertie et pour mathématiser la science du mouvement ébauchée par Galilée. », Dieu, 

l’univers et la sphère infinie, Op.cit., p. 391. 
179 Cassirer, Ernst. Le problème de la connaissance dans la philosophie et la science des temps modernes, tome 2, 

les Editions du Cerf, Paris, 2005, p. 34. 
180 Patrizi, Francesco. De spacio physico et mathematico, présentation, traduction et notes par Védrine Hélène, 

Vrin, collection De Pétrarque à Descartes, Paris, 1996. 



91 

 

relativement : ils s’unissent en un mélange originel. Hélène Védrine dit ainsi à ce sujet que 

Patrizi… 

… cherche à utiliser les médiations sous toutes leurs formes pour développer 

sa conception de l’unité de l’être. Ainsi s’ébauche une théorie de l’univers 

où l’idée de « corps-incorporel » et « d’incorporel-corps » forme la trame 

des quatre réalités fondamentales : la lumière, l’espace, la chaleur et le 

« fluor » (ou fluide).181 

De plus, chacun de ces principes préexiste à la venue dans l’être du monde : ils sont comme la 

toile d’un tableau sur lequel la divinité vient poser les couleurs. L’espace, corporel et incorporel 

à la fois, bénéficie d’un traitement de faveur par rapport à la lumière, à la chaleur et au fluor. 

L’insistance de Patrizi conduit à conclure qu’il pense l’espace comme le premier en importance 

des quatre principes à partir desquels la réalité se déploie : 

Pas sa nature, l’espace précède le monde et il est premier par rapport à 

toutes les choses du monde. Avant lui, rien n’a existé, après lui tout a 

existé.182 

Cela signifie donc que l’espace de Patrizi est radicalement distinct des corps qui le peuplent et 

qui s’y meuvent. L’espace partage avec eux le fait d’être, dans une certaine mesure, matériel, 

mais il n’est pas lui-même un corps et ne ressemble en rien au lieu aristotélicien. Patrizi ajoute 

que l’espace se caractérise par son immobilité : 

Par ce changement de place des corps et par le fait que l’espace reste 

toujours semblable à lui-même, il devient clair que le lieu est autre chose que 

les corps localisés. En effet, celui-ci reste immobile, ceux-ci, toujours divers, 

entrent et sortent, tandis que lui ne se meut en rien.183  

Son souci de l’unité et d’une immuabilité principielle manifeste clairement son néoplatonisme, 

et il en va de même pour cette antériorité de l’espace qui renvoie peut-être à la description de 

la chôra dans le mythe vraisemblable de Timée.184 Ce faisant, tout en présentant l’espace 

 
181 Présentation du De Spacio physico et mathematico, Ibid., p. 25. 
182 Ibid., p. 54. 
183 Ibid., p. 44. Il ajoute ensuite : « de même que le père, lorsqu’il n’est plus en rapport avec le fils, reste encore un 

certain animal ou un homme, de même le lieu, sans rapport avec le localisé, peut-être quelque chose par soi. C’est 

ce que les Anciens appelèrent vide, avec, bien entendu, cette précision supplémentaire que si le même espace 

contenait un corps, il serait appelé lieu. » 
184 « Patrizi, qui se place dans un schéma processif néoplatonicien où le supérieur précède et détermine l’intérieur, 

part donc de l’uni-totalité de Dieu pour « descendre » à l’incorporel puis au corporel, c’est-à-dire à l’espace qui 



92 

 

comme une substance par excellence, il prend explicitement ses distances par rapport à la 

tradition aristotélicienne : 

Est-il substance ? Si est substance ce qui subsiste par soi, l’espace plus que 

toutes substance est substance : il subsiste par soi, il ne dépend de rien pour 

être, mais au contraire il apporte un soutien aux substances et il les soutient 

pour qu’elles existent. Si est substance ce qui existe par soi, l’espace plus que 

toute substance est substance, parce que plus que toute autre substance, il 

existe par soi. Si est substance ce qui n’a pas besoin des autres pour être, 

l’espace plus que toute substance est substance ; il n’a pas besoin des autres 

pour être ; mais tous les autres ont besoin de lui pour être. Si est substance 

ce qui existe par soi, l’espace plus que toute substance est substance, parce 

que plus que toute autre substance, il existe par soi, il a été prouvé en effet 

qu’il est antérieur à toutes les autres choses. Donc, pour toutes ces raisons, 

il apparaît clairement que l’espace plus que toute substance est substance, 

mais qu’il n’est pas cette substance en tant que catégorie.185  

En conclusion, l’espace subsiste per se et permet aux autres substances d’exister et de continuer 

à être. Mais sa substantialité n’est ni corporelle, ni incorporelle : elle est entre les deux prédicats 

habituels, dont elle permet en vérité l’existence. Cette nature intermédiaire ouvre un dialogue 

entre physique et mathématique, puisque Patrizi fait, non pas du point, mais de la ligne l’atome 

de la réalité. La ligne, cet espace qui sépare deux points, est à la fois un objet réel et intelligible 

– source de laquelle s’écoulent tous les êtres. Au sommet de la classification qui se dessine, il 

n’y a pas la distinction entre substance corporelle et substance incorporelle : il y a une substance 

unificatrice dans laquelle la diversité des substances se résorbe. Nous le voyons, il n’y a qu’un 

pas à faire pour conclure de l’espace de Patrizi qu’il est une divinité. Pourtant, ce pas, il ne le 

fait pas, rappelant l’importance des trois autres principes : les quatre principes peuvent donc 

être considérés comme résultant d’une première étape dans le déploiement de l’unité 

 
est antérieur et supérieur au corps tout comme ce dernier l’est également à ses propriétés. » explique Jean 

Seidengart, Dieu, l’univers et la sphère infinie, Op.cit., p. 118. Edward Grant rappelle que cette filiation est rendue 

possible par la redécouverte de nombreux traités anciens à partir de la Renaissance : « The characteristics of space 

that Patrizi would formulate were derived from ideas and concepts that became available with the influx of Greek 

treatises in the fifteenth and sixteenth centuries, treatises that had not been available to medieval scholastics. For 

those who were eager and ready to abandon the traditional scholastic cosmology and physics, the new literature 

presented exciting alternatives or conferred respectability on well-known but previously rejected opinions. Spatial 

concepts and allusions were now available from works by Plato, Plotius, Cleomedes, Plutarch, Hermes 

Trismegistus, Philoponus, Simplicius, Diogenes Laertius, Sextus Empiricus, and Lucretius. », Op.cit., pp. 200-201. 
185 Patrizi, Francesco. De spacio physico et mathematico, Op.cit., p. 55. 



93 

 

ontologique. Plus proches de l’Un que ne le sont les corps et les esprits, ils ne se confondent 

pas avec lui. 

A partir de là, Jean Seidengart s’interroge :  

L’espace est donc une substance éminemment ambivalente : sa « non-

matérialité » permet de rendre compte du fait que la géométrie soit une 

science entièrement a priori, mais son affinité avec le monde corporel permet 

d’expliquer sa fécondité en physique ou en philosophie naturelle 

(physiologia). Serait-il exagéré de dire que cette ambivalence de la notion 

d’espace propre à Patrizi a pu laisser des traces chez les philosophes 

ultérieurs, même si l’influence n’en fut que très indirecte ?186 

Il est certain qu’à tout le moins, le De spacio physico et mathematico a eu une influence sur la 

conception gassendienne de l’espace, dans laquelle nous retrouvons la même échappée hors des 

catégories aristotéliciennes et la même indépendance du lieu vis-à-vis des corps matériels. Une 

filiation se dessine : l’intérêt des Anglais pour l’atomisme de Gassendi a offert à la philosophie 

néoplatonicienne de Patrizi une descendance inattendue.  

Nous pourrions être tentés de penser que Newton, dans le « De Gravitatione » pousse plus 

loin l’émancipation de Gassendi et de Patrizi à l’égard de la Scolastique, et qu’il cherche à 

éliminer tout à fait la pertinence de la notion de substance. Pourtant, et comme le démontre 

Hylarie Kochiras187, Newton reprend bien la catégorie de la substance : d’une part, il en propose 

en creux une définition à partir des critères de la perséité et de l’activité, et d’autre part, même 

s’il refuse de dire de l’espace qu’il est une substance, c’est la substance qui lui permet toutefois 

de s’approcher au plus près de ce qu’il est. Donc, si le concept de topos et la table des 

prédications d’Aristote sont présentés comme des outils inadéquats pour dire et penser l’espace, 

s’ils peuvent nous induire en erreur et risquer de réduire l’espace aux corps ou de l’élever à la 

hauteur de la divinité, ils continuent de servir. Le « De Gravitatione » est un manuscrit de 

jeunesse passionnant et qui propose une critique pertinente de la philosophie cartésienne ; il 

serait exagéré d’y lire un dépassement radical du langage dans lequel les philosophes pensent à 

l’époque où il a été écrit. Cela étant dit, il est indéniable qu’il participe de ce processus de 

déconstruction de l’ontologie dominante amorcé par les néoplatoniciens de la Renaissance. 

 
186 Seidengart, Jean. Dieu, l’univers et la sphère infinie, Op.cit., p. 124. 
187 Kochiras, Hylarie. « By yᵉ divine arm : God and substance in De gravitatione », Religious Studies, 49(3), 2013. 



94 

 

c. Un espace désacralisé 

• Un espace distinct de Dieu 

Chez Patrizi puis chez Gassendi, bien qu’il ait des propriétés qui lui confèrent un statut 

à part, l’espace n’est pas identifié à la divinité. Or, chez les néoplatoniciens de Cambridge, 

l’espace participe d’une divinité avec laquelle il semble parfois même se confondre. Qu’en est-

il exactement chez Henry More ? 

Dans An Antidote against Atheism, More commence par définir la nature de la divinité ; 

les idées comprises nécessairement dans la notion d’un être absolument parfait sont le pouvoir 

à se maintenir soi-même dans l’existence, l’immatérialité, l’infinité de son essence et l’infinité 

dans le temps, la bonté, l’omniscience, l’omnipotence et la nécessité.188 An Antidote against 

Atheism est publié en 1655. Quelques années plus tard, dans l’Enchiridion Metaphysicum, nous 

constatons que la position de More s’est modifiée et qu’il met davantage l’accent sur la 

proximité de l’espace et de la divinité. Le passage dans lequel ce rapprochement est le plus 

manifeste est sans doute le §8 du chapitre 8 du livre I de l’Enchiridion Metaphysicum : 

Neque enim Reale duntaxat, (quod ultimo loco notabimus) sed Divinum 

quiddam videbitur hoc Extensum infinitum ac immobile, (quod tam certo in 

rerum natura deprehenditur) postquam Divina illa Nomina vel Titulos qui 

examussim ipsi congruunt enumeraverimus ; qui & ulteriorem fiden facient 

illud non posse esse Nihil, utpote cui tot tamque praeclara Attributa 

competunt. Cujusmodi sunt quae sequuntur, quaeque Metaphysici Primo Enti 

speciatim attribunt. Ut Unum, Simplex, Immobile, Aeternum, Completum, 

Independens, A se existens, Per se subsistens, Incorruptibile, Necessarium, 

Immensum, Increatum, Incircumscriptum, Incomprehensibile, 

Omnipraefens, Incorporeum, Omnia permeans & complectens, Ens per 

Essentiam, Ens actu, Purus Actus.189  

More accorde à l’espace vingt attributs, qui sont aussi des attributs de la divinité. Il est en 

effet… 

… un, simple, immobile, éternel, complet, indépendant, existant par lui-

même, incorruptible, nécessaire, immense, incréé, non-circonscrit, 

 
188 More, Henry. An Antidote against Atheism, Volume 1 « Existence of God », LM Publishers, Italie, chapitre 4, 

§4, p. 36. 
189 More, Henry. Enchiridion Metaphysicum, sive De Rebus Incorporeis, in Opera omnia, Op.cit., p. 167.  



95 

 

incompréhensible, omniprésent, incorporel, emplissant et contenant toute 

chose, Être par essence, Être par acte, Acte pur.190  

A partir de là, il semble que More fasse de l’espace une divinité tout en spatialisant Dieu. Ainsi, 

au sujet de ce double mouvement intellectuel, pouvons-nous lire l’éloge qu’écrit Alexandre 

Koyré dans Du monde clos à l’univers infini : 

[…] nous devons reconnaître la hardiesse intellectuelle qui lui permit de ne 

pas reculer devant les conclusions de ses prémisses, ainsi que le courage 

avec lequel il annonça au monde la spatialité de Dieu et la divinité de 

l’espace.191 

Mais si l’espace est en effet très ressemblant à Dieu, même s’il est évident que More flirte avec 

la tentation de réunir ces deux concepts, les textes restent ambigus. D’une part, More ne 

caractérise pas l’espace avec les attributs moraux qu’il reconnaît à Dieu, de sorte que seul son 

Dieu possède une immense bonté. D’autre part, dans le §14 de l’Enrichidion Metaphysicum, il 

conclut que l’espace est une « hypographè grossière » de la divinité, c’est-à-dire une esquisse 

ou une ombre de la présence ou de l’essence de Dieu. Force est d’avouer que malgré 

l’étonnement que suscite la philosophie de More et malgré la tentation que nous pouvons 

éprouver d’y lire un geste radical, la prudence nous encourage à ne pas combler l’écart, certes 

mince, que More continue de maintenir entre l’espace et la divinité. 

Dans le « De Gravitatione » de Newton, l’espace n’est pas non plus identifié à la 

divinité : bien que celle-ci soit omniprésente, elle n’est pas dite étendue à proprement parler. 

Dans le même ordre d’idées, alors que l’espace est divisible dans une infinité de formes 

géométriques qui y existent toujours déjà, Dieu reste une unité qui n’est pas une somme de 

parties. Les autres caractéristiques que ce texte donne à Dieu, nous les comprenons par 

déduction plus que nous les lisons noir sur blanc : contrairement à l’espace, Dieu est une 

substance qui se maintient par elle-même dans l’être et qui créé et supporte l’existence de toutes 

les choses. C’est donc une entité absolument indépendante, et donc toute sa création dépend de 

sa volonté.192 Le Dieu du « De Gravitatione », et plus généralement nous le verrons, le Dieu de 

 
190 Traduction française de Luc Peterschmitt, Espace et métaphysique de Gassendi à Kant (anthologie), Op.cit., p. 

158. 
191 Koyré, Alexandre. Du monde clos à l’univers infini, Op.cit., p. 186. Voir également : Funkenstein, Amos, 

Theology and the scientific imagination, Op.cit., pp. 42-116. 
192 « […] Dieu n’a pas créé le monde par une autre action que par celle de sa volonté, […] », DG, p54. Et nous 

lisons un peu plus loin : « Nous avons jusqu’à présent parlé de la nature corporelle : en cette explication, j’estime 

avoir suffisamment prouvé que sa création, telle que je l’ai exposée, est très manifestement entre les mains de 



96 

 

Newton, reste transcendant vis-à-vis d’un monde qu’il maintient toutefois en état de marche. 

Son épaisseur substantielle reste bien supérieure à celle que le jeune savant donne à l’espace – 

et au temps. Néanmoins, tout en refusant le statut de substance à l’espace et tout en le 

distinguant de la divinité, nous voyons que Newton marche sur un fil : il n’en demeure en effet 

pas moins que la nature ontologique qu’il octroie à l’espace reste problématique et l’apparente 

soit à une sorte de divinité d’un ordre inférieur, soit à un objet de la création qui n’en ferait 

pourtant pas tout à fait partie. Il semble en tous cas qu’il se rende compte de cette difficulté, 

contrairement à Patrizi ou à Gassendi. 

• Le rejet de la doctrine de l’anima mundi 

Si l’espace n’est ni Dieu, ni un attribut de Dieu, pourrions-nous considérer qu’il a le rôle 

d’une cause seconde ou d’une divinité inférieure ? Cette question se pose d’autant plus que 

Newton n’a sans doute pas encore adhéré à l’arianisme. Néanmoins il est déjà visiblement 

soucieux de ne pas déléguer le pouvoir divin à d’autres entités, et donc de ne pas diviser Dieu : 

[…] certains préfèreront peut-être supposer que Dieu a créé une âme du 

monde à laquelle il a donné pour loi de pourvoir de propriétés corporelles 

des espaces déterminés ; plutôt que de croire cette tâche immédiatement 

accomplie par Dieu.193 

Ce passage est la conclusion d’une analyse de l’hylémorphisme aristotélicien : dans une 

expérience de pensée à partir de laquelle il renforce la distinction de l’espace et du corps, 

Newton définit les corps comme « des quantités déterminées d’étendue que Dieu, omniprésent 

a pourvu de certaines propriétés », à savoir : la mobilité, l’impénétrabilité, la capacité à 

provoquer des sensations et la possibilité d’être mus par des esprits.194 Newton affirme alors 

que pour penser ces corps, « il n’est pas besoin d’imaginer qu’est donnée une substance non 

intelligible en laquelle une forme substantielle serait inhérente comme en un sujet ». Au couple 

de la forme et de la matière, Newton propose de substituer la relation de la volonté divine, de 

l’espace et de la matière : 

Entre l’étendue et la forme qui lui est inhérente, il y a presque la même 

analogie que celle posée par les Aristotéliciens entre la matière première et 

les formes substantielles ; dans la mesure où, bien sûr, ils disent que cette 

 
Dieu ; et que si le monde n’a pas été formé à partir d’une création de cette nature du moins se peut-il qu’un autre 

monde très semblable à celui-ci a pu être constitué. », DG, p. 60. 
193 DG, p. 56. 
194 DG, pp. 50-52. 



97 

 

matière est capable de recevoir toutes les formes et qu’elle doit à sa forme sa 

dénomination de corps numérique. Ainsi, en effet, je suppose que n’importe 

quelle forme peut être transférée à travers n’importe quel espace et désigne 

partout le même corps.195 

Dieu a créé le monde par sa volonté et, parce qu’il est omniprésent, il ne délègue pas son 

pouvoir. La forme aristotélicienne est une hypothèse non seulement inutile, mais qui nie 

également la toute-puissance divine. Elle est une invention qui, au même titre que l’âme du 

monde, doit être rejetée. Cela éclaire donc le passage que nous avons lu un peu plus haut : il 

n’y a pas d’âme du monde qui aurait hérité du pouvoir divin de création des corps, parce que 

rien ne justifie l’existence de cette âme dans l’économie de la création. Dieu informe 

directement les corps au sein de l’espace qui leur préexiste.196 

• Une affection de tout être & un effet émanant de Dieu 

Il est temps, maintenant que nous avons mis de côté ces différentes hypothèses, de relire 

les lignes de Newton pour bien comprendre quel mode d’existence il attribue à l’espace. 

Reprenons : nous savons que l’espace… 

[…] n’est pas une substance d’une part puisqu’elle ne demeure absolument 

pas par elle-même mais comme un effet émanant de Dieu ou une certaine 

affection de tout être […].197 

 
195 DG, p. 52. 
196 Que Newton considère la forme substantielle comme une expression particulière de la croyance dans une âme 

du monde prête à sourire, puisqu’Aristote lui-même – pour une toute autre raison – refuse la doctrine de l’âme du 

monde dans le Traité du ciel : « D’ailleurs, il n’est pas non plus raisonnable que le ciel demeure éternellement en 

y étant contraint par une âme ; car il n’est pas possible qu’une telle vie soit pour l’âme exempte de peine et 

bienheureuse. En effet, il est nécessaire qu’en tant qu’est concerné le mouvement qui s’accompagne de contrainte, 

puisqu’elle meut le corps premier, lequel est transporté naturellement par un autre mouvement et le meut 

continûment, cette âme soit sans repos et privée de toute satisfaction intellectuelle, puisqu’elle n’a pas comme 

arrêt le relâchement du corps fourni par le sommeil, comme c’est le cas pour les animaux mortels, et il est 

nécessaire qu’un destin éternel et sans répit comme celui d’Ixion la possède. », 284a, in Œuvres complètes, Op.cit., 

p. 738. Par ailleurs, on découvre plus tardivement, au début des années 1690 et dans un contexte théologique, une 

réfutation de l’anima mundi dans « L’Origine des religions » (Yahuda MS.41). Newton la présente comme l’une 

des causes principales de la corruption de la religion primitive : « [les hommes des temps anciens] finirent par 

imaginer que leur âme ou esprit était transporté dans les étoiles et que, grâce à leur esprit ou intelligence, les étoiles 

étaient animées, brillaient, se mouvaient sur leur trajectoire et comprenaient toutes choses ici-bas, comme le soleil 

avec l’âme de Horus, la planète Saturne avec l’âme de l’homme Saturne, les Pléiades et les Hyades avec l’âme des 

filles d’Atlas, la terre avec l’âme d’Isis, et ainsi de suite. Et beaucoup, considérant que cette âme de la terre était 

la plus grande des déités, l’appelèrent âme du monde. Et pour rendre cette hypothèse encore plus plausible, ils 

imaginèrent que les étoiles, grâce à ces âmes, étaient dotées de qualités des hommes et que, en vertu de ces qualités, 

elles gouvernaient le monde. », Op.cit., p. 72. 
197 « Non est substantia tum quia non absolute per se, sed tanquam Dei effectus emanativus, et omni sentis affectio 

quae dam subsistit. », DG, pp. 36-37. 



98 

 

Un peu plus loin, nous retrouvons cette même idée d’émanation :  

[…] l’espace est de durée éternelle et de nature immuable, et ce, parce qu’il 

est l’effet émanant d’un être éternel et immuable.198 

De plus, nous avons lu tout à l’heure qu’il était « une réalité dérivée et incomplète » et « une 

sorte d’attribut ». Enfin, un autre passage attire notre attention dans la mesure où il ressemble 

à une synthèse de ces différentes qualifications : 

L’espace est une affection de l’être en tant qu’être. Aucun être n’existe ni ne 

peut exister sans être rapporté, de quelque manière, à l’espace. Dieu est 

partout, les esprits créés sont quelque part, le corps est dans l’espace qu’il 

remplit et toute chose qui n’est ni partout, ni quelque part, n’a pas d’être. Il 

suit de là que l’espace est un effet émanant d’un être qui existe à titre premier, 

puisque, quel que soit l’être que l’on pose, l’espace est posé par là-même.199 

On peut produire les mêmes affirmations sur la durée : autrement dit, tous 

les deux sont des affections ou des attributs de l’être selon lesquels on désigne 

la quantité d’existence de n’importe quel individu sous le rapport de 

l’étendue, de sa présence et sous le rapport de sa persévérance dans son être. 

Ainsi, la quantité de l’existence de Dieu sous le rapport de la durée a été 

éternelle et sous le rapport de l’espace où il est présent, infinie […].200 

En prenant en compte tous ces éléments, que pouvons-nous dire dans un premier temps ? 

L’espace, du point de vue de sa nature, est présenté comme : 

❖ Une (certaine) affection de l’être en tant qu’être, et donc de tout être, 

❖ Une sorte d’attribut, qui n’est ni celui de la matière ni celui de la divinité, mais celui de l’être, 

❖ Une condition nécessaire pour qu’il puisse y avoir des êtres, qu’il s’agisse des corps et des 

esprits (qui sont quelque part, dans des lieux), et de la divinité (qui est partout), 

❖ Un effet émanant de la divinité, aussi éternel et immuable qu’elle, 

❖ La quantité d’existence de chaque être sous le rapport de l’étendue, de la présence et de la 

subsistance dans l’être. 

 
198 DG, p. 46. 
199 « Et hinc sequitur quod spatium sit entis primario existentis effectus emanativus, quia posito quolibet ente 

ponitur spatium. » 
200 DG, pp. 45-46. 



99 

 

Peut-être pourrions-nous être tentés de penser que l’espace, en tant qu’il émane de Dieu et 

qu’il est l’affection de l’être, est un attribut divin qui ne dit pas son nom. Est-ce que Newton ne 

serait pas en train de rejoindre la philosophie spinoziste ? Relisons la définition de l’attribut que 

Spinoza donne au début du livre I de l’Ethique : 

J’entends par attribut ce que l’entendement perçoit d’une substance comme 

constituant son essence.201 

Cette définition est précisée dans les premières lignes du scolie I de la proposition 10 :  

Par là il apparaît qu’encore bien que deux attributs soient conçus comme 

réellement distincts, c’est-à-dire l’un sans le secours de l’autre, nous ne 

pouvons en conclure cependant qu’ils constituent deux êtres, c’est-à-dire 

deux substances différentes, car il est de la nature d’une substance que 

chacun de ses attributs soit conçu par soi ; puisque tous les attributs qu’elle 

possède ont toujours été à la fois en elle et que l’un ne peut être produit par 

l’autre, mais que chacun exprime la réalité ou l’être de la substance. […].202 

Ce passage fait curieusement penser à ce que nous lisons dans le « De Gravitatione », et ce pour 

deux raisons intrinsèquement liées. Premièrement, Spinoza distingue bien le statut de substance 

de celui d’attribut : la possibilité de concevoir un attribut par lui-même n’implique pas que cet 

attribut existe par lui-même. Deuxièmement, puisqu’un attribut n’existe pas per se, il existe en 

vertu de l’existence d’une substance, et Spinoza présente cette relation comme celle d’une 

expression : l’existence d’un attribut manifeste l’essence de sa substance.203 Nous pouvons être 

tentés de faire le lien entre cette relation d’expression et celle, newtonienne, d’émanation. De 

la sorte, il semblerait également qu’à l’attribut spinoziste – dont fait partie l’étendue204 – 

corresponde l’affection newtonienne. 

Toutefois, si le « De Gravitatione » présente l’espace comme « une sorte d’attribut », il 

ne relie jamais ce terme à la divinité : il émane de Dieu mais il est une affection de tous les 

étants, autrement dit des corps et des esprits qui composent le monde créé. Tout en étant proche 

de la substance divine, il n’en fait pas partie comme c’est le cas chez Spinoza, et il ne s’y 

 
201 Spinoza, Baruch. Ethique, Op.cit  ̧définition 4, p. 21. 
202 Ibid., p. 29. 
203 C’est ce que nous retrouvons aussi dans la définition de Dieu, dans la proposition 11 : « Dieu, c’est-à-dire une 

substance constituée par une infinité d’attributs dont chacun exprime une essence éternelle et infinie, existe 

nécessairement. », Ibid., p. 30. 
204 « Il suit : 2° que la chose pensante et la chose étendue sont ou bien des attributs de Dieu ou bien (Axiome I) des 

affections des attributs de Dieu. », proposition 14, corollaire II, Ibid., p. 35. 



100 

 

identifie pas non plus, comme le défend plus ou moins, selon les textes, Henry More. Le point 

très précis sur lequel Newton se rapproche le plus de Spinoza, c’est sans doute celui de cette 

relation d’expression ou d’émanation. La première semble renvoyer à une métaphore 

mathématique tandis que la seconde est plus physique, mais elles disent toutes deux un rapport 

d’englobement de l’existence de l’étendue dans l’essence de la divinité. 

Peut-être devons-nous d’abord essayer de comprendre plus précisément ce que Newton 

entend dans ce texte par « affection ». L’affectio n’est pas absente des systèmes scolastiques205, 

néanmoins ici elle n’est présentée ni comme un véritable attribut, ni comme une propriété. Nous 

avons vu que le refus d’en faire un attribut renvoie à la critique de la res extensa cartésienne, 

mais pourquoi ne pas dire de l’espace qu’il est une propriété des choses ? Andrew Janiak 

propose la réponse suivante : d’une part, si l’espace était une propriété, il aurait besoin d’un 

porteur (bearer) pour exister ; cela poserait donc le même problème que dans le cas de la notion 

d’attribut. D’autre part, l’espace hériterait des caractéristiques de son porteur. Or – poursuit 

Janiak – l’affection d’un étant dépend, pour son existence, de cet étant, mais n’en dépend pas 

quant à sa nature. 206 Dans le cas de l’espace, cela permet à Newton d’en faire une affection de 

tous les êtres, et ce qu’ils soient corporels ou non-corporels. A partir de cela, nous pouvons en 

déduire que le choix du terme d’affection, parce qu’il est plus large et peu utilisé, consomme la 

rupture d’avec l’identification cartésienne du corps et de l’étendue. Et que ce faisant, il offre la 

possibilité de penser une omniprésence divine plus proche de l’idée que s’en fait Henry More 

que de celle des Scolastiques et de Descartes. 

La référence à une émanation de la divinité dans l’espace-même participe à cette rupture 

puisqu’elle renvoie à une autre tradition : celle du néoplatonisme. Nous le savons, Newton est 

un héritier du néoplatonisme de ses maîtres à Cambridge, qui connaissent eux-mêmes très bien 

les néoplatoniciens florentins. Nous avons vu également qu’il a pu avoir accès à des concepts 

de la Renaissance italienne via ses lectures, de première ou de seconde main, de Gassendi. Dans 

le « De Gravitatione », il ne fait toutefois aucunement référence à la doctrine de l’émanatisme 

telle que nous la lisons chez ces philosophes, de sorte que nous ne pouvons guère en dire plus 

sans risquer de tomber dans l’écueil de la surinterprétation. Nous pouvons toutefois garder cela 

à l’esprit et nous demander si nous en trouverons des traces dans ses œuvres plus tardives. Nous 

pouvons plus facilement supposer qu’à cette époque, il est surtout directement marqué par ses 

 
205 Goclenius, Rodolphus. Lexicon Philosophicum, Quo tanquam clave philosophiae fores aperiuntur, Francofurti, 

1613, pp. 78-79. 
206 Janiak, Andrew. Newton as philosopher, Op.cit., pp. 142-145. 



101 

 

lectures théologiques de ces chrétiens qui, à l’instar de Cyprien de Carthage, d’Arnobe l’Ancien 

ou de Boèce dans le De Trinitate, affirment que Dieu se diffuse partout tout en étant nulle 

part.207  

Mais nous suivons avec plus de confiance la thèse de Betty Jo Teeter Dobbs, qui y voit 

le signe du début de l’engagement de Newton dans la pratique alchimique et du lien fort entre 

ses différents objets d’étude. Peut-être Newton commence-t-il ses recherches avant 1668, mais 

il est en tous cas certain qu’il s’y consacre pleinement à partir de 1668, date à laquelle il installe 

un laboratoire dans les sous-sols de Cambridge. Il écrit ses premiers manuscrits alchimiques à 

partir des années 1670, dont « Propositions » (Keynes MS 12A) et « Of Natures obvious laws 

& processes in vegetation » (Dibner MSS 1031 B). Dans ces manuscrits, on lit des références 

à un principe vital ou végétatif qui se diffuserait dans le monde pour y faire germer la vie. On 

ne lit aucune référence explicite à ce principe dans le « De Gravitatione » mais l’idée 

d’émanation y fait fortement penser. Betty Jo Teeter Dobbs défend la validité de ce lien : 

It is possible, as Newton’s concern for the processes of life and cohesion grew 

apace in the early 1670’, that he amplified his mechanical philosophy further 

by a close reading of the available literature on the Stoic. […] Such reading 

would have affected Newton’s alchemy only in reinforcing certain critical 

ideas, for most of his early alchemical sources were distinctly Neoplatonic in 

tone, and in them the universal spirit or soul of the world already permeated 

the cosmos with its fermental virtue.208 

Le fait que l’idée d’une relation d’émanation soit présente deux fois dans le « De Gravitatione » 

conduit à penser qu’il est en train de se passer quelque chose dans la construction de la pensée 

de Newton sur le rapport entre Dieu et l’espace. Néanmoins, l’absence de référence explicite 

aux auteurs néoplatoniciens et au principe végétatif ne nous autorise pas à l’interpréter plus 

avant. Il va donc falloir conserver cela en mémoire pour la suite de notre enquête afin de voir 

s’il reprend ou non cette idée plus tard. 

Pour l’heure, l’utilisation de la notion d’affection qui relie l’espace aux choses et 

l’utilisation de l’émanation qui relie Dieu à l’espace, montrent que Newton cherche à penser le 

statut ontologique de l’espace dans son rapport avec les corps et les esprits. A ce propos, 

Geoffrey Gorham questionne la nature de la relation de l’espace à Dieu dans le « De 

 
207 Grant, Edward, Much Ado about Nothing, Op.cit., pp. 112-115. 
208 Dobbs, Betty Jo Teeter. The Janus faces of genius, Op.cit., pp. 28-29. 



102 

 

Gravitatione ».209 Il propose trois grandes lignes d’interprétation de cette relation. Il y a d’abord 

l’interprétation selon laquelle l’espace et le temps ne seraient pas essentiellement reliés à Dieu 

(relation d’indépendance). Il y a ensuite l’interprétation dite de causalité, selon laquelle l’espace et 

le temps sont causés par Dieu : c’est celle qui prend en compte la référence à l’émanation. Le 

chercheur en défend une troisième, celle qu’il appelle de « l’assimilation ». Après avoir rejeté la 

thèse de « l’indépendance » telle qu’elle est défendue par Howard Stein210, Geoffrey Gorham 

considère que la relation de l’espace et de Dieu dans le « De Gravitatione » n’est pas, ou pas 

vraiment, une relation de causalité émanative. Pourquoi ? Tout d’abord parce que nous n’y trouvons 

pas de référence à une activité émanative de Dieu via l’espace : l’espace est présenté comme une 

émanation donc nous ne savons pas à quoi elle sert exactement. De plus, Newton ne souscrit pas à 

la définition de l’émanation qui est celle que lui donnent les Scolastiques, à savoir une actualisation 

à travers laquelle le sujet devient actif. Enfin, pour Geoffrey Gorham, si Dieu était une cause 

émanative, il émanerait d’autres choses de lui que l’espace. La relation d’émanation dont il est 

question dans ce manuscrit ne pourrait donc pas être conçue dans une veritable relation de causalité :  

Since everything produced by God is willed, and since (as already noted) 

space and time are not from God’s will, it follows that space and time are not 

produced by God.211 

Autrement dit, pour qu’il y ait causalité, il eût fallu qu’il y ait l’expression d’une volonté 

divine. A fortiori, ajoute Geoffrey Gorham, la relation que Newton dépeint est bien différente 

de celle que More propose : 

If Newton were adhering to the Morean version of emanation, he would 

likewise need to hold that God is extended prior (at least metaphysically if 

not temporally) to the space he emanates. Yet there is no evidence that 

Newton holds this. On the contrary, his view seems to be that God is extended 

only by virtue of space and time.212 

 
209 Gorham, Geoffrey. « Newton on God’s Relation to Space and Time : The Cartesian Framework. », Archiv für 

Geschichte Philosophie, numéro 93, 2011, pp. 281-320. 
210 Stein, Howard. « Newton’s Metaphysics », The Cambridge Companion to Newton, 2004, pp. 256-307 : « This 

can be taken, in rather modern terms, as saying that space is a structure, or « relational system », which can be 

conceived of independently of anything else ; its constituents are individuated just by their relations to one another, 

as elements of this relational system. But the system, or its constitutive elements, none the less can and must 

« affect », in the appropriate way, all things that exist : all existing things have spatial and temporal relations to 

one another by virtue of their having, each one of them, the appropriate kind of relation to the parts of space and 

of duration […]. », p. 272. 
211 Ibid., p. 291. 
212 Ibid., p. 292. 

 



103 

 

Pour Geoffrey Gorham, les affections newtoniennes que sont l’espace et le temps sont 

en vérité équivalentes aux attributs essentiels tels que nous les trouvons chez Descartes : elles 

ne sont donc ni substances, ni accidents, mais sont des façons de penser l’existence de toutes 

les choses. Pour étayer sa thèse, il liste un certain nombre de points communs entre la notion 

newtonienne d’affection et celle d’attribut telle qu’on la trouve dans les Principes de la 

philosophie : tous deux se rapportent à des objets plutôt qu’à des notions, tous deux sont 

communs à toutes les choses ; tous deux sont immuables de sorte que nous les rencontrons 

lorsque nous ôtons aux corps leurs qualités secondaires. De plus, aucun des deux ne sont des 

substances et c’est la raison pour laquelle aucun d’eux ne nous affectent. 

Malgré l’intérêt que suscite cette démonstration, nous y lisons un pas de côté qui biaise 

le texte newtonien. C’est en effet comme si Geoffrey Gorham déplaçait le regard depuis la 

relation de l’espace à Dieu jusqu’à la relation de l’être humain à l’espace, et ce dans une 

psychologie et une épistémologie kantiennes ou proto-kantiennes. Or, dans le « De 

Gravitatione », il n’est que peu mention de la psychologie humaine, si ce n’est pour dire que 

nos idées sont inscrites dans des relations de dépendance les unes par rapport aux autres en 

fonction de l’épaisseur ontologique des objets qu’elles désignent. En outre, cette interprétation 

réhabilite une partie importante de la métaphysique cartésienne, dont nous avons vu longuement 

que Newton la refusait explicitement. Certes, ce n’est pas parce qu’on s’oppose à la philosophie 

d’un autre qu’il ne peut pas arriver qu’on en assimile des aspects. Le « De Gravitatione » 

n’aurait d’ailleurs pas pu exister sans qu’existe avant lui la philosophie cartésienne. Mais 

Newton est très clair dans son rejet de la res extensa, et le désir de comprendre ce qu’il veut 

dire lorsqu’il parle d’émanation et d’affection de l’être ne doit pas nous conduire à l’oublier. 

Prendre au sérieux le choix du mot d’« affection », c’est prendre au sérieux l’effort que 

manifeste ce manuscrit de penser un statut ontologique nouveau pour l’espace.  

La critique par Geoffrey Gorham de l’interprétation causale de l’idée d’émanation 

encourage toutefois à relire un court passage que nous avons survolé précédemment :  

[…] l’étendue est éternelle, infinie, incréée, partout uniforme, nullement 

mobile ni capable de provoquer un changement de mouvement dans les corps 

ou un changement de pensée dans les esprits : quant au corps, il est à 

l’opposé de cela sous tous ces rapports, s’il est vrai que Dieu n’a pas décidé 



104 

 

de le créer partout et toujours. Car, je n’oserai pas refuser à Dieu ce 

pouvoir.213 

Et Newton d’ajouter dans une note de bas de page :  

Et si quelqu’un est d’un avis contraire, qu’il dise où Dieu, pour la première 

fois, a pu créer la matière et d’où il a reçu cette puissance de créer. Ou bien, 

s’il n’y a pas eu de commencement à cette puissance mais que Dieu a 

maintenant la puissance qu’il a de toute éternité, alors c’est de toute éternité 

qu’il a pu créer la matière. Car, c’est la même chose de dire qu’il n’y a 

aucune impuissance en Dieu pour créer et qu’il a toujours eu la puissance 

de créer, qu’il a pu créer et que la matière a toujours pu être créée. De même, 

il faut soit assigner un espace où la matière n’a pas pu être créée depuis le 

commencement soit concéder que Dieu a pu la créer partout à ce moment-

là.214 

De nouveau, en quelques lignes – dans une note – Newton se positionne dans une discussion 

majeure dans l’histoire de la philosophie médiévale. Qu’est-ce à dire ? 

Le 7 mars 1277, l’évêque Etienne Tempier condamne 219 thèses qui auraient été 

défendues ou simplement discutées à l’Université de Paris.215 Une grande partie de ces thèses 

censurées renvoient à la philosophie aristotélicienne, et en particulier au rapport au Premier 

Moteur avec le monde. Certaines touchent plus précisément encore la question de l’éternité du 

 
213 DG, pp. 60-62. 
214 DG, p. 62. 
215 Tempier, Etienne. La condamnation parisienne de 1277, texte latin édité, traduit et commenté par D.Piché, avec 

la collaboration de C.Lafleur, Vrin, collection « Sic et Non », Paris, 1999. Sur le contexte de cet acte de censure, 

nous renvoyons au commentaire de David Piché, pp. 151-288. « La condamnation parisienne de 1277 est donc 

l’œuvre de représentants du néo-augustinisme. Elle marque ainsi la consécration des positions doctrinales de cette 

école de pensée. Sur le plan de la polémique, le néo-augustinisme se caractérise – répétons-le afin d’éviter certaines 

erreurs de perspective – par la résistance qu’il oppose non pas à la philosophie en général, mais bien plus 

spécifiquement à un ensemble de thèses du péripatétisme gréco-arabe jugées trop audacieuses à l’aune d’une 

fidélité indéfectible à l’esprit d’Augustin, ou encore par le refus d’une conception par trop « autonomiste » de 

philosopher. Il serait donc faux de comprendre l’acte de censure parisien de 1277 comme étant un geste de 

répression de la raison philosophique au nom de la foi chrétienne. En effet, les théologiens des années 1270 sont 

tous, à des degrés divers, des aristotéliciens : de façon minimale lorsqu’ils appliquent la méthode dialectique au 

traitement rationnel de leur foi ; de façon plus prononcée dans la mesure où ils empruntent certains contenus de 

pensée à l’aristotélisme. Il s’agit donc plutôt d’une « bataille » opposant deux rationalités spécifiques, l’une 

religieuse, l’autre philosophique. C’est pourquoi, tout autant qu’une mesure visant la protection du « patrimoine » 

catholique contre l’érosion que pouvait lui faire subir l’essor d’une pensée philosophique « païenne », la 

condamnation parisienne de 1277 doit également être interprétée comme une intervention dont l’un des principaux 

objectifs – bien qu’il ne fût évidemment pas avoué comme tel par l’évêque Tempier et son équipe de censeurs – 

consistait à assurer la prééminence, au sein de l’institution universitaire, d’une théologie à teneur philosophique 

particulière, le néo-augustinisme. », pp. 170-171. 



105 

 

monde, et s’opposent à l’idée chrétienne d’une création ex nihilo. En effet, pour Aristote, parce 

que l’être ne peut surgir du non-être, le monde est nécessairement éternel et inengendré. Comme 

l’explique Edward Grant : 

Few topics in the thirteenth century were more controversial than that of the 

eternity of the world. As the most prestigious supporters of the world’s 

eternity – and by eternity is meant without beginning or end – Aristotle and 

Averroës had places Christian scholastics in a harsh dilemma : either believe 

that the world was uncreated and without beginning, which was contrary to 

traditional interpretations of Scripture, or accept the existence of a pre-

creation void space in which the world was created.216  

La philosophie médiévale européenne oscille entre sa fidélité envers l’aristotélisme et les 

dogmes de la foi chrétienne. Lorsque la philosophie aristotélicienne risque de faire vaciller les 

dogmes, le choix est souvent fait en faveur de la religion : Aristote se serait trompé, ou serait 

mal compris, et la lumière de la foi dépasserait la lumière naturelle, et nécessairement limitée. 

La condamnation de 1277 fait référence explicitement à ce dilemme en refusant l’article 87, qui 

stipule que : 

Le monde est éternel quant à toutes les espèces contenues en lui ; et le temps 

est éternel, ainsi que le mouvement, la matière, l’agent et le patient ; et <c’est 

ainsi> parce que <tout cela> procède de la puissance infinie de Dieu, et il 

est impossible qu’il y ait innovation dans l’effet sans une innovation dans la 

cause.217 

Mais nous trouvons d’autres articles condamnés qui défendent une éternité qui nie l’acte divin 

de la création ou qui concurrence celle du Dieu chrétien.218 Concentrons-nous sur l’article 5 : 

Toutes les réalités séparées sont coéternelles au premier principe.219 

Et sur l’article 201, tout à fait anti-aristotélicien : 

Celui qui engendre le monde dans sa totalité suppose le vide, car le lieu 

précède nécessairement ce qui est engendré dans un lieu ; et alors, avant la 

 
216 Grant, Edward. Much Ado about Nothing, Op.cit., p. 110. 
217 Tempier, Etienne. La condamnation parisienne de 1277, Op.cit., p. 107. 
218 Il s’agit des articles 4, 5, 52, et 80. 
219 Ibid., p.81. 



106 

 

génération du monde, il y aurait eu un lieu sans une réalité localisée <dans 

ce lieu>, ce qui est le vide.220 

Quatre siècles plus tard, la condamnation de 1277 a laissé des séquelles dans l’ordre des 

représentations, au point que Newton se sent, consciemment ou non, obligé d’écrire une note 

dans laquelle il affirme qu’il y a eu acte de création et ce, de toute éternité, et dans laquelle il 

affirme que, pour que cette création ait pu avoir lieu, il faut qu’ait existé de toute éternité un 

espace dans lequel elle ait pu avoir lieu. 

Si Newton faisait de l’espace une substance, et donc une substance incréée, il donnerait 

un concurrent à Dieu – chose qu’il refuse par ailleurs de faire en rejetant la forme 

aristotélicienne et la doctrine de l’âme du monde. S’il veut que son raisonnement soit cohérent 

par rapport à son affirmation de l’unicité et de la toute-puissance de Dieu, il ne peut défendre 

que l’espace soit incréé et éternel que s’il lui refuse le statut de substance. Par conséquent, la 

relation d’émanation à laquelle il fait référence est suffisamment vague pour donner une 

épaisseur ontologique à l’espace tout en le subordonnant à l’essence divine. Dire que l’espace 

n’est pas créé mais qu’il émane de Dieu, c’est échapper à un schéma causal strict et 

problématique, mais ce n’est pas refuser toute causalité. Il y a causalité : seulement la cause 

n’est pas la volonté divine, mais l’existence divine. Parce que Dieu existe, et ce de toute éternité, 

alors l’espace existe, et ce de toute éternité. 

3. Vers quoi fait signe le « De Gravitatione » ? 

 Le « De Gravitatione » se présente comme une matrice, à la fois de la réflexion physique 

et de la pensée métaphysique du jeune Newton. La grande parenthèse qui suit la définition 4 est 

en apparence peu constructive et plus de l’ordre d’une critique de la philosophie cartésienne. 

Cette déconstruction de la définition de l’étendue comme res extensa se comprend d’abord à 

l’aune du projet d’une mécanique universelle : en effet, Newton montre que la physique 

cartésienne empêche le calcul du mouvement des corps parce qu’elle rejette l’existence du vide, 

suppose celle des tourbillons de matière et fait de l’étendue la propriété des corps. Le 

mouvement devient difficilement pensable puisque les trajectoires et les vitesses sont 

relativisées les unes par rapport aux autres, sans repère fixe. Partisan de l’existence du vide et 

du mouvement théorique rectiligne et uniforme, Newton manifeste un souci de cohérence 

logique et mécanique et dresse le portrait d’un Descartes qui, par excès de prudence et par 

attachement à des fictions inconséquentes, fait obstacle au progrès de la connaissance. En outre, 

 
220 Ibid., article 201, p. 141. 



107 

 

dans le droit fil des néoplatoniciens de Cambridge, Newton dénonce cette philosophie 

cartésienne qui détache Dieu du monde créé et qui le rejette nulle part. 

 Il n’en demeure pas moins que nous pouvons reconstituer les idées proprement 

newtoniennes qui germent entre les respirations de ses paragraphes critiques. Cet « espace » 

dont parle Newton et qui n’est pas encore le nôtre, ce spatium qu’il privilégie de plus en plus, 

au fil des pages, au locum ancien, s’apparente à une chose sans être une substance. Ni attribut 

ni néant, il existe, il est pensable, il n’est pas dépendant des corps, mais il n’est pas non plus 

indépendant ni agent. Il n’est ni de l’air, ni un éther fin et peut-être impliqué dans le phénomène 

de l’attraction ; il n’a rien à voir avec une anima mundi. 

 Infini en imagination et en acte, il est composé d’une infinité et d’une diversité de figures 

géométriques, divisibles en une infinité de points sans épaisseur matérielle. Sa nature est une 

énigme, à mi-chemin entre la physique et la mathématique. Elle permet de fonder un univers 

plus vide que plein, mouvant et formalisable. Nous l’avons vu, Newton a cette formulation 

ambivalente : l’espace a la perfection de ce qui y est étendu. Qu’est-ce que cela signifie ? Doit-

on en conclure qu’il est parfait, de fait, ou qu’il pourrait l’être, potentiellement ? Newton 

désigne-t-il les corps matériels, les esprits étendus, Dieu lui-même ? Il nous faudra être vigilant, 

et voir si cette question de la perfection resurgit dans les textes ultérieurs : il en va en effet, non 

seulement de la détermination du statut ontologique de l’espace, mais aussi de son rapport avec 

les croyances religieuses de Newton. Plus ou moins parfait, en tous cas éternel et incréé, il serait 

un concurrent de Dieu, voire une divinité lui-même, s’il était une substance. Mais Newton se 

garde du danger, et en fait autre chose qu’une divinité. L’existence de cette chose qu’est 

l’espace, qui ressemble à une substance sans en être une, est comme une production 

épiphénoménale de l’existence de Dieu. Elle est à Dieu ce qu’est l’ombre au corps. 

 Le fait que le « De Gravitatione » soit resté inachevé n’est pas le signe d’un simple 

abandon. Cela dit en vérité beaucoup : il est une étape première et importante d’une pensée en 

devenir qui s’arrête soudain, silencieuse, le temps de prendre un nouvel élan et de trouver, peut-

être, d’autres mots pour dire les choses. L’objet qu’est l’espace newtonien – à défaut d’un 

meilleur terme. C’est un objet qui se trouve au croisement d’au moins quatre champs, à savoir 

la physique, la mathématique, la théologie et l’ontologie. Deux grandes questions se posent et 

s’entrecroisent : pour Newton, est-il l’objet privilégié de l’un de ces champs ? Et de quelle 

nature est-il ? En outre, ces questions s’inscrivent dans un contexte de transformation de 

l’ontologie jusque-là dominante et dans le processus d’éclatement, pour reprendre l’image 

d’Alexandre Koyré, du cosmos hérité des Grecs. 



108 

 

Chapitre 3 

Simplicité et perfection de l’espace dans le manuscrit « Tempus et 

Locus » 

 

 

« L’univers se trouvait justifié,  

l’univers avait brusquement conquis les dimensions illimitées de l’espérance. » 

Jorge Luis Borges, La bibliothèque de Babel. 

 

 

Le « De Gravitatione » insiste sur le risque de nullibisme dans lequel Descartes, qui 

serait trop peu soucieux de Dieu, tomberait. Or si Dieu est quelque part, où peut-il être sans que 

sa transcendance et son immatérialité soient remises en question ? En le situant quelque part, 

ne le faisons-nous pas nécessairement ressembler à un corps étendu, mesurable, divisible ? 

Dans la perspective cartésienne, ce serait en effet dégrader la divinité que de l’inclure dans le 

monde et que de lui donner, ce faisant, une étendue. Descartes distingue, dans les Réponses aux 

Secondes Objections, le Dieu véritable et souverainement parfait des divinités chimériques que 

nous fabriquons en mêlant des idées qui se contredisent les unes les autres. Un dieu corporel ne 

pourrait prétendre à aucune perfection étant donné que le corps est fini, périssable, impur. Parmi 

ces défauts, il y a le fait… 

… par exemple, que le corps soit divisible en parties, que chacune de ses 

parties ne soit pas l’autre, et autres semblables ; car c’est une chose de soi 

manifeste que c’est une plus grande perfection de ne pouvoir être divisé que 

de le pouvoir être, etc. Que si vous entendez seulement ce qui est très parfait 

dans le genre du corps, cela n’est point le vrai Dieu.221 

L’imperfection implique donc la divisibilité et les corps, en tant qu’ils sont divisibles, ne 

peuvent être dits parfaits. Une divinité corporelle ou une divinité étendue – dans la mesure où 

 
221 AT, IX, 109 (orthographe modernisée). 



109 

 

cela s’équivaut dans le système cartésien – est une fiction inconséquente qui n’a aucun rapport 

avec la perfection absolue de Dieu. 

Toutefois, nous avons vu que Newton souscrit à la définition plus large de l’étendue 

telle que More la propose, en vain, à Descartes. Tout en détachant le spatium des corps, il lui 

confère une nature à la fois physique et mathématique. L’espace peut donc être occupé par des 

corps mais sans être jamais réellement divisible. Sa seule divisibilité est intelligible et ne fait 

pas obstacle à une omniprésence substantielle de Dieu. C’est sans doute pour cela que le « De 

Gravitatione » évoque comme en passant la question du degré de sa perfection. 

Le danger d’une divisibilité d’une divinité étendue paraît moins important pour Newton 

que celui qu’elle risquerait à cause de la doctrine de la Trinité. Comme dans le cas de la 

croyance dans une âme du monde ou du culte des ancêtres, il s’agirait pour lui d’une atteinte à 

l’unité divine. Il n’y a qu’un Dieu ; l’idée qu’il puisse être divisé en trois personnes tout en 

conservant sa simplicité – et donc sa perfection – introduit de l’irrationnalité dans la plus 

rationnelle des religions. Chez les penseurs qui croient dans la consubstantialité du Christ et qui 

considèrent la Trinité comme un évident miracle, le nombre trois accède à une certaine forme 

de sacralité. C’est ainsi qu’ils lisent le début du premier chapitre du Traité du ciel, dans lequel 

Aristote définit le corps comme ce qui est divisible « selon trois dimensions ». Pour justifier 

que ces trois dimensions seraient les seules dimensions existantes, Aristote se réfère à 

l’importance du nombre trois pour les pythagoriciens, la triade renvoyant au commencement, 

au milieu et à la fin, et donc au Tout.222 Pour ses lecteurs chrétiens, le monde étant la production 

d’un Dieu à la fois simple et pluriel, il en serait la manifestation :  au commencement, au milieu 

et à la fin correspondraient les trois personnes divines et, pour certains, le centre, la contenance 

et les limites du monde. Nous reviendrons plus tard sur ce point ; pour l’instant arrêtons-nous 

sur l’importance qu’acquiert ainsi pour ces auteurs la tridimensionnalité. Celle-ci devient gage 

de perfection. C’est de la sorte qu’Oresme la commente dans son commentaire du Traité du 

ciel :  

Il vouloit dire que en chascune chose est aucune trinité, et en ce appert la 

perfection de elle. Et pour ce, la magnitude qui a .iii. dimensions est parfaite, 

quar elle a toutes dimensions. […] Nous disons que chascune chose est 

parfaite parce que elle a un commencement et moien et fin ou 

acomplissement. Mais ces termes ne sont pas distintes royalment en chose 

 
222 Aristote. Traité du ciel, Œuvres complètes, Op.cit., 268a10-20, pp. 701-702. 



110 

 

pardurable, et selon ce disoit Nostre Seingneur : Je sui commencement et fin. 

Et aussi : en la circunference d’un cercle le commencement est partout 

indifferenment. […] ce est signe que trinité est es natures des choses et est es 

creatures, et que nature nous enseingne a Dieu louer selonc ces nombre.223 

Ce commentaire traduit le souci médiéval de trouver des points de concordance entre la 

philosophie péripatéticienne et la religion catholique. Il est alors impensable d’étudier la nature 

et l’ordre du monde sans y lire des échos de la divinité et sans se positionner sur le plan 

ontothéologique. 

C’est dans ce contexte que Newton construit tout au long de son œuvre une nouvelle 

idée de l’espace et la fait accéder à une forme de perfection. Sur le plan historique et 

philosophique, il serait absurde d’en faire abstraction, et de céder à une interprétation purement 

positiviste en voyant simplement Newton comme le précurseur ou le pionner de l’idée d’espace 

qui est celle de la science d’aujourd’hui. L’attention s’est jusqu’à présent principalement 

concentrée sur le concept d’espace absolu, tel qu’il est développé dans le scholie des Définitions 

des Principes mathématiques de la philosophie naturelle, ainsi que sur les Questions 28 et 31 

de l’Optique et le très célèbre Scholie Général. Ces textes sont centraux dans la pensée 

newtonienne, disent les commentateurs qui, comme Alexandre Koyré ou Betty Jo Teeter 

Dobbs, chacun ou chacune à leur manière, mettent l’accent sur la dimension métaphysique de 

l’œuvre du savant. A cela, d’aucuns pourraient rétorquer qu’il s’agit de textes annexes, des 

scholies courts et ajoutés après coup, comme pour donner un peu plus de profondeur à un travail 

qui en a pourtant suffisamment. Pourtant, est-il nécessaire de choisir entre ces deux 

interprétations ? N’est-ce pas rejeter d’entrée de jeu la rationalité particulière qui serait à 

l’œuvre de façon souterraine dans ses travaux pourtant si divers ? Ne manque-t-il pas des 

éléments qui nous permettraient de confirmer l’hypothèse de l’unité fondamentale de son travail 

et de la prévalence de ses enjeux théologiques ? 

Ces éléments, un manuscrit encore peu connu nous les donne. Dans les manuscrits du 

lot Portsmouth numéro 3965, il y a en effet quelques feuillets qui proposent une réflexion sur 

le lieu, l’espace et le temps en huit paragraphes. Il s’agit des folios 541r-543v et 545r-546r. Ces 

feuillets, qui ont été recoupés par James McGuire, composent le manuscrit que nous pouvons 

 
223 Oresme, Nicole. Le Livre du ciel et du monde, edited by Albert D.Menut and Alexander J.Denomy, translated 

by Albert D.Menut, The University of Wisconsin Press, Pays-Bas, 1968, pp. 49-50. 



111 

 

désigner sous le nom de « Tempus et Locus » et qui n’a pas été publié du vivant de Newton.224 

« Tempus et Locus » a été publié en latin et traduit en anglais par James McGuire en 1978225, 

puis traduit en français par Luc Peterschmitt en 2013226 : c’est sur la version latine et sur cette 

traduction française, qui lui est très proche, que nous travaillerons.227 

Ce bref manuscrit aurait été écrit au début des années 1690, c’est-à-dire après la 

rédaction du « De Gravitatione ».228 Nous pouvons préciser les choses en supposant qu’il date 

sans doute d’avant la crise de santé importante qu’a connue Newton en 1693 – une crise qui 

aurait été, soit un épisode de dépression (voire de démence), soit un empoisonnement au 

mercure.229 Dans tous les cas, à partir de la décennie 1690, Newton a produit moins de 

nouveautés théoriques en physique : tout en continuant ses travaux alchimiques, il s’est surtout 

consacré à retravailler la mise en forme des Principes mathématiques de la philosophie 

naturelle et à préparer la première édition et les suivantes de son deuxième grand ouvrage, 

l’Optique. Parallèlement à cela, trois textes, à savoir « Tempus et Locus », les scholies dites 

« classiques » et le Scholie Général de 1713 et de 1727, témoignent d’un effort pour donner à 

ses propositions physiques une assise théologico-métaphysique. « Tempus et Locus » reprend 

ainsi le flambeau du « De Gravitatione », mais cette fois il s’agit moins d’une prise de position 

 
224 Ces feuillets sont consultables sur le site de la Bibliothèque numérique de l’Université de Cambridge : 

http://cudl.lib.cam.ac.uk/view/MS-ADD-03965/1 
225 McGuire, James, E. « Newton on Place, Time and God : An Unpublished Source », The British Journal for the 

History of Science, 11, 38, 1978, pp. 114-129. 
226 Peterschmitt, Luc. Espace et métaphysique de Gassendi à Kant (anthologie), Op.cit, pp. 188-191. 
227 Certains éléments d’analyse de ce chapitre ont été repris (en particulier le rapport à Spinoza et au Zohar) et 

retravaillés dans le cadre d’un article, accepté en janvier 2022 : Sadaillan, Clémence. « Le manuscrit « Tempus et 

Locus ». L’espace newtonien et la prisca theologia », Philosophia scientiae, 26, n°2, 2022 (à paraître). 
228 James McGuire et Luc Peterschmitt s’accordent sur ce point. 
229 « Constamment exposé, trente ans durant, au mercure, tant sous forme de vapeur que dans les compositions 

qu’il testait, Newton aurait été particulièrement chanceux d’éviter tout empoisonnement. Toutefois il faut ajouter 

que ne sont pas mentionnés d’autres symptômes de l’empoisonnement au mercure comme les tremblements et la 

perte des dents. Seitz et Lettvin prétendent lui trouver une écriture tremblée au milieu des années 1690. J’ai été 

très attentif à l’écriture de Newton, mais sans rien y déceler de la sorte. En outre, il est particulièrement significatif 

que Newton se soit remis si rapidement, alors que les effets de l’empoisonnement par le mercure sont, on le sait, 

persistants. En outre, une explication purement physiologique de son comportement aberrant écarte de trop 

nombreux facteurs. Je trouverais plausible une variante de l’ancienne théorie de l’épuisement. Comme je l’ai dit, 

le début des années 1690 représente une période d’intense activité intellectuelle pour Newton qui tentait de 

rassembler les différents fils de ses entreprises disparates en un tissu cohérent. L’excitation intellectuelle l’avait 

toujours conduit à l’extrémité de ses limites et parfois au-delà. Sa dépression de 1693 n’avait pas grande différence 

avec son comportement des années 1677-1678. », Westfall, Richard, Newton, Op.cit., p. 575. Dans la 

correspondance de Newton, nous trouvons une lettre adressée à Locke le 15/10/1693 et dans laquelle le philosophe 

écrit simplement : « The last winter by sleeping too often by my fire I got an ill habit of sleeping & a distemper 

wch this summer has been epidemical put me further out of order, so that when I wrote to you I had not slept an 

hour a night for a fortnight together & for 5 nights together not a wink. I remember I wrote to you but what I said 

of your book I remember not. », Correspondence of Isaac Newton, volume III, Op.cit., p. 284. 

http://cudl.lib.cam.ac.uk/view/MS-ADD-03965/1


112 

 

critique vis-à-vis de la conception cartésienne de l’étendue, que d’une réflexion constructive 

sur ce que sont le lieu et le temps et sur le rapport qu’entretiennent l’espace et la divinité. 

C’est un manuscrit qui relie intrinsèquement la pensée positivement scientifique de 

Newton à sa pensée théologique. Dans les années 1670-1680, après être rentré de plain-pied 

dans la communauté scientifique230,  Newton se dévoue à la fois, d’une part, à l’élaboration des 

Principes mathématiques de la philosophie naturelle et, d’autre part, à ses lectures 

théologiques. A partir de 1670, les notes de lecture et les manuscrits sur la prisca theologia et 

l’histoire de ses corruptions se multiplient.231 Il y a fort à parier que c’est entre 1670 et 1675 

que Newton prend connaissance de la doctrine antitrinitaire et qu’il adhère secrètement à 

l’arianisme, et ce jusqu’à la fin de sa vie. En effet, ce refus de la consubstantialité du Christ et 

l’affirmation de l’unicité de la personne divine se manifestent dans ses écrits, y compris dans 

ceux qui sont postérieurs à 1675. Newton envisage de quitter son poste pour éviter l’ordination, 

mais il bénéficie finalement et mystérieusement d’une exemption en mars 1675232. Pour autant, 

son intérêt pour la théologie ne s’éteint pas. Durant la décennie où il rédige « Tempus et Locus », 

il entretient une correspondance avec John Locke sur les Ecritures et répond aux questions de 

Richard Bentley. A l’attention de ce dernier, il explique des phénomènes physiques tout en leur 

attribuant une cause qui n’est pas « blind & fortuitous but very well skilled in Mechanicks and 

Geometry »233. Cette cause, c’est la divinité qui a peuplé le monde de corps célestes, dont la 

volonté et l’intelligence guident le bras et qui ne délègue son pouvoir à rien ni personne.234 Si 

Bentley pose de telles questions à Newton, c’est afin de préparer les sermons qu’il doit faire à 

la fondation Robert Boyle. En effet, l’alchimiste décède en 1691, mettant un terme à une 

relation de travail importante avec Newton, qui l’avait rencontré à plusieurs reprises à partir 

sans doute de 1675 et qui lui écrivait régulièrement.235 La mort de Boyle ne signe pas la fin des 

recherches alchimiques de Newton, bien au contraire : il faudra que nous nous demandions si 

dans le manuscrit « Tempus et Locus » nous en retrouvons des traces. 

En 1687, Edmond Halley parvient à faire publier la première édition des Principes 

mathématiques de la philosophie naturelle. Dans le scholie des Définitions, Newton 

 
230 En effet, après avoir fabriqué en 1669 son premier télescope à réflexion et avoir obtenu la chaire lucasienne de 

mathématiques à Trinity College, Newton est élu membre de la Royal Society en 1672. 
231 http://www.newtonproject.ox.ac.uk/texts/newtons-works/religious  
232 Westfall, Richard, Newton, Op.cit., pp. 381-382. 
233 Lettre de Newton à Bentley du 10/12/1692, Correspondence of Isaac Newton, volume III, Op.cit., p. 235. On 

lit, un peu plus loin dans cette même lettre : « […] that harmony in ye system wch (as I explained above) was the 

effect of choice rather then of chance. », p. 236. 
234 Ibid., pp. 233-256. L’image du bras divin est reprise à Newton lui-même, dans sa lettre du11/02/1693. 
235 Burtt, Edwin Arthur, The Metaphysics of sir Isaac Newton, Op.cit., pp. 155-201. 

http://www.newtonproject.ox.ac.uk/texts/newtons-works/religious


113 

 

conceptualise pour la première fois ce qu’il entend par temps, espace et mouvements absolus.236 

Le manuscrit « Tempus et Locus » et les scholies dites « classiques » montrent que Newton 

n’est pas pleinement satisfait de cette première édition et qu’il la remet continuellement sur 

l’ouvrage. Ce qui l’intéresse visiblement, c’est tout d’abord le rapport entre ces entités prises 

absolument et l’omniprésence divine et, ensuite, le rapport entre sa philosophie naturelle et les 

philosophies antérieures. Au sujet de la relation de Dieu au temps et à l’espace absolus, Luc 

Peterschmitt écrit :  

Ces questions n’apparaissent pas en 1687 dans le scolie des définitions. Cela 

ne signifie cependant pas qu’elles ne se posent pas à Newton. Il en avait déjà 

donné une première élaboration dans un manuscrit De Gravitatione avant 

1687, et il y revient ici, juste après la première édition des Principia 

mathematica. Ces considérations sont, à ses yeux, essentielles. A la fois 

conceptuellement et historiquement, on voit assez bien comment elles sont 

liées : la définition qu’il donne de l’espace absolu les appelle. On ne peut 

donc s’en tenir à une lecture strictement positiviste du scolie des définitions 

qui ne verrait dans l’espace absolu de Newton qu’un concept 

mathématique.237 

La lecture positiviste dont parle Luc Peterschmitt est celle qui consisterait à conclure que les 

concepts d’espace et de temps absolus n’ont d’importance que pour permettre de penser le 

mouvement. Bien sûr, l’espace et le temps absolus rendent possible une conception toute 

moderne du mouvement et donnent la possibilité de le calculer, mais ils répondent à un 

deuxième enjeu. Ils sont absolus parce qu’ils sont relatifs à une divinité absolument présente 

partout. L’importance de l’omniprésence de Dieu dans la pensée newtonienne et sa forte 

adhésion à l’unicité de la personne et du pouvoir divins conduisent à supposer que le temps et 

l’espace absolus résultent à la fois de la nécessité physique de penser le mouvement et de la 

définition newtonienne de la divinité. Dès lors, « Tempus et Locus » joue le rôle d’un maillon 

essentiel pour comprendre l’histoire de la pensée de Newton : il ne peut exister que parce 

qu’auparavant Newton s’est détaché clairement de Descartes et que parce qu’il a rédigé la 

première version de son grand-œuvre de mécanicien de la Terre et des cieux. Et dans le même 

 
236 Funkenstein, Amos, Theology and the scientific imagination, Op.cit., pp. 42-116. 
237 Peterschmitt, Luc. Espace et métaphysique de Gassendi à Kant (anthologie), Op.cit, p. 175. 



114 

 

temps, en tant que synthèse ponctuelle d’une réflexion théologique, il révèle l’unité de la pensée 

du savant et anticipe l’écriture du Scholie Général et des Questions 28 et 31 de l’Optique.238 

« Tempus et Locus » se situe donc au croisement des différents domaines d’étude de 

Newton : il est écrit au moment où Newton systématise sa physique et prouve l’universalité de 

la loi de la gravitation, au moment où il avance passionnément dans ses recherches alchimiques 

et devient un véritable « philosopher by fire » qui agit plus qu’il ne lit, et au moment où il est 

devenu un érudit et un partisan de la doctrine d’une religion primitive et anti-trinitaire.  

Après avoir lu le « De Gravitatione » et sachant tout cela, notre analyse sera guidée par 

deux questions, principales et entrelacées : 

❖ « Tempus et Locus » offre-t-il une progression ou, à tout le moins, un effort de précision, 

quant à la détermination ontologique de l’espace ? 

❖ Puisque « Tempus et Locus » est écrit à une période où Newton mène de front ses 

différents travaux, s’agit-il d’un manuscrit qui révèle l’unité de la pensée newtonienne 

ou la tentative de lui donner une cohérence ? Ou bien dire cela, c’est céder au fantasme 

illusoire d’une unité intentionnelle, systématique et a priori ? 

1. Le temps et le lieu, affections communes de toutes les choses 

Le premier paragraphe du manuscrit est très court :  

§1. Le Temps et le Lieu sont des affections communes de toutes les choses 

sans lesquelles rien ne peut exister. Toutes les choses sont dans le temps pour 

ce qui concerne la durée de l’existence et dans le lieu pour ce qui concerne 

la grandeur de la présence.239  

Nous retrouvons ici l’étrange statut d’affection que Newton donnait à l’espace dans le « De 

Gravitatione ». Il n’y a que dans ces deux manuscrits qu’il présente ainsi l’espace ou le lieu : il 

le définit également comme « quantité » et c’est ce terme qu’il conserve dans tous les autres 

textes. Pour exemple, dans le scholie des Définitions, lorsqu’il distingue clairement le temps, 

l’espace et le mouvement absolus du temps, de l’espace et du mouvement relatifs, Newton écrit 

 
238 Nous inscrivons donc notre lecture dans la filiation de l’interprétation proposée par Luc Peterschmitt et par 

James McGuire (dans « Newton on Place, Time and God : An Unpublished Source », The British Journal for the 

History of Science, 11, 38, 1978, voir les pages 124-126 en particulier). 
239 TL, p. 188. « Tempus et Locus sunt omnium rerum affectiones communes sine quibus nihil potest existere. In 

tempore sunt omnia quoad durationem existentiae & in loco quoad amplitudinem praesentiae. Et quod nunquam 

nusquam est, id in rerum natura non est. » 



115 

 

qu’« il convient de distinguer ces quantités en absolues et relatives, vraies et apparentes, 

mathématiques et vulgaires. »240. 

« Tempus et Locus » a été écrit un peu plus de dix ans après la publication de l’Ethique 

de Spinoza, de sorte que nous sommes conduits à interroger de nouveau un éventuel lien entre 

les deux et à nous demander dans quelle mesure l’usage par Newton de la catégorie de 

l’affection pourrait faire écho à la définition spinoziste du mode comme affection : 

V. J’entends par mode les affections d’une substance, autrement dit ce qui 

est dans une autre chose, par le moyen de laquelle il est aussi conçu.241 

Le mode doit être distingué de l’attribut qui, selon la définition 4, renvoie au point de vue de 

l’entendement en tant qu’il perçoit la substance : 

IV. J’entends par attribut ce que l’entendement perçoit d’une substance 

comme constituant son essence.242 

Un attribut est ce par quoi nous pouvons connaître la substance243 ; tandis qu’un mode 

s’apparente à un attribut dans la mesure où il est relatif à une substance (la même, à savoir 

Dieu), et dans la mesure où il ne peut pas exister sans elle. Mais un mode ou une affection de 

la substance renvoie à un niveau de singularité plus grand. Il n’est pas infini comme l’est en 

son genre chacun des attributs de la substance ; il est au contraire une modification limitée, 

bornée, parce que particulière, de la substance infinie. La difficulté qui se pose alors est grande : 

comment une substance infinie et ses productions finies sont-elles articulées ? Et comment 

concevoir cette articulation ? Pour reprendre les mots de Sophie Laveran : « comment concevoir 

un rapport qui implique à la fois l’intériorité et la différence » ?244 L’autrice montre que 

l’interprétation hégélienne de ce rapport conduit à plaquer sur l’ontologie spinoziste les 

catégories aristotéliciennes et à refuser aux modes une réalité que posséderait, seule, la 

substance infinie. Elle ajoute : 

Par ailleurs, comme le remarque Jon Miller, la thèse de l’unicité de la 

substance n’implique pas celle de la non-réalité des choses singulières ; pour 

 
240 Principes, Op.cit., p. 30. 
241 Spinoza, Baruch. Ethique, Op.cit., p. 21. 
242 Ibid. 
243 Cela rejoint ce que Spinoza écrit auparavant dans le chapitre VII du Court Traité, in Œuvres I, traduction et 

notes par C.Appuhn, GF Flammarion, Paris, 1964, pp. 78-79. 
244 Laveran, Sophie. Le Concours des parties, Critique de l’atomisme et redéfinition du singulier chez Spinoza, 

Classiques Garnier, 2014, p.98. Plus généralement, voir les pages 88-173. 



116 

 

que cette conclusion puisse être rétablie, il faudrait ajouter une deuxième 

prémisse, à savoir la thèse que seules les substances sont réelles. Or Spinoza 

n’affirme rien de tel ; au contraire, dès lors qu’il pose que « tout ce qui est 

est ou en soi ou en autre chose », il faut en conclure que l’être peut aussi 

s’attribuer à « ce qui est en autre chose », c’est-à-dire aux modes.245 

Cette substance infinie, la divinité, est, existe et agit en tant que cause de tout ce qui est. 

Autrement dit, les modes et les attributs expriment la substance divine, soit de manière infinie, 

soit de manière finie ; les modes sont des manifestations de la puissance divine et ne peuvent 

être connus que par le truchement de l’attribut auquel ils correspondent. Par exemple, la 

connaissance adéquate d’un corps particulier ne peut se faire que par la connaissance adéquate 

de l’attribut de l’étendue. En ce sens, l’Ethique complexifie le schéma antérieur des Pensées 

métaphysiques qui identifiaient mode et attribut.246 La distinction entre mode et attribut tend 

dès lors à éloigner les modes de la substance divine puisque, contrairement aux attributs, les 

modes ne s’identifient pas à la substance qu’ils expriment. Si les modes sont des expressions 

immédiates en nombre infini de la substance divine infinie247, s’ils sont causés par elle, ils ne 

la contiennent pas. Spinoza prend le contrepied de la conception cartésienne du mode : chez 

Descartes, ce sont les attributs qui sont en étroite relation avec la substance tandis que les modes 

sont relégués au rang de réalité secondaire et accidentelle.248 Dans l’Ethique, les modes 

expriment la substance qui les produit puisqu’ils actualisent sa caractéristique première, qui est 

celle d’être une cause. 

Cela étant dit, comment comprendre que Spinoza ait choisi d’utiliser le mot 

d’« affection » pour désigner les modes ? Etant donné que le mode est une manière d’être de la 

substance, nous pouvons en déduire que dans ses différents modes la substance divine s’affecte 

elle-même, se modifie elle-même. Cela signifie que la substance en tant que cause en soi ne 

doit pas être conçue de façon figée, mais de façon dynamique comme cause de soi et cause de 

son propre devenir. La reprise de la distinction entre nature naturante et nature naturée, dans le 

scholie de la proposition 29 de la partie I249, conduit à enrichir davantage encore la notion de 

 
245 Ibid., p.99. 
246 « Nous poursuivrons donc notre affaire en disant que les affections de l’Être sont certains attributs sous lesquels 

nous connaissons l’essence ou l’existence de chaque être, de laquelle cependant il ne se distingue que par une 

distinction de Raison. », écrit-il dans le chapitre III des Pensées métaphysiques, Op.cit, p. 345. 
247 Baruch, Spinoza. Ethique, I, 16. 
248 Descartes, René. Principes de la philosophie, I, 61. 
249 « […] je veux expliquer ici ce qu’il faut entendre par Nature Naturante et Nature Naturée ou plutôt le faire 

observer. Car déjà par ce qui précède, il est établi, je pense, qu’on doit entendre par Nature Naturante, ce qui est 

en soi et est conçu par soi, autrement dit ces attributs de la substance qui expriment une essence éternelle et infinie, 



117 

 

mode ou d’affection : dans le domaine de la nature naturée, il y a d’un côté ce que nous pouvons 

appeler les modes infinis immédiats (qui découlent d’un attribut), les modes infinis médiats (qui 

découlent d’un attribut dont la nature a été modifiée), et les modes déterminés.250 

Cette terminologie est utile, mais elle présente l’inconvénient de donner à penser que 

les attributs et les modes infinis seraient des causes intermédiaires ou secondes. Or le rapport 

d’expression n’est pas un rapport de production causale. L’unicité de la substance divine n’est 

pas entachée par les rapports d’expression qui relient les modes entre eux et les modes aux 

attributs. Par conséquent, il n’est plus question d’émanation dans l’Ethique, c’est-à-dire d’une 

diffraction de la substance divine à l’intérieur de types de productions qui prendraient en 

quelque sorte son relai, qui en seraient des échos ou des ombres. Pour empêcher une telle 

dégradation de la substance divine, Spinoza refuse que les modes finis puissent être conçus par 

des modes infinis.251 Il y a bien une causalité, mais une causalité infinie parce qu’elle a lieu à 

l’intérieur même de la substance divine. C’est la substance, en tant que cause immanente, qui 

s’affecte elle-même sans jamais se dégrader : elle produit, en s’affectant elle-même, des modes 

ou affections qui n’existent pas sans elle mais qui existent pourtant. Cela ne peut se comprendre 

qu’en se départissant d’une vision émanative et donc temporelle : si nous y cédons, nous restons 

prisonniers du premier genre de connaissance. Il faut donc en lieu et place d’une succession lire 

une nécessité logique, qui est la même qui relie les propriétés du triangle au triangle.  

A notre connaissance, aucun texte de Newton n’atteste qu’il aurait lu l’Ethique. Il n’en 

fait jamais mention, ni dans ses notes de recherche ni dans sa correspondance, et nous ne 

trouvons aucun ouvrage de Spinoza dans sa bibliothèque. Par ailleurs, le peu d’intérêt de 

Newton pour les querelles philosophiques de son temps sur la place publique ainsi que son 

engagement corps et âme dans ses expériences, ses calculs et sa lecture des textes théologiques 

anciens, l’ont sans doute tenu éloigné des secousses provoquées par la publication du grand-

œuvre de Spinoza. Néanmoins, comme nous l’avons vu précédemment au sujet de la question 

de l’étendue, il est fort probable que Newton ait au moins lu le commentaire spinoziste des 

Principes cartésiens et ait au moins eu connaissance des grandes thèses de l’Ethique par ses 

contemporains. De plus, le fait qu’à peu d’années d’intervalle ce terme d’affectio soit utilisé, et 

ce par deux penseurs qui retravaillent l’ontologie aristotélicienne classique et refusent l’usage 

 
ou encore (Coroll.1 de la Proposition 14 et Coroll.2 de la Prop. 17) Dieu en tant qu’il est considéré comme cause 

libre. Par Nature Naturée, j’entends tout ce qui suit de la nécessité de la nature de Dieu, autrement dit de celle de 

chacun de ses attributs, ou encore tous les modes des attributs de Dieu, en tant qu’on les considère comme des 

choses qui sont en Dieu et ne peuvent sans Dieu ni être ni être conçues. », Ethique, Op.cit., p. 53. 
250 Voir la fin de la lettre à Schuller du 29/07/1666, Lettres, Œuvres IV, Op.cit., pp. 314-315. 
251 I, 21, 22 et 23. 



118 

 

qu’en fait Descartes, doit attiser notre curiosité et réveiller notre vigilance. Sans identifier ces 

deux philosophies, si nous comparons ces deux pensées, nous pourrions peut-être mieux 

comprendre ce que Newton a voulu dire en parlant du lieu et du temps en tant qu’affections. 

Plus tôt, au sujet du « De Gravitatione », nous avons vu qu’Andrew Janiak proposait de 

comprendre l’utilisation du terme « affection » comme un refus de faire dépendre l’espace d’un 

porteur dont il hériterait des caractéristiques. Il s’agissait ainsi de lutter contre la tentation 

cartésienne de faire de l’espace une propriété des corps matériels et donc de retomber dans 

l’écueil de la res extensa. Or la rupture d’avec la conception cartésienne est consommée depuis 

longtemps au moment de la rédaction de « Tempus et Locus » et il n’est plus fait explicitement 

mention de la chose étendue, ni dans ce manuscrit ni dans le scholie des Définitions. A partir 

de là, nous avons le choix entre trois hypothèses : soit Newton conserve la notion d’affection 

pour poursuivre implicitement la critique du « De Gravitatione », soit il la réutilise par défaut 

en attendant de trouver un meilleur terme, soit il la réutilise en toute conscience et lui confère 

un sens implicite qui est plus large que le seul sens critique qu’il lui donnait auparavant. Nous 

pouvons sans doute écarter la première hypothèse et considérer que « Tempus et Locus », parce 

que c’est un manuscrit plus mature sur le plan du contenu et de l’ordre d’exposition que le « De 

Gravitatione », cherche à construire un socle métaphysique à la science physique. Nous ne 

pouvons pas avec certitude écarter la deuxième hypothèse et nous devons garder à l’esprit que 

Newton reprend peut-être ce terme parce qu’il n’en a pas trouvé un meilleur. Toutefois, nous 

devons prendre également en compte la troisième possibilité : peut-être Newton donne-t-il au 

mot « affection », au sein de « Tempus et Locus », une signification sinon nouvelle, du moins 

plus positive et plus large. Quels éléments de réponse le texte nous donne-t-il ? Et dans quelle 

mesure s’apparentent-ils ou se distinguent-ils de la définition spinoziste de l’affection ? 

Premièrement, Newton ne présente pas d’emblée le temps et le lieu comme des 

affections qui seraient relatives à Dieu. Il s’agit d’affections communes à « toutes les choses », 

c’est-à-dire que toute chose dure et se situe quelque part. Newton précise immédiatement : ce 

sont des affections « sans lesquelles rien ne peut exister ». Elles sont donc moins des 

caractéristiques ou des propriétés des choses, que des conditions nécessaires pour que ces 

choses existent. Chez Spinoza, les affections sont des modes de la substance infinie tandis que 

chez Newton elles sont des conditions d’existence communes à toutes les choses. 

Nous pourrions être tentés de dire que ces « choses » sont les corps finis. Néanmoins, 

rien dans le texte ne justifie une telle réduction de ce que Newton désigne invariablement dans 

les deux versions du manuscrit par l’expression « rerum omnium ». Si la formule est vague, 



119 

 

nous pouvons faire le pari que c’est à dessein. S’agit-il d’une référence implicite à More ? 

S’agit-il en effet de ne pas limiter l’extension au seul royaume des corps et de sous-entendre, à 

la suite du platonicien de Cambridge, que les esprits aussi sont étendus et situés ? Admettons 

que ce soit le cas. Dès lors, nous pourrions proposer une reformulation de ce premier 

paragraphe telle que : 

Le Temps et le Lieu sont des affections communes de toutes les choses, 

qu’elles soient corporelles ou spirituelles, c’est-à-dire des conditions sans 

lesquelles les choses ne peuvent pas exister. Toutes les choses qui existent, 

qu’elles soient corporelles ou spirituelles, durent et sont étendues plus ou 

moins.  

Si Newton reprend bel et bien à More sa conception plus large de l’étendue, cela 

interroge alors la relation qu’il sous-entend entre l’espace et la divinité. Chez More, Dieu 

s’étend partout, et pas seulement per potentiam. Si nous considérons que par « rerum omnium », 

Newton désigne aussi la divinité, cela signifierait que le temps et le lieu seraient aussi des 

conditions nécessaires pour que Dieu puisse exister. Il est clair qu’il s’agirait d’une lecture tout 

à fait hérétique du rapport de la divinité au temps et à l’espace : alors que la tradition orthodoxe 

veut que le Fiat ait lieu avant toute temporalité et corresponde au commencement de l’histoire 

du monde, ici il y aurait une antériorité sinon temporelle, à tout le moins logique, de l’espace 

et du temps sur l’existence même de Dieu. Le fait de conditionner l’existence de Dieu à celle 

du temps et du lieu est une telle rupture par rapport à la lecture commune du récit de la Genèse 

que cela expliquerait pourquoi ce premier paragraphe de « Tempus et Locus » est si bref et si 

vague. Mais sur ce point précis, nous ne pouvons pour l’instant pas trancher : nous devrons voir 

au fur et à mesure si Newton apporte des précisions dans les paragraphes suivants et s’il 

encourage ou laisse ouverte une telle ligne interprétative.  

En même temps, pourquoi ne pas avoir immédiatement qualifié le lieu et le temps de 

« conditions » d’existence ? Si nous lui faisons confiance, nous devons supposer qu’il y a une 

raison pour laquelle il les présente d’abord comme des affections. De son côté, si Spinoza 

choisit ce terme, c’est parce qu’il lui permet de redéfinir la notion de mode au sein d’un système 

métaphysique dans lequel n’existe qu’une seule substance, qui produit les choses singulières à 

l’intérieur d’elle-même. L’affectio désigne soit l’action d’affecter ou de modifier quelque 

chose, soit le résultat de cette action, c’est-à-dire la manière d’être de la chose qui a été affectée. 

Par conséquent, dans « Tempus et Locus », le temps et le lieu sont des entités qui affectent les 



120 

 

étants en leur conférant une certaine durée et une certaine extension. Ainsi sont-ils à la fois les 

conditions qui permettent l’existence des étants, et les entités qui déterminent la spatio-

temporalité de cette existence. De la sorte, Newton met l’accent sur ce qui serait une nouvelle 

catégorie ontologique et sur ce qu’elle permet, contrairement à celles de substance et d’accident, 

de penser. 

Alors que le « De Gravitatione » tenait ensemble les caractérisations de l’espace comme 

affection et comme effet émanant de Dieu, il n’est plus fait mention d’une quelconque 

émanation dans « Tempus et Locus ». Pourquoi cela ? De prime abord, nous pouvons supposer 

qu’il s’agit pour le savant de gommer ce qui renvoie spontanément aux courants 

néoplatoniciens. Si, comme nous le pensons, « Tempus et Locus » a été écrit lorsque Newton 

était déjà convaincu par l’antitrinitarisme, alors il lui fallait faire disparaître toute trace de ce 

qui pourrait ouvrir la porte à une division ou à une diffraction de la substance divine. Parler 

d’émanation revient à assumer la thèse ambiguë (ou à en donner l’impression) selon laquelle 

Dieu, tout en étant un, puisse être multiple.  

Quid alors de sa pratique d’alchimiste et du principe végétatif qui émanerait de la 

divinité et viendrait faire germer le monde ? En-dehors du §7 de « Tempus et Locus » sur lequel 

nous reviendrons, peut-être Newton préfère-t-il circonscrire cette idée au seul champ de 

l’alchimie : c’est seul qu’il couche sur le papier ses expériences et conclusions, et c’est avec 

des pairs qu’il discute du feu et des cendres. Mais quand il écrit « Tempus et Locus », 

certainement destiné au début à la publication, il lui faut prendre garde à ne pas faire naître la 

confusion dans l’esprit de son lectorat. Il s’agit maintenant de se démarquer publiquement de 

l’héritage des néoplatoniciens de Cambridge, convaincus par la doctrine trinitaire, et de ne rien 

dire qui pourrait nuancer l’unicité absolue de Dieu.  

La structure émanative risquerait d’être mal comprise : elle pourrait être interprétée comme 

une déperdition de la substance divine à l’intérieur d’une nature semblable à celle des païens. 

Mais si nous suivons cette seconde hypothèse et que nous regardons les choses dans l’autre 

sens, elle risquerait de pervertir l’unité de la divinité non-trinitaire en y introduisant l’essence 

de ce qu’elle aurait créé à l’extérieur d’elle-même. 

Ce début du manuscrit – et ce jusqu’au paragraphe 3 compris – traite du lieu et non de 

l’espace. Il s’agit également d’un changement par rapport au « De Gravitatione », qui, malgré 

la définition du lieu posée au début, mêlait les termes au point que leurs usages paraissent 

parfois se confondre. Dans « Tempus et Locus », l’espace prend nettement le relai à partir du 



121 

 

paragraphe 4, c’est-à-dire à partir du moment où il est question de Dieu. Ce changement de 

terme n’est pas explicité et le lieu n’est pas défini par rapport à l’espace. Dans le « De 

Gravitatione », Newton présentait le lieu comme « la partie de l’espace qu’une chose remplit 

exactement » (définition 1). Dans le scholie des Définitions, il le définit comme « une partie de 

l’espace que le corps occupe ». Nous pouvons supposer que c’est la même définition qui vaut 

pour « Tempus et Locus » : ce lieu qui est une affection de toutes les choses et sans quoi rien ne 

pourrait exister renvoie à l’espace en tant qu’il est relatif aux corps. Dans le « De 

Gravitatione », lorsque Newton disait de l’espace qu’il était à la fois une affection des choses 

et un effet émanant de Dieu, il confondait deux perspectives ou deux niveaux d’analyse. Ici, il 

distingue les niveaux et s’intéresse d’abord à l’espace en tant qu’affection des choses, de 

l’espace en tant que lieu. Il faudra donc voir si dans les paragraphes suivants Newton réutilise 

la structure émanative ou s’il l’évacue bel et bien. 

2. Un espace absolu qui ne dit pas son nom ? 

Ces deux entités qui ont le statut d’affections et la fonction de conditions d’existence, parce 

qu’elles ne sont pas relatives aux seuls corps mais à toutes les choses, sont intangibles. C’est ce 

qui conduit logiquement Newton à distinguer dans le §2 un temps et un lieu véritable d’un 

temps et d’un lieu seulement apparents :  

Le Temps et le Lieu ne tombent pas d’eux-mêmes sous les sens, mais on les 

mesure plutôt par des choses sensibles, les grandeurs des corps, leurs 

positions, leurs mouvements locaux et tous leurs changements uniformes ; et 

on confond ordinairement ces mesures avec les choses mesurées ; par 

exemple les jours, les mois, les années avec le temps et <ou encore les 

positions> en relation avec les corps environnants <ou les superficies 

internes des corps environnants> avec les lieux. Mais à cause de l’inégalité 

des mouvements célestes, on corrige <et on le doit> les temps du commun 

par l’équation Astronomique afin qu’ils correspondent aux vrais temps et les 

lieux du commun <ou n’ont pas de grandeur s’ils sont les positions,> ou bien 

correspondent à la superficie des corps qui les remplissent et non aux corps 

eux-mêmes. Et de cette façon les temps et lieux vrais252 sont distingués des 

 
252 « tempora et loca vera ». 



122 

 

temps et lieux communs et apparents.253 <Car les temps vrais s’écoulent de 

façon égale et les lieux vrais emplissent le corps de façon égale.>254 

Ce passage est sans doute celui qui montre le plus la proximité de « Tempus et Locus » avec le 

scholie des Définitions. Premièrement, le caractère insensible du lieu (et a fortiori de l’espace) 

et la difficulté qu’il pose sur le plan de la connaissance des mouvements des corps se retrouvent 

dans un extrait du scholie des Définitions :  

Mais puisqu’on ne peut ni voir ces parties de l’espace ni les distinguer entre 

elles, à l’aide de nos sens, on use à leur place de mesures sensibles. C’est en 

effet d’après les positions et distances des choses à un corps quelconque, pris 

pour immobile, que nous déterminons tous les lieux. Puis, nous apprécions 

aussi tous les mouvements par rapport aux lieux susdits d’où nous pensons 

que les corps sont transférés. Ainsi, nous nous servons des lieux et 

mouvements relatifs à la place des absolus ; certes, cela n’est pas gênant 

dans la vie courante : mais, en philosophie, il faut faire abstraction des sens. 

Car, il se peut qu’aucun des corps, par rapport auxquels nous apprécions les 

lieux et mouvements, soit en repos vrai.255 

En les mettant ainsi côte à côte, nous nous rendons compte de leur grande ressemblance. Il est 

toutefois notable que Newton ne parle pas, dans le §2 de « Tempus et Locus », de temps et 

d’espace « absolus » mais seulement de temps et d’espace « vrais ». Cet écart terminologique 

s’explique sans doute par le fait que l’angle du scholie des Définitions est d’emblée 

épistémologique : il tend tout entier à montrer que le temps et l’espace absolus sont nécessaires 

pour pouvoir calculer les mouvements. C’est seulement au tout début du scholie des Définitions 

que Newton évoque la distinction entre quantités vraies et quantités apparentes au sujet de 

l’espace, du temps et du mouvement, et qu’il juxtapose cette distinction à celle entre quantités 

absolues et quantités relatives. Dans la mesure où cette idée de temps et d’espace « vrais » 

conduit rapidement aux concepts de temps et d’espace absolus, il est probable qu’il s’agisse 

d’une référence ou d’un écho à la relation que l’astronomie entretient jusqu’alors avec la 

vérité.256 En effet, comme l’écrit Osiandre dans l’adresse au lectorat du De Revolutionibus de 

Copernic, la tâche de l’astronome n’est pas de chercher une vérité, de toutes façons inaccessible 

 
253 « vulgaribus et apparentibus ». 
254 TL, p. 188. 
255 Principes, Op.cit., p. 33. 
256 Nos remerciements vont à Edouard Mehl qui a relevé cette piste et nous a encouragée à la suivre. 



123 

 

à l’humanité, mais de relier du mieux possible ses observations à ses prévisions mathématiques. 

Il doit donc expliquer les mouvements célestes à partir d’hypothèses imaginaires, dont la valeur 

se juge par le degré de précision qu’elles permettent d’atteindre dans les calculs par rapport 

aux observations empiriques.257  

En revanche, « Tempus et Locus » est écrit dans une perspective plus métaphysique et, 

plus généralement, le travail de Newton est motivé par la croyance dans un accès possible à la 

vérité. Cette vérité n’est pas celle de la science et de la vie courante, qui toutes deux usent de 

conventions communes et de mesures relativistes ; c’est celle de la « philosophie », c’est-à-dire 

d’un savoir abstrait et qui prétend atteindre le cœur du réel et en saisir la nature. Mesurer les 

corps et leurs mouvements au quotidien nécessite seulement la distinction fonctionnelle entre 

le temps et l’espace absolus et le temps et l’espace relatif. Chacune de ces entités n’a guère 

besoin d’être définie pour elle-même. Par exemple, l’espace absolu est présenté en une simple 

phrase :  

L’espace absolu, qui est sans relation à quoi que ce soit d’extérieur, de par 

sa nature demeure toujours semblable et immobile.258 

Comme cela suffit pour les calculs du physicien, il ne faut pas en dire plus. Ce serait donner 

aux Principes mathématiques de la philosophie naturelle un tour moins utile – et donc plus 

fondamental – que de les destiner à deux lectorats différents. Pour ses lecteurs animés de 

l’unique souci de faire progresser la mécanique, l’aspect axiomatique du concept d’espace 

absolu est le seul qui compte : son immobilisme permet les calculs, comme l’immobilisme de 

la sphère des fixes de Copernic.259 

« Tempus et Locus » s’adresse à celui qui cherche ce que sont l’espace et le temps, 

indépendamment de la façon dont ils affectent les corps et de l’usage qu’on peut en faire en 

mécanique. Il s’écarte fortement du « De Gravitatione », qui était un manuscrit en apparence 

bien plus épistémologique dans lequel Newton montrait combien la philosophie cartésienne 

empêchait le calcul et l’idée-même du mouvement. Dans « Tempus et Locus », c’est un Newton 

plus ouvertement orienté vers la vérité métaphysique qui se manifeste – celui qui décide, nous 

 
257 Copernic, Nicolas. Des Révolutions des orbes célestes, introduction, traductions et notes d’Alexandre Koyré, 

Librairie Félix Alcan, collection Textes et traductions, Paris, 1934, pp. 27-31. 
258 Ibid., p. 30. « Spatium absolutum natura sua absque relatione ad externum quodvis semper manet similare & 

immobile ». 
259 « La première et la plus haute de toutes [les sphères] est la sphère des étoiles fixes qui contient tout et se contient 

elle-même ; et qui, par cela même, est immobile. C’est assurément le lieu de l’Univers auquel se rapportent le 

mouvement et la position de tous les autres astres. », Ibid., pp. 113-115. 



124 

 

le verrons plus tard, d’ajouter les Questions 28 et 31 à l’Optique et le Scholie Général à la 

deuxième puis à la troisième édition des Principes mathématiques de la philosophie naturelle. 

Il faut quitter le royaume des corps matériels et des apparences pour penser ce qu’est l’espace 

absolu, et donc véritable.  

La comparaison entre ces deux textes conduit à étudier davantage l’utilisation, dans les 

trois premiers paragraphes de « Tempus et Locus », du terme de « lieu », avant que ne lui soit 

substitué dans la seconde moitié du manuscrit celui d’« espace ». Dans le scholie des 

Définitions, Newton distingue l’espace et le lieu de la sorte : 

Le lieu est une partie de l’espace que le corps occupe et il est relatif ou 

absolu, comme l’espace. « Partie » de l’espace, dis-je, et non « situation » 

ou « superficie » qui entoure le corps. Car, les lieux de solides égaux sont 

toujours égaux. Au contraire, les superficies sont des plus inégales en raison 

de la dissimilitude des figures de ces corps. Quant aux situations, on ne peut 

leur appliquer de quantité, à proprement parler, car ce sont moins des lieux 

que des affections des lieux.260 

Nous l’avons vu, Newton reprend la définition du lieu du « De Gravitatione », qui ne s’identifie 

ni au lieu cartésien (le lieu comme « situation ») ni au lieu aristotélicien (le lieu comme 

« superficie »). Mais ce qui est nouveau, c’est qu’il évoque alors comme en passant l’idée qu’il 

existerait un « lieu absolu ». Si un « lieu relatif » est aisément concevable, nous voyons mal ce 

que serait un lieu occupé absolument par un corps. Un peu plus loin, au sujet des mouvements 

des corps, Newton distingue les lieux immobiles des lieux mobiles261, et les lieux immobiles 

sont identifiés aux « parties de l’espace immobile »262. Sur le plan physique, nous comprenons 

que les lieux relatifs sont des lieux mobiles par rapport à un corps en mouvement. Nous pouvons 

donc imaginer que les lieux absolus sont des lieux immobiles ou en repos par rapport à un corps 

en mouvement. Ils sont en tous cas définis rapidement comme « ceux qui, tous, conservent des 

positions données entre eux, et ce, à l’infini. ». Et l’ensemble de ces lieux immobiles, dont il 

est difficile de concevoir qu’ils ne sont pourtant pas véritablement partes extra partes, 

 
260  Principes, Op.cit., p. 31. Le texte latin dit : « Locus est pars spatii quam corpus occupat, estque pro ra<6>tione 

spatii vel absolutus vel relativus. Partem dico spatii, non situm corporis vel superficiem ambientem. Nam 

solidorum æqualium æquales semper sunt loci ; Superficies autem ob dissimilitudinem figurarum ut plurimum 

inæquales sunt; situs vero proprie loquendo quantitatem non habent, neque tam sunt loca quam affectiones 

locorum.] » 
261 Ibid., p. 35. 
262 Ibid., p. 37. 



125 

 

« forment l’espace que [Newton] appelle immobile ».263 Mais le fait que ces deux distinctions 

– lieux relatifs, lieux absolus & lieux mobiles, lieux immobiles – se recoupent n’est pas 

absolument certain. Enfin, nous retrouvons dans ce passage l’idée d’affection, mais dans un 

sens complètement différent de celui des deux manuscrits : il s’agit ici du lieu en tant qu’il est 

affecté (par une situation, calculable) et non pas en tant qu’il serait une affection.  

Alors, que faire de ces écarts ? Tout en prenant en compte leur contexte et leur 

orientation théorique respectifs, que se passe-t-il si nous essayons de superposer ces trois 

textes ? Commençons par en dresser un panorama comparatif : 

« De Gravitatione » §1 et §2 de « Tempus et 

Locus » 

Scholie des Définitions 

Le lieu est « la partie de 

l’espace qu’une chose remplit 

exactement » (définition 1) 

 Le lieu est « une partie de 

l’espace que le corps occupe ». 

Refus de la définition 

cartésienne et de la définition 

aristotélicienne du lieu. 

Référence à la confusion entre 

les mesures du lieu et les 

choses mesurées (les positions 

et les superficies). 

Refus implicite de la définition 

cartésienne (une situation) et de 

la définition aristotélicienne 

(une superficie) du lieu. 

« L’étendue […] est un effet 

émanant de Dieu ou une 

certaine affection de tout être. » 

« L’espace est une affection de 

l’être en tant qu’être. » 

Le lieu est une affection 

commune à toutes les choses. 

Pas de référence à une 

émanation. 

 

L’espace est « la quantité 

d’existence de n’importe quel 

individu sous le rapport de 

l’étendue… ». 

Le lieu est ce sans quoi rien ne 

peut exister. 

 

L’espace est une quantité.  Distinction préliminaire entre 

les quantités vraies, 

mathématiques et absolues et 

les quantités apparentes, 

relatives et vulgaires. Ces 

quantités : le temps, l’espace et 

le mouvement. 

 
263 Ibid., p. 35. 



126 

 

 Distinction entre les lieux vrais 

et les lieux apparents et 

vulgaires. 

Distinction entre lieu relatif et 

lieu absolu. 

Pas de définition. 

 Le lieu ne tombe pas de lui-

même sous les sens. On le 

saisit à partir des mesures 

sensibles (grandeurs, 

mouvements, etc) et des choses 

sensibles mesurées (les corps). 

 

  Distinction entre l’espace 

absolu et l’espace relatif. 

Espace absolu : une quantité 

sans relation à une chose 

extérieure à elle. Immuable, 

immobile et imperceptible par 

les sens. 

Espace relatif : une quantité 

qui est une mesure ou une 

dimension mobile de cet 

espace. Saisissable par les sens. 

 

La terminologie newtonienne s’affine après le « De Gravitatione » : l’extensio est laissée 

de côté, trop rattachée sans doute à la res extensa cartésienne. Cela se voit tout particulièrement 

au niveau de la caractérisation du lieu comme affection de toutes les choses : dans le premier 

manuscrit, c’est l’espace ou l’étendue qui est définie relativement aux choses sensibles, tandis 

que « Tempus et Locus » et le scholie des Définitions sont plus cohérents : puisqu’un lieu est 

une partie de l’espace relative à une chose, c’est ce lieu qui affecte cette chose, pas l’espace 

tout entier. La catégorie de la quantité est mobilisée dans le « De Gravitatione » et dans le 

scholie des Définitions mais n’apparaît pas dans « Tempus et Locus », ni dans les §1 et 2, ni 

même par la suite. Cela rejoint ce que nous avons pu dire sur la dimension plus fondamentale 

et moins épistémologique de « Tempus et Locus ». Ce qui occupe presque la totalité du « De 

Gravitatione » et du scholie des Définitions, à savoir l’importance de bien penser l’espace pour 

bien penser le mouvement, n’occupe finalement que le §2 de « Tempus et Locus ». C’est aussi 

ce qui explique l’absence de toute référence à une émanation dans le scholie des Définitions, 

inutile dans le cadre du projet scientifique des Principes mathématiques de la philosophie 



127 

 

naturelle. Il reste l’absence surprenante de la distinction entre espace absolu et espace relatif 

dans « Tempus et Locus », comme si cette distinction n’avait pas une réelle importance pour le 

philosophe, qui n’aurait finalement besoin que des concepts de lieu et d’espace parce que 

l’espace, dont les lieux ne sont que des parties occupées temporairement par des choses, est 

essentiellement un espace absolu. 

3. Les propriétés de l’espace universel 

a. Du lieu à l’espace… 

Le passage de la notion de lieu à celle d’espace se fait dans le §3 du manuscrit : 

§3. Exister dans le temps et le lieu n’implique aucune imperfection, puisque 

c’est la nature commune de toutes les choses264. Car la Durée d’une chose 

n’est pas son écoulement ni un changement quel qu’il soit de cette chose, 

mais la permanence et l’immutabilité dans l’écoulement du temps. Toutes les 

choses, dans la mesure où elles durent, restent les mêmes à chaque temps. 

<Ses> actions sont modifiées, <cependant>, mais qu’elles soient modifiées 

et rendues manifestes successivement selon la volonté de ce qui dure 

démontre la perfection. Mais le Lieu ne démontre pas plus la divisibilité des 

choses ou de la multitude de leurs parties et donc leur imperfection, car 

l’espace lui-même n’a aucune partie qui puisse être séparée des autres ou se 

mouvoir par rapport aux autres ou se distinguer des autres par une marque 

qui lui serait inhérente.265 L’espace n’est pas formé par l’assemblage de 

parties agrégées266, car il n’y a en lui ni minimum, ni petit [ni] grand ni 

maximum, et il n’y a pas plus de parties dans l’espace universel267 qu’il n’y 

en a dans un lieu que le plus petit de tous les corps occupe. [En chacun] de 

ses points il est semblable à lui-même et uniforme et il n’a vraiment pas de 

parties autres que des points mathématiques268, c’est-à-dire partout infinis 

en nombre et de grandeur nulle. Il est en effet l’être unique, [très simple] et 

très parfait [en son] genre. [Être limité] dans le temps et dans [l’espace ou 

 
264 « rerum omnium natura communis » 
265 « cum spatium ipsum nullas habeat partes quae ab invicem separari possint aut inter se moveri aut notis 

quibusvis inhaerentibus ab invicem distinguantur » 
266 « partibus aggregatis »  
267 « in spa[tio] univer[so] » 
268 « puncta mathematica » 



128 

 

soumis au changement] démontre l’imperfection mais [être toujours et 

partout est la perfection suprême] 269. 270 

La clé de cette transition d’un concept à l’autre, c’est la question de la perfection à exister dans 

le temps et l’espace. Newton prend le contre-pied de la tradition idéaliste qui discrédite les 

étants parce qu’ils deviennent, quand les idéalités restent toujours les mêmes et ne périssent 

jamais. Toutefois Newton ne rejette pas le Même au profit du Devenir : il conserve la hiérarchie 

idéaliste. Il distingue en vérité le temps et l’espace en tant qu’affections et conditions communes 

et nécessaires des choses, du changement et de la finitude de ces choses. Exister, c’est 

nécessairement durer un certain temps et occuper une certaine partie de l’espace. Cela est 

commun à toutes les choses : autrement dit, pas simplement aux corps. C’est comme si le temps 

et l’espace en tant que conditions nécessaires d’existence des choses étaient, dans un langage 

plus moderne, des structures universelles et permanentes. C’est cette permanence structurelle 

qu’il faut distinguer de ses effets, que sont le changement et la dégradation. Nous ne 

développerons pas davantage la question du temps ; intéressons-nous plus précisément à ce 

qu’il dit ensuite du lieu et de l’espace à partir du point de bascule de l’un à l’autre :  

Mais le Lieu ne démontre pas plus la divisibilité des choses ou de la multitude 

de leurs parties et donc leur imperfection, car l’espace lui-même n’a aucune 

partie qui puisse être séparée des autres ou se mouvoir par rapport aux 

autres ou se distinguer des autres par une marque qui lui serait inhérente. 

Le lien entre le lieu et l’espace est donc essentiel et il renvoie implicitement à la définition du 

lieu des autres textes. Ainsi le lieu est-il une partie de l’espace, mais pas au sens où il s’en 

séparerait et où l’espace serait une juxtaposition de lieux partes extra partes. Le lieu est l’espace 

en tant qu’il est occupé temporairement par une chose qui, réciproquement, n’existe que parce 

qu’elle y est située. Newton se montre vigilant par rapport à la question de l’indivisibilité de 

l’espace : ce n’est pas parce qu’il y a des lieux qu’il y aurait des espaces ; et ce n’est pas parce 

que l’espace peut être occupé par des choses que ces choses le fragmentent. Cette indivisibilité 

est fermement affirmée, et parce que les lieux ne se confondent pas avec les choses qui les 

occupent, ils ne sont pas non plus divisibles. 

 
269 « In tempore qui[dem] et [loco finiri aut mutabilem] esse imperfectionem arguit, se[d idem] e[sse semper et 

ubique, perfectio est summa » 
270 TL, pp. 188-189. 



129 

 

Nous ne pouvons pas aller jusqu’à dire que pour Newton, le lieu serait un être de raison. 

Les lieux sont bel et bien des parties de l’espace en tant qu’il est occupé par des choses – dont 

des corps, d’une réalité matérielle que Newton ne remet jamais en question dans son œuvre. Il 

y a des lieux mais ces lieux ne s’autonomisent pas par rapport à l’espace ; ils ne sont pas quelque 

chose d’autre ou quelque chose en plus qui se surajouterait à un espace premier. Cette 

distinction conceptuelle mais ancrée dans le réel ressemble à celle proposée dans le 

Syntagma.271 Gassendi y définit le lieu comme une quantité incorporelle ou une sorte d’étendue 

incorporelle et, à partir de là, il distingue une dimension corporelle et une dimension spatiale. 

La dimension corporelle est un espace en tant qu’il est occupé par un corps. C’est, pour 

reprendre son exemple, l’espace qu’occupe de l’eau dans un vase. La dimension spatiale est 

l’espace vide de tout corps : c’est l’espacement compris entre les parois d’un vase vide. Cette 

distinction se comprend explicitement dans le sillage de la tradition épicurienne et de la thèse 

selon laquelle le vide n’est pas du non-être : dans toute cette partie du Syntagma, Gassendi cite 

régulièrement Epicure, Lucrèce mais aussi, plus étrangement à première vue le philosophe et 

théologien Némésius : 

Fauet ad hoc Nemesius, cum Locum, & Quale incorporea facit per se ; & per 

accidens tamen, in magnitudine, cadere sub quantitatem.272 

Si le nom de Némésius ne parle plus guère aujourd’hui, son ouvrage La Nature de l’homme, 

écrit au IVe siècle de notre ère, fut très connu au Moyen Âge grâce à une première traduction 

latine au XIe siècle, puis grâce à de nouvelles traductions et à la publication de l’édition princeps 

à la Renaissance. Que Gassendi cite cet ouvrage est assez étonnant compte tenu des sujets qu’il 

traite : la grande majorité des chapitres, largement doxographiques, sont consacrés à l’anatomie 

humaine, aux humeurs et à la transmission des données sensorielles, avant quelques chapitres 

sur la question de la délibération et du libre-arbitre. Le passage auquel Gassendi se réfère se 

trouve au tout début du chapitre II, qui porte sur l’âme :  

[…] bien que tout corps ait les trois dimensions, tout ce que l’on conçoit avec 

les trois dimensions, n’est pas corps pour cela. Car l’espace et la qualité, 

bien qu’ils soient essentiellement matériels, sont pourtant considérés 

accidentellement comme des choses susceptibles de dimension.273 

 
271 Plus précisément dans la deuxième partie, section I, livre II, chapitre 1. 
272 Gassendi, Pierre. Syntagma philosophicum, (partie I et partie II, sections I et II), Op.cit., volume 1, p. 219. 
273 Némésius. De la nature de l’homme, traduction par Jean-Baptiste Thibault, Hachette, Paris, 1844, p. 31. 



130 

 

Gassendi reprend l’idée selon laquelle la matérialité des espaces serait accidentelle274 : dès lors, 

espace et corps sont bien distingués, et l’espace est assimilé au vide. Il poursuit en proposant 

ensuite différentes variations autour d’une même expérience de pensée : supposons, dit-il, que 

Dieu détruise l’univers puis en créé un nouveau. Le passage par ces hypothèses l’amène à 

conclure que l’espace serait sans borne (=) après la destruction de notre monde et avant la 

création d’un nouveau et que Dieu n’utiliserait qu’une partie de l’espace pour le créer. Les 

espaces n’abritant pas de monde sont définis comme des espaces imaginaires : comme 

l’explique Delphine Bellis275, Gassendi reprend le concept de spatium imaginarium à la 

Scolastique, l’extrait de son contexte théologique et le modifie.276 Delphine Bellis rappelle que 

chez les auteurs scolastiques, ce concept est déjà difficile à appréhender puisqu’il renvoie à 

quelque chose qui n’est pas une fiction de l’esprit mais qui n’est pas pleinement réel non plus : 

c’est un lieu potentiel, celui dans lequel il pourrait y avoir des corps mais où il n’y en a pas. 

C’est donc un lieu sans dimension, dans lequel sont les êtres sans corps et sans dimensions – 

Dieu et les anges. Comment Gassendi modifie-t-il ce concept ? Tout en affirmant la 

dimensionalité des espaces extra-mondains et imaginaires, il les considère comme s’il s’agissait 

d’objets mathématiques, c’est-à-dire d’objets qui ne tombent pas sous les sens mais qui sont 

pourtant mesurables.277 Pour comprendre ce que sont les espaces imaginaires pour Gassendi, il 

ne faut pas partir des corps matériels pour les faire s’évanouir et regarder « ce qu’il reste » , il 

faut plutôt partir de l’idée mathématique d’un espace intelligible et mesurable et lui accorder 

une certaine dose de réalité physique. A partir de là, nous pouvons tirer comme conclusion que 

pour Gassendi, l’espace en général n’est certes pas une substance mais qu’il est pourtant 

quelque chose : quand il est occupé par des corps, il est un lieu qui se perçoit via la matérialité 

des corps qu’il accueille, et quand il est hors du monde, il est un vide dimensionnel et mesurable. 

 
274 Il ne reprend cependant pas à Nemesius l’idée, de veine aristotélicienne, selon laquelle la dimensionalité serait 

donnée à l’espace par les corps. Le vide gassendien est tridimensionnel.  
275 Bellis, Delphine. « Imaginary Spaces and Cosmological Issues in Gassendi’s Philosophy », in Space, 

Imagination and the Cosmos from Antiquity to the Early Modern Period, Studies in History and Philosophy of 

Sciences, volume 48, Springer, Suisse, 2018, pp. 233-260. 
276 Dans la lignée de Patrizi et, comme le propose Delphine Bellis, de Francisco de Toledo. 
277 « Space, just like mathematical objects abstracted from things, is conceived by a combination of affirmations 

and negations. On the positive side, space is three-dimensional ; it is quantity. But on the negative side, those 

dimensions and that quantity are designated as incorporeal. This is precisely why space cannot really be divided. 

Whereas corporeal quantité can be divided at least up to a certain point, that is to say, in principle into atoms, 

incorporeal quantitu cannot be subject to real division. The parts of space cannot be made really discontinuous, 

that is to say separated the one from the other, moved and permutated. The continuity of space in Gassendi’s view 

is based on the very impossibility to really separate its parts due to the fact that they are immovable […]. It is 

possible to designate different parts in space, but these parts are not separate or naturally separable. », explique 

Delphine Bellis, Ibid., p. 255. 



131 

 

Sans être quelque chose qui existerait vraiment, il est davantage que du néant, et davantage 

qu’un simple intervalle entre des corps. 

Nous retrouvons cette ambiguïté chez Newton, qui frôle ce qui deviendra un être à part 

entière dans notre conception contemporaine sans pour autant l’anticiper. Cet espace 

« universel » de « Tempus et Locus », c’est l’espace « absolu » du scholie des Définitions, à 

savoir une entité qui ne se conçoit par rapport à rien qui soit extérieur à elle, qui est intangible 

et constituée de points mathématiques mais qui n’est pas rien pour autant. Le fait que les 

mesures, nécessairement relatives, n’y aient pas cours confirme que ces deux appellations 

désignent la même chose. Il est intéressant – et émouvant – de se rendre compte que le concept 

d’espace universel ou absolu exprime de façon synthétique la réflexion que Newton déployait 

dans le « De Gravitatione ». Cela se voit en particulier lorsqu’il écrit : 

 [En chacun] de ses points il est semblable à lui-même et uniforme et il n’a 

vraiment pas de parties autres que des points mathématiques278, c’est-à-dire 

partout infinis en nombre et de grandeur nulle. 

C’est un écho évident au passage dans lequel, dans une veine cavaliérienne, il faisait des points 

mathématiques en nombre infini les atomes de la réalité la plus fondamentale. Sur ce point, la 

cohérence entre ces deux manuscrits ne cesse d’étonner puisqu’elle renvoie à la question, que 

nous nous sommes posée plus tôt, du rapport étroit entre mathématique et physique. Pour voir 

jusqu’à quel point ce §3 est cohérent par rapport au « De Gravitatione », nous pouvons classer 

les éléments caractérisant l’espace sous forme de tableau : 

« De Gravitatione » §3 de « Tempus et Locus » 

Infini en acte et en imagination.  

Indivisible en partes extra partes. 

Divisible par l’esprit en surfaces, puis en lignes, 

puis en points. 

Indivisible en partes extra partes. 

Divisible par l’esprit en points. 

Composé de points mathématiques de grandeur 

nulle. 

Composé de points mathématiques de grandeur 

nulle et en nombre infini. 

 « Très simple » 

Pas d’attribution de la perfection à l’espace en 

tant que tel : 

Pas d’attribution de la perfection à l’espace en 

tant que tel : 

« Très parfait en son genre ». 

 
278 « puncta mathematica » 



132 

 

« L’infinité de l’étendue a pour perfection celle 

de ce qui est étendu ». 

Immobile, uniforme et éternel, donc immuable. Existe « toujours et partout ». 

Incréé.  

 

Par rapport au « De Gravitatione », deux caractéristiques n’apparaissent pas dans ce §3 : 

d’une part l’infinité actuelle et imaginaire de l’espace, et d’autre part la mention, unique et 

discrète, selon laquelle l’espace serait incréé. La première, nous l’avions vu, ouvrait une 

discussion critique avec Aristote. La seconde était reliée à la détermination de la nature de 

l’espace comme « effet émanant » de Dieu : incréé, l’espace n’était pas moins présenté comme 

lié à Dieu par un lien de causalité à part. Le fait que Newton, dans « Tempus et Locus », évacue 

l’hypothèse d’une émanation sans proposer un autre type de causalité le conduit logiquement à 

éviter de préciser que l’espace serait incréé : il se met ainsi à l’abri d’une éventuelle accusation 

d’athéisme en attendant peut-être, soit de réhabiliter la causalité émanative, soit de concevoir 

et d’exprimer un autre lien hiérarchique et causal entre l’espace et la divinité. 

Le §3 de « Tempus et Locus » précise ce que ne disait pas le « De Gravitatione », à 

savoir que l’espace est « très simple » (simplicissimum). Peut-être s’agit-il d’une reprise de 

More lorsque, dans l’Enchiridion Metaphysicum, l’attribut simplex est l’un des vingt que le 

néoplatonicien cambridgien donne en partage à l’espace et à Dieu.279 Dans tous les cas, il s’agit 

là d’une nouveauté assez étonnante puisque ce terme est traditionnellement réservé à l’Un et à 

Dieu. Nous ne nous donnons pas pour tâche de recenser l’histoire de cette propriété depuis les 

métaphysiques anciennes jusqu’à l’ontothéologie et la théologie contemporaines. Nous 

renvoyons sur ce point à la thèse de Chirine Raveton.280 Elle montre l’évolution du rapport entre 

les concepts de simplicité, d’unité et de multiplicité, depuis Platon et Aristote jusqu’aux 

discussions des philosophes contemporains du courant analytique. Cela la conduit à analyser 

en détail l’importance de la simplicité divine chez Bonaventure et chez Thomas d’Aquin, 

démontrant ainsi son importance centrale pour comprendre leur système dans le cadre de la 

doctrine de la Trinité chrétienne.281 Cela se voit particulièrement dans les questions 3 et 4 de la 

 
279 Slowik, Edward. « Newton, the Parts of Space, and the Holism of Spatial Ontology », HOPOS : The Journal 

of the International Society for the History of Philosophy of Science, vol.1, n°2, 2011, pp. 249-272 : voir les pages 

252-255. 
280 Raveton, Chirine. L’idée de simplicité divine, une lecture de Bonaventure et Thomas d’Aquin, Philosophie, 

Université Paris-Sorbonne, Centre Pierre Abélard, 2014. 
281 « […] c’est la réflexion trinitaire qui a poussé les penseurs chrétiens à approfondir leur analyse de la simplicité 

divine, dans le but de défendre le dogme trinitaire du soupçon de trithéisme ou d’une interprétation faisant des 

Personnes des parties de Dieu. C’est ainsi dans un cadre trinitaire qu’Evagre ou les commentateurs du pseudo-



133 

 

première partie de la Somme théologique282, dans lesquelles Thomas d’Aquin utilise le critère 

de la simplicité pour distinguer la divinité des choses créées.283 Il s’agit de commencer par 

écarter de Dieu ce qu’il n’est pas : il n’est ni composé, ni en mouvement. 284 Thomas d’Aquin 

démontre ainsi que Dieu, qui existe, est sa propre essence ou sa propre déité parce qu’il n’est 

pas, contrairement aux créatures composées, l’union d’une forme et d’une matière.285 N’étant 

pas un tel composé, il n’est contenu dans aucun genre et est également un être radicalement 

simple sur le plan logique : 

Que Dieu soit parfaitement simple, c’est ce qu’on peut prouver de plusieurs 

manières, et tout d’abord en rappelant ce qui précède ; car, puisque Dieu 

n’est composé ni de parties quantitatives, n’étant pas corporel, ni de forme 

et de matière, puisque en lui le suppôt n’est pas autre que la nature et la 

 
Denys ont précisé le concept de simplicité, mieux distingué de celui d’unité, ou qu’Hilaire de Poitiers, Augustin 

et Boèce ont proposé des analyses parmi les plus approfondies de la simplicité divine. », Ibid., p. 36. Thierry-

Dominique Humbrecht, Théologie négative et noms divins chez saint Thomas d’Aquin, Vrin, Bibliothèque 

Thomiste, Paris, 2006, pp. 583-622. 
282 Thomas d’Aquin. Somme théologique, Tome I, 1a, Questions 1-11, « Dieu », traduction par A.D.Sertillanges 

(1958), Desclée & Cie, 1952, pp. 84-137. 
283 Chirine Raveton précise cependant que cette distinction est plus travaillée qu’on ne pourrait le croire de prime 

abord, rappelant que Thomas d’Aquin admet l’existence de choses créées mais sans partie. « Thomas ne parvient 

pas à réduire tout étant créé à un composé. Si tout composant était lui-même composé, il y aurait une régression à 

l’infini que Thomas refuse. Il existe des premiers principes créés et sans parties, comme la matière première, la 

forme ou l’étant commun. Face à cette simplicité créée, la stratégie de Thomas varie selon les œuvres et au sein 

même de ses œuvres. Parfois, notamment dans la Somme contre les Gentils, il maintient l’identité entre simplicité 

et non composition de parties, le propre de Dieu n’est plus alors la simplicité mais l’alliance entre simplicité et 

perfection. En effet, dans le créé, ce qui n’a pas de parties est lui-même une partie et n’existe que dans un autre, 

tandis que ce qui a la perfection d’exister par soi est composé. La Somme théologique garde la trace de cette 

démarche, qui justifie ainsi que l’attribut de perfection soit étudié après celui de simplicité […]. Mais la stratégie 

dominante de saint Thomas est plutôt d’élargir le sens de la simplicité au-delà de la non-composition de parties, 

de sorte que la simplicité absolue caractérise Dieu et sa transcendance. », Ibid., p. 252. 
284 « …réduits à connaître ce qu’il n’est pas, nous n’avons point à considérer comment il est, mais plutôt comment 

il n’est pas. […] On peut montrer comment Dieu n’est pas, en écartant de lui ce qui ne saurait lui convenir, comme 

d’être composé, d’être en mouvement, et autres choses semblables. Il faut donc s’occuper 1° de la simplicité de 

Dieu, par laquelle nous excluons de lui toute composition.  Mais parce que, dans les choses corporelles, les choses 

simples sont les moins parfaites et font partie des autres, nous traiterons 2° de sa perfection ; 3° de son infinité ; 

4° de son immutabilité ; 5° de son unité. », Somme théologique, Tome I, 1a, question 3, Ibid., pp. 84-85. Et en 

complément, il ajoute un peu plus loin : « […] il est impossible, lorsqu’il s’agit de l’être, qu’on le dise causé par 

les seuls principes essentiels de la chose, car rien ne suffit à se donner l’être, dès là qu’il doit le recevoir. Il reste 

donc que ce qui fait voir distincts son être et son essence reçoive son être d’un autre. Or, cela ne peut se dire de 

Dieu, que nous déclarons cause efficiente première. Il est donc impossible qu’en lui, autre soit l’être et autre soit 

l’essence. », Somme théologique, Tome I, 1a, question 3, article 4, Ibid., p. 100. 
285 « Pour comprendre cette vérité, il faut savoir que dans les choses composées de matière et de forme, 

nécessairement il y a distinction entre la nature ou essence d’une part et le suppôt de l’autre. En effet, la nature ou 

essence ne comprend que ce qui est contenu dans la définition de l’espèce : ainsi l’humanité comprend ce qui est 

inclus dans la définition de l’homme, car c’est par cela même que l’homme est homme […]. Mais dans les êtres 

qui ne sont pas composés de matière et forme, en qui l’individuation n’a donc pas pour principe une matière 

individuelle, à savoir telle matière, mais où les formes se trouvent individualisées par elles-mêmes, il faut que ce 

soient les formes elles-mêmes qui se trouvent être les suppôts subsistants, de sorte que, dans ces êtres-là, il n’y a 

pas de distinction entre suppôt et nature. Ainsi, sachant qu’en Dieu il n’y a pas composition de matière et de forme, 

on doit conclure nécessairement que Dieu est sa déité, sa vie, et quoi que ce soit qu’on affirme ainsi de lui. », 

Somme théologique, Tome I, 1a, question 3, article 3, Ibid., pp. 95-97. 



134 

 

nature que l’être ; puisqu’il n’y a en lui composition ni de genre et de 

différence, ni de sujet et d’attribut, il est manifeste que Dieu n’est composé 

d’aucune manière, mais qu’il est absolument simple.286 

A partir de là, Thomas d’Aquin relie dans un même geste la simplicité et la perfection divines :  

Il s’ensuit que le premier principe actif doit être parfait au maximum, car un 

être est dit parfait selon qu’il est en acte, et dans la même mesure, vu que 

parfait signifie ce à quoi rien ne manque de ce qui se rapporte à sa 

perfection.287  

Comme nous le voyons ici, ainsi que dans le chapitre 18 du livre I de la Somme contre les 

gentils288, la clé de cette voûte conceptuelle est l’utilisation du concept aristotélicien d’acte pur. 

Comme le Premier Moteur du Stagirite, Dieu et Dieu seul existe en acte et précède ce faisant 

tous les étants, dont il est par ailleurs cause efficiente. Son actualité éternelle et son immutabilité 

permettent de renforcer l’idée que sa simplicité n’est pas un signe d’indigence mais, au 

contraire, celui de sa féconde totalité. 

Infinité, permanence éternelle, existence en acte et perfection : Newton accordait déjà 

des propriétés divines à l’espace, voilà qu’il y ajoute la simplicité. Cette simplicité découlait 

logiquement de l’indivisibilité dont parlait déjà le « De Gravitatione » mais, en la nommant 

explicitement dans « Tempus et Locus » Newton rapproche un peu plus l’espace de la divinité 

tout en l’éloignant du royaume des créatures. Ce n’est donc pas une conclusion anodine, et ce 

n’est pas anodin non plus qu’elle soit finalement écrite noir sur blanc. Peut-être cela explique-

t-il aussi que Newton ne répète pas ici que l’espace est une chose « incréée » ; sans doute a-t-il 

conscience que la ressemblance est grande entre Dieu et l’espace et, à choisir, peut-être vaut-il 

mieux dire que l’espace est très simple que dire qu’il est incréé ? Nous le supposons, et cela 

semble confirmé par le §4, qui est consacré à la distinction de Dieu et de l’espace. 

b. …et de l’espace à Dieu 

Le §4 s’ouvre sur l’infinité de l’espace – bien que nous ne retrouvions pas la précision 

quant à l’infinité en acte que Newton développait dans le « De Gravitatione ». Newton propose 

 
286 Thomas d’Aquin. Somme théologique, Tome I, 1a, question 3, article 7, Ibid., pp. 112-113. 
287 Thomas d’Aquin. Somme théologique, Tome I, 1a, question 4, article 1, Ibid., p. 123. 
288 Thomas d’Aquin. Somme contre les gentils  ̧ I, « Dieu », traduction et notes par C.Michon, GF Flammarion, 

Paris, 1999, pp. 182-184. 



135 

 

alors des critères qui permettent de contrebalancer les propriétés qui rapprochent Dieu et 

l’espace : 

§4. En vertu de son éternité et de son infinité, l’espace ne sera ni Dieu, ni 

sage, ni puissant, ni vivant mais sera augmenté en durée et en grandeur ; 

mais l’éternité et l’infinité de son espace (c’est-à-dire l’omniprésence 

éternelle) font de Dieu un être absolument parfait.289 Une étoile fixe, qu’elle 

ait été la première de toutes les étoiles ou qu’elle vienne à être après la 

succession éternelle des étoiles qui la précèdent, que le nombre des étoiles 

soit fini ou infini, n’en sera ni plus parfaite, ni plus imparfaite ; toutefois, on 

montre mieux que Dieu est plus puissant, plus sage, meilleur et de toutes les 

façons plus parfait à partir de la succession éternelle et infinie en nombre de 

ses œuvres qu’on le ferait à partir d’œuvres seulement finies. <Car Dieu est 

connu à partir de ses œuvres.>290 

L’éternité et l’infinité sont présentées comme ce à partir de quoi nous serions conduits à 

différencier l’espace de Dieu. Comme il le dira plus tard dans le Scholie Général des Principes 

mathématiques de la philosophie naturelle, Dieu n’est pas l’éternité mais est éternel, il n’est 

pas l’infinité mais est infini. Autrement dit, Dieu excède ses attributs et ne se confond avec 

aucun d’eux : il est, et il est d’une manière éternelle et infinie. De ce passage, nous comprenons 

que si l’espace est éternel et infini, c’est parce qu’il participe de cette éternité et de cette infinité 

qui sont celles de Dieu. Si la terminologie platonicienne dit mal le rapport que Newton pense 

entre ces deux entités, elle nous permet d’y voir plus clair. 

Puisque l’espace n’est ni Dieu, ni sage, ni puissant, ni vivant, cela signifie justement que 

c’est Dieu qui est sage, puissant et vivant. Autrement dit, en plus des caractéristiques qu’il 

partage avec l’espace et auxquelles il ne se réduit jamais, il faut ajouter au Dieu de Newton ces 

trois attributs. La sagesse et la puissance tombent sous le sens dans la mesure où c’est un Dieu 

créateur et, comme Newton le dit à Bentley, pourvu d’un grand talent en géométrie et en 

mécanique. C’est pour cela qu’il a agencé, écrit-il au théologien, le monde tel qu’il est, en 

mettant par exemple suffisamment d’écart entre les astres afin qu’ils ne heurtent pas les uns les 

autres. En précisant que Dieu est vivant, nous retrouvons l’idée alchimique d’un principe qui 

 
289 « Spatium ex aeternitate et infinitate <sua> nec Deus erit nec sapiens nec potens nec vivum sed duratione et 

magnitudine tantum augebitur, Deus autem ex aeternitate et infinitate spatii sui (id est ex aeterna sua 

omnipraesentia) reddetur ens perfectissimus. » 
290  TL, p. 189. 



136 

 

ferait germer l’univers. Mais Newton fait également référence à l’Evangile selon Jean 14, 6 : 

« Je suis le chemin, la vérité, la vie », et à toute la littérature religieuse qui met l’accent sur le 

pouvoir vivifiant de la divinité. Cette vitalité la distingue des êtres inertes et de ceux qui ne se 

meuvent que parce que, justement, elle les met en branle. En ce sens, parce que la vitalité de la 

divinité renvoie au fait qu’elle est le principe du mouvement des êtres qu’elle créé, elle participe 

aussi de la perfection divine. Ce lien entre vitalité, don du mouvement et perfection traverse le 

Moyen Âge et ce depuis, comme l’écrit Thomas d’Aquin, la fin de l’Antiquité : 

Comme l’observe Denys dans le chapitre cité plus haut, l’être même est plus 

parfait que la vie, et la vie plus parfaite que la sagesse, si l’on envisage ces 

notions à l’état abstrait, telles que la raison les contemple ; toutefois, dans le 

concret, il est certain que ce qui vit est plus parfait que ce qui est seulement, 

car le vivant aussi, est, et le sage aussi est et vit.291 Donc, bien que la notion 

d’être ne contienne pas en soi celle de vivant et de sage, car il n’y a pas 

nécessité que ce qui participe à l’être le participe sous toutes les formes, 

toutefois, l’être de Dieu, lui, inclut en soi la vie et la sagesse, parce que nulle 

des perfections de l’être ne fait défaut à Celui qui est l’être même 

subsistant.292293 

Ainsi la divinité est-elle mise à l’écart, singularisée, par rapport aux créatures dont elle est la 

cause intelligente et l’origine vivante toujours en acte.294 C’est à tout cela que renvoie la formule 

selon laquelle Dieu « esse ipsum subsistens », qui distingue à l’intérieur de l’étude de l’être en 

tant qu’être l’étude de la cause de l’être – l’être de l’existence et, a fortiori, de Dieu. A Dieu 

seul appartient en propre l’existence ; le reste des étants n’existent que parce qu’il existe. Pour 

 
291 « […] tamen vivens est perfectius quam ens tantum, quia vivens etiam est ens ; et sapiens est ens et vivens. » 
292 Somme théologique, Tome I, 1a, question 4, article 2, Op.cit, p. 131. 
293 « quia nulla de perfectionibus essendi potest deesse ei quod est ipsum esse subsistens. » 
294 « Intelligent et libre, Dieu est encore un Dieu vivant. Il l’est d’abord du fait même qu’il possède intelligence et 

volonté, car on ne saurait connaître ni vouloir sans vivre ; mais il l’est pour une raison plus directe et plus profonde 

encore, qui se tire de la notion même de vie. Parmi la diversité des êtres, ceux auxquels on attribue la vie sont ceux 

qui contiennent un principe interne de mouvement. […] Or connaître et désirer sont au nombre de ces actions dont 

le principe est intérieur à l’être qui les accomplit, et, lorsqu’il s’agit de Dieu, il est beaucoup plus évident encore 

que de tels actes naissent de son fond le plus intime, puisque étant cause première, c’est éminemment lui qui est 

cause de ses propres opérations. Ainsi, Dieu nous apparaît comme une source vive d’efficace dont les actes 

jaillissent éternellement de son être, ou, plus exactement, dont l’opération se confond identiquement avec son 

exister même. Ce qu’en effet l’on désigne par le terme de vie, c’est, pour un être, le fait même de vivre, mais 

considéré sous une forme abstraite […]. S’il s’agit de Dieu, la conclusion s’impose en un sens plus absolu encore, 

puisqu’il n’est pas seulement sa propre vie comme les êtres particuliers sont celle qu’ils ont reçue, mais qu’il l’est 

comme un être qui vit par soi et cause la vie de tous les autres êtres. C’est de cette vie éternellement féconde d’une 

intelligence toujours en acte que découle enfin la béatitude divine, dont la nôtre ne saurait être qu’une 

participation. », Gilson, Etienne. Le Thomisme, Initiation à la philosophie de saint Thomas d’Aquin (4ème édition), 

Vrin, collection Etudes de philosophie médiévale, Paris, 1942, pp. 168-169. 



137 

 

reprendre les mots d’Etienne Gilson, Thomas d’Aquin définit l’essence divine par l’acte même 

d’exister.295  

Si de son côté, Thomas d’Aquin avance l’argument de la vivacité comme une 

caractéristique inhérente à la divinité, Newton diminue le caractère divin que nous pourrions 

être tentés d’attribuer à l’espace en le présentant comme quelque chose d’inerte. Cela recoupe 

sans doute son refus, dans le « De Gravitatione », de faire de l’espace une substance puisque 

n’étant ni puissant ni vivant, l’espace ne peut pas être actif. Toute mesure gardée, il s’apparente 

davantage à un réceptacle passif qui ne peut rien produire.  

Or, bien qu’il ne produise rien, cet espace – en tant qu’éternel et infini – est identifié par 

Newton comme « l’omniprésence éternelle de Dieu ». Il est l’espace de Dieu (spatii sui). 

Comme Dieu est un, unique et simple, donc indivisible, il s’agit d’un lieu absolu : 

conformément à la définition newtonienne du lieu, il s’agit d’un lieu parce qu’il est occupé par 

une chose, mais puisque cette chose n’est pas un corps et puisque cette chose est elle-même 

infinie, c’est à la fois le lieu de Dieu et l’espace. Dieu est « sauvé » du matérialisme grâce à la 

divisibilité non pas physique, mais mathématique de son espace. 

Newton use ensuite d’une image céleste qui ressemble à première vue à une analogie :  

Une étoile fixe, qu’elle ait été la première de toutes les étoiles ou qu’elle 

vienne à être après la succession éternelle des étoiles qui la précèdent, que 

le nombre des étoiles soit fini ou infini, n’en sera ni plus parfaite, ni plus 

imparfaite ; toutefois, on montre mieux que Dieu est plus puissant, plus sage, 

meilleur et de toutes les façons plus parfait à partir de la succession éternelle 

et infinie en nombre de ses œuvres qu’on le ferait à partir d’œuvres seulement 

finies. <Car Dieu est connu à partir de ses œuvres.> 

Si nous prenons une étoile, elle ne gagne pas ou ne perd pas en perfection quelle que soit sa 

position par rapport aux autres étoiles dans le temps et l’espace. En revanche, si nous prenons 

toutes les étoiles et, plus largement, toutes les choses créées, dans le temps et dans l’espace, 

l’ensemble conduit à rendre visible la perfection absolue de leur cause première, Dieu. 

L’ensemble de la création ne permet pas de manifester la perfection de l’une de ses parties, 

 
295 Gilson, Etienne. L’Être et l’essence, Vrin, collection Problèmes et controverses, Paris, 1948, pp. 78-120. « Il 

en va tout au contraire de l’esse thomiste. Au lieu d’être une essence infinie à laquelle appartiendrait de plein droit 

l’existence, il est l’acte absolu d’exister, à qui l’existence tient pour ainsi dire lieu d’essence. Le Dieu de saint 

Thomas est l’esse, il n’est rien d’autre, et sa pureté existentielle le distingue de tous les autres êtres, dont chacun 

n’est qu’un acte d’esse qualifié et déterminé à être « tel être » par une essence qui s’y ajoute. », p. 113. 



138 

 

tandis que l’ensemble de la création permet de manifester celle de la divinité créatrice qui en 

est la cause.  

Dire cela conduit donc Newton à se positionner en faveur des preuves a posteriori de 

l’existence de Dieu. Ainsi s’oppose-t-il une nouvelle fois à Descartes, qui privilégie une 

démonstration a priori fondée, d’une part sur la caractérisation de l’existence comme une 

perfection qui se conçoit clairement et distinctement et, d’autre part, sur notre capacité à 

concevoir l’infini de façon innée et sur la réalité objective de cette idée.296 Semblable à la poterie 

dans lequel l’artisan aurait laissé sa marque, l’esprit humain est absolument certain que cette 

idée d’infini ne peut être que la trace d’un être lui-même infini. Ainsi est-elle plus directe et 

plus évidente que ne le seraient des preuves a posteriori, trop extérieures à l’entendement qui 

peut penser Dieu via l’infini. Du côté de la physique, Descartes insiste de plus sur l’importance 

d’étudier la causalité naturelle à partir des causes avant d’en venir, seulement dans un second 

temps, à leurs effets.297 Dès lors, les seules preuves a posteriori que Descartes admet sont celle 

de l’idée innée de l’infini298 et celle de la durée continue individuelle.299 Ces preuves ne se 

trouvent cependant pas dans le monde extérieur à l’esprit qui les pense : leur statut a posteriori 

les place à part dans la division classique entre preuves a priori et preuves par les effets. Si 

Newton, dans le « De Gravitatione », parlait bien-sûr d’une idée de Dieu, il conditionnait 

l’existence de cette idée aux effets de la causalité divine.300 Dans « Tempus et Locus », nous le 

verrons plus tard mais nous pouvons déjà dire qu’il n’est jamais fait mention d’aucune idée de 

Dieu, a fortiori d’une idée qui jouerait un rôle dans la démonstration de l’existence de Dieu. 

Outre-Manche à l’époque, c’est généralement la démarche a posteriori qui est 

adoptée301 : nous lisons cela chez Robert Boyle qui, dans la Disquisition about the Final 

Causes, présente l’étude de la nature comme la meilleure preuve de l’existence divine pour 

 
296 Devillairs, Laurence, Descartes et la connaissance de Dieu, Op.cit. ; Gouhier, Henri. La pensée métaphysique 

de Descartes, Vrin, collection Bibliothèque d’histoire de la philosophie, Paris, 1962, pp. 143-204. 
297 « […] j’ai prouvé que Dieu existe, avant d’examiner s’il y avait un monde créé par lui. », Descartes, René. 

Réponses aux troisièmes objections, Op.cit., p. 612. 
298 C’est l’une des démonstrations de la Troisième Méditation, des Réponses aux secondes objections et de l’article 

18 de la première partie des Principes. 
299 On lit cela dans les Principes, I, 20 et 21 et dans la Troisième Méditation ainsi que dans la lettre à Mersenne du 

15 avril 1630. 
300 « […] tout ce qui ne peut pas exister indépendamment de Dieu, ne peut pas être véritablement compris 

indépendamment de l’Idée de Dieu. Dieu n’est pas moins le substrat des créatures que celles-ci sont les substrats 

des accidents […]. », DG, p. 60. 
301 « Les développements, essentiellement anglais, du débat théologique concernant les avantages et les 

inconvénients des démonstrations a priori et a posteriori se fixent, du moins provisoirement, autour d’une sorte de 

division des attributs divins : a priori, l’on démontre avec une certitude mathématique les attributs « naturels », 

tandis qu’a posteriori l’on ne parvient pas à démontrer avec une évidence absolue ces attributs, mais l’on démontre 

les attributs moraux, notamment la liberté. », Scribano, Emanuela. L’existence de Dieu, Op.cit., p. 266. 



139 

 

lutter contre l’athéisme.302 C’est également ce que nous trouvons chez les néoplatoniciens de 

Cambridge, et en particulier dans l’œuvre abondante de More : l’ouvrage dans lequel il 

développe le plus cette démonstration est le volume II de An Antidote against Atheism303, dans 

lequel il établit une liste des phénomènes naturels qui prouveraient l’existence d’un « Universal 

Knowing Principle ». Toutefois, nous retrouvons chez More son adhésion (temporaire) au 

cartésianisme puisqu’il présuppose l’existence d’une idée innée de Dieu dans l’entendement 

humain. Or, ni dans le « De Gravitatione » ni dans « Tempus et Locus » il n’est question d’une 

telle idée, et nous devrons nous demander si, dans les textes ultérieurs, Newton s’en rapproche 

ou non.  

Ce que nous voyons pour l’heure, c’est qu’il est question d’une preuve par les effets, 

simplement évoquée en cette fin de §4, et que le raisonnement de Newton relie ensemble la 

question de l’omniprésence de Dieu à celle de sa perfection telle que ses œuvres en témoignent. 

L’attribut d’omniprésence, pourtant à peine esquissé ici, rattache donc la réflexion 

métaphysique au sujet de l’espace, du lieu et du temps, à l’enjeu théologique de la preuve de 

l’existence d’une divinité. 

4. Perfection de l’espace & perfection de Dieu 

Ce §4 joue donc le rôle d’une transition rapide et logique qui annonce que plusieurs fils 

se nouent autour du même écheveau. Comme pour équilibrer l’ensemble, le §5 offre le plus 

long développement du manuscrit : 

§5. Je reconnais cependant qu’il est difficile de concevoir un nombre infini 

de choses et nombreux sont ceux qui estiment que c’est impossible. Mais il y 

a beaucoup de choses touchant les nombres et les grandeurs que les hommes 

qui ne sont pas savants en mathématiques estiment être des paradoxes et qui 

sont pourtant tout à fait vraies. Par exemple, une aire infinie et un solide de 

longueur et largeur infinies peuvent être mesurés ; deux corps peuvent 

toujours s’approcher sans pourtant jamais se toucher ; un mouvement dans 

un espace fini peut être augmenté à l’infini ; un point se mouvant selon une 

loi donnée peut en un temps fini aller à l’infini et inversement revenir à nous 

 
302 Boyle écrit « […] de même que j’accorde une juste valeur à la preuve cartésienne de l’existence de Dieu, de 

même, je ne vois pas de raison qui devrait nous pousser à nous défaire de tout autre argument fort capable de 

prouver une vérité si noble et si importante. », Bulletin cartésien XXXII, Archives de Philosophie, art.cit., p. 161. 

Sur Boyle et Gilbert, voir également : Arthur Burtt, The Metaphysics of sir Isaac Newton, Op.cit. 
303 More, Henry. An Antidote against Atheism, Volume 2 « Wisdom and Providence », LM Publishers, Italie. 



140 

 

depuis l’infini dans le même temps ; une ligne finie peut être divisée en un 

nombre infini de points ; et des unités ajoutées successivement peuvent en un 

temps fini devenir infinies en nombre. En effet, les Mathématiciens ont 

découvert que les aires de longueur infinie comprises entre plusieurs 

hyperboles et leurs asymptotes peuvent être carrées ; que la distance entre 

les hyperboles et leur asymptotes <quand elles existent> diminue toujours 

sans jamais cependant disparaître ; que si une ligne perpendiculaire est mue 

avec un mouvement uniforme depuis le centre d’un cercle sur une longueur 

d’un demi-diamètre, le point où la perpendiculaire rencontre la 

circonférence sera, en décrivant l’arc d’un quadrant, accéléré à l’infini ; que 

si une ligne droite quelconque est mue autour d’un oint donné avec un 

mouvement uniforme, et coupe pendant ce mouvement une ligne droite dont 

la position est donnée, le point d’interc{section} à chaque révolution ira deux 

fois à l’infini et reviendra deux fois de l’infini ; que si une ligne droite est 

courbée et est {changée} en ligne courbe, elle est courbée en {tous} ses 

points, {qu}’ils soient {finis ou] infinis ; mais elle peut être brisée en {tous] 

les points {où] elle est courbée. {Et} que tout corps {approchant} {un autre 

corps} {avec un mouvement} uniforme en ligne droite sera deux fois plus 

proche de ce corps {l’intervalle entre eux étant divisé par deux} ; et de suite 

{en progressant par divisions successives, il approchera ce corps} infiniment, 

{l’intervalle ne disparaissant jamais. De même, quoi que soit ce bien il 

devient} deux fois {meilleur selon une progression uniforme vers la 

perfection304 ; et de suite à chaque {amélioration il devient plus parfait ; et 

quoi que ce soit de mauvais, par l’infini} il redevient pire ; et ce qui n’est ni 

bon ni mauvais, ne devient par l’infini et l’éternité ni bon ni mauvais, mais 

seulement parfait en son genre, c’est-à-dire dure très longtemps et devient 

très grand. Aucune chose ne devient meilleure ou d’une nature plus parfaite 

par l’éternité et l’infini mais en son genre elle dure seulement plus longtemps 

et devient soit plus grande <soit plus nombreuse, selon l’honneur de 

Dieu>.305 Il s’ensuit que tout ce qui est éternel et infini ne sera pas Dieu, et 

que Dieu ne sera pas empêché d’exercer sa toute-puissance pour créer et 

 
304 « ad perfectum » 
305 « Res omnis per aeternitatem & infinitatem non melior redditur aut perfectioris naturae sed in sua tantum 

genere durabilior et vel major <vel numerosior, in honorem Dei conditoris. » 



141 

 

gouverner les choses par la nature imparfaite des choses créées. Car il est 

contradictoire que Dieu ait été tout puissant depuis l’éternité et l’infini et 

qu’il n’ait pas eu le pouvoir de faire toute chose depuis l’éternité et l’infini 

ou bien qu’il ait pu faire partout et toujours les choses qui ne pourront jamais 

ni nulle part être faites. <Le pouvoir de créer ne peut être plus grand en Dieu 

que la possibilité d’exister dans les créatures. Tous les espaces sont et seront 

toujours également capables de contenir des choses306 et que Dieu> ne soit 

jamais ni nulle part inactif convient parfaitement à sa <bienveillance, 

sagesse>, gloire et majesté, même si ce que Dieu a fait avant la création de 

ce monde visible et hors de ses limites nous est caché et qu’à propos des 

choses que nous ignorons rien ne doit être affirmé ou nié de façon 

téméraire.307 

Il s’agit de l’un des passages dans l’ensemble de l’œuvre de Newton où il montre le plus 

clairement que ses différents travaux, bien qu’étant distingués la plupart du temps les uns des 

autres, sont en vérité liés. Le Newton mathématicien et géomètre, soucieux de penser le plus 

rigoureusement possible les rapports physiques entre les corps, n’est pas aussi éloigné que nous 

pourrions le croire du Newton métaphysicien et du Newton théologien. C’est l’idée d’infini qui 

unifie cette démonstration : Newton prend acte de la limitation de l’entendement humain mais 

montre que l’infini – qu’il renvoie à un nombre infini d’objets ou à une étendue infinie – est un 

objet pensable et mesurable. Si, pour le vulgaire, il est enveloppé d’une aura de mystère, il est 

accessible à l’esprit méthodique et rompu à l’exercice mathématique. Il prend six exemples à 

ce sujet, qui appartiennent tous aux champs de la mathématique et de la mécanique, et donnent 

en regard les théorèmes géométriques qui en sont issus : 

Les exemples Les découvertes mathématiques 

(1) « une aire infinie et un solide de longueur et 

largeur infinies peuvent être mesurés » 

  

(1) « les aires de longueur infinie comprises entre 

plusieurs hyperboles et leurs asymptotes peuvent 

être carrées308 » 

 
306 « Spatia omnia sunt et semper fuerunt rerum condendarum aeque capacia […]. » 
307 TL, pp. 188-190. 
308 C’est-à-dire, mesurées. 



142 

 

(2) « deux corps peuvent toujours s’approcher 

sans pourtant jamais se toucher » 

  

(2) « la distance entre les hyperboles et leurs 

asymptotes <quand elles existent> diminue 

toujours sans jamais cependant disparaître » 

(3) « un mouvement dans un espace fini peut être 

augmenté à l’infini » 

  

(3) « si une ligne perpendiculaire est mue avec un 

mouvement uniforme depuis le centre d’un cercle 

sur une longueur d’un demi-diamètre, le point où 

la perpendiculaire rencontre la circonférence 

sera, en décrivant l’arc d’un quadrant, accéléré à 

l’infini » 

(4) « un point se mouvant selon une loi donnée 

peut en un temps fini aller à l’infini et 

inversement revenir à nous depuis l’infini dans le 

même temps » 

  

(4) « si une ligne droite quelconque est mue 

autour d’un point donné avec un mouvement 

uniforme, et coupe pendant ce mouvement une 

ligne droite dont la position est donnée, le point 

d’inter{section} à chaque révolution ira deux fois 

à l’infini et reviendra deux fois à l’infini » 

(5) « une ligne finie peut être divisée en un 

nombre infini de points » 

  

(5) « si une ligne droite est courbée et est 

{changée} en ligne courbe, elle est courbée e, 

{tous} ses points, {qu}’ils soient {finis ou} 

infinis ; mais elle peut être brisée en {tous} les 

points {où} elle est courbée. » 

(6) « des unités ajoutées successivement peuvent 

en un temps fini devenir infinies en nombre » 

 (6)309 « tout corps {approchant} {un autre 

corps} {avec un mouvement} uniforme en ligne 

droite sera deux fois plus proche de ce corps 

{l’intervalle entre eux étant divisé par deux} ; et 

de suite {en progressant par divisions 

successives, il approchera ce corps} infiniment, 

{l’intervalle ne disparaissant jamais. » 

 

Les exemples et démonstrations (1) et (2) renvoient aux propriétés de l’aire sous 

l’hyperbole. Le point (2) est évident par lui-même, de façon intuitive dès que nous dessinons 

une hyperbole – dans le graphique ci-dessous, a ne rencontrant jamais x et y : 

 
309 Cette démonstration pourrait valoir aussi comme démonstration de la proposition (2). 



143 

 

   

 De la même manière, les points (3) et (4), bien qu’ils nécessitent un effort de 

formalisation pour être démontrés, sont rapidement compréhensibles dès qu’ils sont dessinés. 

Arrêtons-nous un instant sur le point (3) : « si une ligne perpendiculaire est mue avec un 

mouvement uniforme depuis le centre d’un cercle sur une longueur d’un demi-diamètre, le point 

où la perpendiculaire rencontre la circonférence sera, en décrivant l’arc d’un quadrant, accéléré 

à l’infini ». Sommairement, nous pouvons représenter ce mouvement ainsi : 

 

 La droite d se déplace à une vitesse uniforme à partir du point M, intersection de la 

droite et du cercle C. Tandis que d poursuit son déplacement perpendiculaire à vitesse constante, 

le point d’intersection de d et C est atteint de plus en plus rapidement étant donné que le 

déplacement horizontal se combine à un déplacement vertical. La vitesse qu’il faut pour aller 

de M à M’ est donc plus grande que celle qu’il faut pour aller de m à m’. 

 En revanche, le point (1) est plus complexe et renvoie aux calculs des aires 

d’hyperboles : peut-être pouvons-nous y deviner la lecture en arrière-plan de l’Opus 

Geometricum quadraturae circuli et sectionum coni de Grégoire de Saint-Vincent, publié en 

x 

y 

a 

C 

 

M’ 

M 

 

d 

m m’ 



144 

 

1647 ?310 En tous cas, il s’agit de démonstrations qui ne sont pas accessibles facilement aux 

non-mathématiciens et sur lesquels Newton a justement travaillé auparavant : en effet, sa 

Méthode des fluxions et des suites infinies, publiée en 1666, traite dans une bonne partie des 

aires des courbes, dont des hyperboles, et du rapport entre les hyperboles et les logarithmes.311 

 Enfin, les points (5) et (6) semblent faire écho au paradoxe d’Achille et la tortue de 

Zénon. Cela est surtout visible dans le cas du point (6), bien que la démonstration relative à 

l’exemple soit étonnante : en effet, alors qu’il est question d’« unité » dans l’exemple, il est 

question d’ « intervalle » dans la démonstration, comme si chaque étape, à chaque division, 

correspondait à une unité.312 

L’idée est ainsi de démystifier des paradoxes qui n’en sont pas en réalité, et qui 

n’apparaissent mystérieux qu’à cause de notre ignorance. Ces différents exemples renvoient 

autant à des évidences à la portée de toutes et tous qu’au progrès mathématique propre à 

l’époque de Newton. La première idée générale que nous pouvons reconstituer à travers eux 

serait que l’infini peut être, malgré l’apparence paradoxale de cette assertion, mesuré, comme 

dans le calcul de l’aire d’une hyperbole. En outre, ils montrent que l’infini peut exister à 

l’intérieur-même du fini, comme cela se constate facilement avec le paradoxe de Zénon. Mais 

ce qui attire le plus l’attention, c’est le passage de ces théorèmes à la question de l’augmentation 

à l’infini du bien (« bonum ») et du mal (« quaecunque mala »).313 Comment comprendre cette 

réorientation du raisonnement ? En arrière-plan, la première question que Newton pose est la 

suivante : si l’étendue dans le temps et l’espace d’un objet augmente, est-ce que la nature de cet 

objet change ? Y a-t-il un lien de causalité entre la quantité spatio-temporelle d’un objet et ce 

 
310 Naux, Charles. « L’Opus Geometricum de Grégoire de Saint-Vincent », Revue d’histoire des sciences et de 

leurs applications, volume 15, n°2, 1962, pp. 93-104. Un grand merci à Lucien Vinciguerra pour avoir soulevé 

cette hypothèse et pour ses explications des points (3) et (4). 
311 Newton, Isaac. La Méthode des Fluxions et des suites infinies, traduction par Georges-Louis Leclerc, comte de 

Buffon, Librairie Scientifique Albert Blanchard, Paris, 1966. Le problème IX est consacré au calcul de l’aire des 

courbes et à la relation entre les hyperboles et leurs asymptotes, pp. 93-130. Sur les logarithmes, voire plus 

précisément les pages 104 à 106.  Remarquons que James Gregory, élève et admirateur de Newton, publie en 1667, 

l’année suivante, un ouvrage sur l’aire du cercle et de l’hyperbole intitulé Vera Circuli et Hyperbolae Quadratura. 
312 Au tout début de La Méthode des fluxions, Newton affirme qu’il est possible de considérer les fractions comme 

des nombres entiers : « […] comme les Fractions Décimales ont l’avantage de transformer en quelque façon toutes 

les Fractions ordinaires & tous les Radicaux en Nombres entiers, de sorte que, lorsque ces Fractions & ces Nombres 

sourds sont réduits en Décimales, ils peuvent être traités comme des Nombres entiers ; de même les suites infinies 

ont l’avantage de réduire à la classe des Quantités simples toutes les espèces de Termes compliqués, tels que les 

Fractions dont les Dénominateurs sont des Quantités complexes, les Racines des Quantités composées ou des 

Equations affectées, & d’autres semblables ; c’est-à-dire qu’elles donnent la commodité de pouvoir les exprimer 

par une suite infinie de Fractions, dont les Numérateurs & les Dénominateurs sont des Termes simples, ce qui 

aplanit les difficultés, qui sous la forme ordinaire, auraient paru insurmontables. », Op.cit., p. 2. 
313 McGuire traduit en utilisant « good » et « evil », qui mettent davantage l’accent que les mots français « bien » 

et « mal » sur la dimension morale. 



145 

 

qu’il est ? A partir de cette question, il en pose une deuxième, qui est : si l’étendue dans le temps 

et l’espace d’un objet moralement bon ou moralement mauvais augmente, est-ce que la nature 

morale de cet objet change ? Autrement dit : y a-t-il un lien de causalité (ou a minima de 

proportionnalité) entre la quantité spatio-temporelle d’un objet et sa nature bonne ou mauvaise ? 

Mais pourquoi Newton passe-t-il de la première question à la deuxième ? Parce qu’il y a derrière 

une réflexion sur la nature de l’attribut de perfection : en effet, quelque chose de parfait, est-ce 

nécessairement quelque chose de divin ? Cette réflexion, c’est celle qu’il menait en amont dans 

le « De Gravitatione » lorsqu’il distinguait la perfection absolue de la perfection suprême en 

son genre.314 Par conséquent, quelque chose de bon devient meilleur à mesure qu’il augmente 

et quelque chose de mauvais devient pire à mesure qu’il augmente. De la même manière, 

quelque chose qui n’est ni bon ni mauvais devient plus parfait à mesure qu’il augmente, mais 

cela ne signifie pas qu’il devient en même temps pire ou meilleur. Son infinitisation est un 

perfectionnement, mais sans que cela lui ajoute une valeur morale. Quelque chose qui « dure 

très longtemps et devient très grand » est donc simplement parfait en son genre. Ce 

raisonnement serré conduit à trois conclusions, juxtaposées rapidement les unes aux autres : 

Premièrement, « tout ce qui est éternel et infini ne sera pas Dieu ». Ce faisant Newton 

maintient la division qu’il soutenait déjà dans le « De Gravitatione ».315 

Deuxièmement, « Dieu ne sera pas empêché d’exercer sa toute-puissance pour créer et 

gouverner les choses par la nature imparfaite des choses créées ». Autrement dit, les choses 

créées qui sont de nature imparfaite, que ce soit sur le plan moral comme sur le plan de leur 

durée et de leur étendue limitées, ne diminuent pas la puissance créatrice de leur créateur. La 

toute-puissance divine ne se mesure donc pas à l’aune de la finitude des choses créées. Il n’est 

pas vraiment question ici pour Newton, comme cela est le cas chez d’autres philosophes et en 

particulier chez son contemporain Leibniz, de statuer sur le degré de responsabilité de Dieu 

quant aux maux, aux calamités et aux erreurs de la nature. Si quelques lignes plus bas Newton 

parle de la bienveillance et de la sagesse divines, il n’insiste pas du tout dessus, et le Dieu qui 

se dessine ici est d’abord un Dieu puissant. Ce qui est visé in fine par cette deuxième conclusion, 

ce n’est pas une relativisation des imperfections du monde mais une défense de l’inaltérable 

puissance divine. 

 
314 DG, p. 42. 
315 « […] je vois bien ce que Descartes a craint : s’il posait l’espace comme infini, il lui donnerait peut-être le statut 

de Dieu à cause de la perfection de l’infinité. Mais, il n’en est rien car l’infinité n’est une perfection qu’en tant 

qu’elle est attribuée à d’autres perfections. », DG, p. 42. 



146 

 

Une troisième conclusion découle des deux précédentes : « il est contradictoire que Dieu 

ait été tout puissant depuis l’éternité et l’infini et qu’il n’ait pas eu le pouvoir de faire toute 

chose depuis l’éternité et l’infini ou bien qu’il ait pu faire partout et toujours les choses qui ne 

pourront jamais ni nulle part être faites ». En disant cela, Newton fait de la toute-puissance l’un 

des attributs essentiels de Dieu : Dieu ne peut pas avoir été un jour, alors qu’il est éternel et 

infini, dénué d’un pouvoir créateur. Par essence, Dieu est cause première du monde visible. Ce 

monde visible est composé de choses qui ont toutes été et qui sont toutes quelque part. Le 

raisonnement renoue alors avec la question du rapport de Dieu à l’espace : il semble que ce soit 

parce que Dieu comme cause est partout, que les choses créées sont quelque part. 

L’omniprésence n’est donc pas une propriété dont la seule fonction serait de montrer la 

perfection absolue de Dieu : c’est également une propriété qui sert à expliquer l’existence, 

nécessairement spatio-temporelle, du monde. 

Newton ajoute alors une mention dans l’une des versions du manuscrit : 

Le pouvoir de créer ne peut être plus grand en Dieu que la possibilité 

d’exister dans les créatures.316 

 

Extrait du feuillet 546r, lot Portsmouth numéro 3965, Bibliothèque de Cambridge. 

Newton s’inscrit donc dans une certaine tradition interprétative de la puissance divine : 

si Dieu peut tout, ce « tout » est ce qui est possible, c’est-à-dire non-contradictoire. Newton ne 

s’interroge pas sur la possibilité ou l’impossibilité pour Dieu de concevoir ou d’imaginer le 

contradictoire. Il ne s’agit pas non plus de soumettre Dieu à une règle logique qui viendrait 

comme après-coup, qui lui serait extérieure, imposée par son propre entendement et par les 

règles qu’il aurait instituées pour régir sa création. La puissance du Dieu newtonien semble sans 

 
316 « Potentia creandi non major esse potest in Deo quam possibilitas existendi in creaturis. » 



147 

 

limite aucune.317 Sur ce point, la position newtonienne se rapproche de celle d’un Guillaume 

d’Occam qui, en situant sa réflexion sur le plan du rapport direct entre la possibilité et la 

puissance divine sans passer par une réflexion sur les idées de Dieu, affirme que tout ce qui 

peut être attribué à la puissance divine n’implique pas contradiction.318 Dès lors, nous 

comprenons mieux ce que Newton veut dire lorsqu’il écrit ensuite que « Tous les espaces sont 

et seront toujours également capables de contenir des choses […] » : cela signifie que la nature 

de ces espaces est de contenir des choses, et que s’ils sont créés ainsi par la divinité, c’est que 

cela n’est objectivement pas contradictoire. 

Le fait d’habiter un lieu, qu’il soit absolu ou relatif, rassemble d’un côté Dieu – qui est 

tout à la fois éternel, infini, omniprésent et omnipotent – et de l’autre côté toutes les choses 

créées, qui ont en partage les mêmes « affections communes ». L’espace, ou plus précisément 

« tous les espaces »319 ont donc deux fonctions : ils sont ce dans quoi Dieu est et crée et ils 

peuvent contenir ou renfermer320 les choses qu’il produit. Ce §5 permet d’apporter une première 

conclusion générale à la réflexion menée depuis le début du manuscrit : cette chose à la fois 

indivisible et plurielle qu’est l’espace ou le lieu ne se réduit ni aux choses créées, ni au Dieu 

créateur. Par voie de conséquence, « Tempus et Locus » est fidèle au « De Gravitatione », qui 

disait de l’espace qu’il n’était ni une réalité dérivée, ni une substance à part entière.321 

Tout en concluant sur la nécessité de l’existence de l’espace pour que Dieu puisse créer, 

remarquons que Newton ajoute deux nouvelles caractéristiques à Dieu, dont nous avions dit 

quelques mots précédemment : non seulement Dieu est omnipotent et glorieux, mais il est aussi 

bienveillant et sage. Il est difficile de comprendre cet ajout dans l’une des versions du manuscrit, 

d’autant qu’aucun de ces deux attributs moraux n’est l’objet d’un commentaire. Peut-être 

Newton a-t-il conscience de ne pas suivre la voie habituelle qui cherche à consolider (ou à 

contrebalancer ?) la toute-puissance de Dieu par une bonté éclairée ? Dans tous les cas, à la fin 

 
317 Plus tard, cela sera approfondi ou en tous cas explicité dans la discussion entre Clarke et Leibniz sur la nature 

de ce qu’on appelle « miracle ». 
318 De Muralt, André. « La toute-puissance divine, le possible et la non-contradiction : le principe de l’intelligibilité 

chez Occam », Revue philosophique de Louvain, volume 84, n°63, 1986, pp. 345-361. Comme l’explique André 

de Muralt, pour Guillaume d’Occam, « le possible est simultané à la toute-puissance divine, car il est le terme 

objectif productible, ou produit, par la toute-puissance divine, mais non une qualité inhérente ni une dénomination 

intrinsèque de la chose créée en tant que connue en idée et à ce titre antérieure par nature à la créature. Tel est le 

sens occamien de la formule, acceptable sicut verba sonant par tous les maîtres médiévaux : « le possible est ce 

que peut absolument la toute-puissance divine ». », p. 351. Voir aussi Charrak, André. Contingence et nécessité 

des lois de la nature au XVIIIe siècle, La philosophie seconde des Lumières, Vrin, collection « Bibliothèque 

d’histoire de la philosophie », Paris, 2006. 
319 « Spatia omnia » 
320 « sunt et semper fuerunt rerum condendarum aeque capacia » 
321 DG, p. 60. 



148 

 

de ce paragraphe, les contours du Dieu newtonien se dessinent : éternel, infini, omniprésent, 

bienveillant et sage, il est avant tout un être qui peut faire tout ce qu’il est possible de faire. Il 

ne peut pas être circonscrit par la raison humaine – et pourtant, la raison humaine doit s’efforcer 

de le penser du mieux possible. Ce n’est qu’ainsi que la superstition et l’athéisme peuvent être 

combattus : et c’est la raison d’être du §6. 

5. L’omniprésence divine 

a. Des questions… 

Savoir que Newton était alchimiste, qu’il souscrivait à l’existence d’une prisca 

theologia et qu’il étudiait les prophéties pourrait donner à croire qu’il avait le goût du mystère 

et cherchait des lumières que seuls des initiés auraient pu trouver dans les brumes de la pensée 

et l’ombre des astres. Ce serait faire erreur : il y a indéniablement chez Newton une appétence 

pour l’enseveli, le difficile, le crypté, mais ce n’est pas un désir de se fondre dans l’obscur, de 

l’accepter tel quel et de ne rien en faire. Face aux modèles des jouets mécaniques de son 

enfance, face à l’épaisseur de la littérature patristique, face au foyer de son laboratoire et aux 

métaphores apocalyptiques, Newton s’efforce d’allumer la lumière, de démêler le vrai du faux, 

de rendre compte d’une rationalité intrinsèque aux choses et dont il ne doute jamais. C’est pour 

cela qu’il refuse de faire l’éloge du silence autour de la nature et de l’omniprésence divines : 

§6. Le genre humain a une inclination pour les mystères et estime que rien 

n’est si saint et parfait que ce qui ne peut être compris. Cependant, à propos 

de la conception de Dieu ceci est dangereux et conduit à rejeter son existence. 

Il importe aux théologiens que la conception en soit rendue aussi facile et 

conforme à la raison que possible, de sorte qu’elle ne soit pas exposée à la 

dérision et par là mise en doute. 

Guidé par la raison, Newton commence par s’intéresser à l’éternité de Dieu et, à partir de là il 

propose aux théologiens une liste de huit couples de thèses alternatives, dont le premier n’est 

pas numéroté : 

Qu’ils voient donc s’il est plus conforme à la raison que l’éternité de Dieu 

soit toute en une fois ou si sa durée est plus justement désignée par le nom de 

Jéhovah et « celui qui était et qui est à venir » : 1 si la substance de Dieu 

n’est pas en tout lieu ou que les Juifs appellent plus justement Lieu Divin322, 

 
322 Nous translitérons ce terme hébreu. McGuire précise d’ailleurs dans une note de sa traduction anglaise que 

Newton l’orthographie mal. 



149 

 

c’est-à-dire la substance essentielle à tous les lieux dans lesquels nous nous 

trouvons et (pour parler comme l’Apôtre) nous vivons, nous mouvons et 

sommes323 ; 2 si Dieu est partout en ce qui concerne le pouvoir et nulle part 

[en ce qui concerne] la substance ou si le pouvoir de Dieu subsiste partout 

dans la substance divine [comme] dans son sub[strat] propre et n’existe 

[nulle part séparée] et n’a [pas de medium] par lequel elle est propagée à 

partir de sa substance propre [vers des lieux extérieurs] ; 3 si le lieu lui-

même et donc [l’omniprésence] de Dieu ont été créés en un temps fini ou si 

[Dieu a été partout depuis] l’éternité ; 4 si toutes les propriétés des choses 

créées [prouvent l’imperfection, dans la mesure où] elles sont complètement 

étrangères à Dieu [ou si les créatures participent autant qu’il est possible 

aux attributs de Dieu (comme les fruits] à la nature [de l’arbre et l’image à 

la ressemblance de l’homme]) et par cette participation tendent à la 

perfection et si dans cette mesure Dieu peut être discerné dans les créatures 

les plus parfaites comme en un miroir ; 5 si Dieu le plus parfait est celui qui 

a produit des créatures plus imparfaites et en petit nombre ou celui qui en a 

produit des plus parfaites et innombrables ; 6 si la puissance du Créateur est 

infinie et la possibilité de créer seulement finie ou si la puissance de Dieu 

s’arrête seulement à ce qui est impossible ; 7 si un petit Dieu remplit 

seulement une petite partie très étroite de l’espace infini avec ce monde 

visible qu’il a créé ou si le meilleur et le plus grand Dieu a voulu partout ce 

qui est bon <et> a fait partout ce qu’il a voulu.324 

Pour plus de clarté et avant d’analyser ce passage, voici ces couples d’alternatives exposés sous 

forme de tableau : 

0 L’éternité de Dieu est « toute en une fois » 

(totum simul).325 

L’éternité de Dieu est une durée.  

Référence 1 : Jéhovah. 

Référence 2 : « Celui qui était et qui est à venir », 

« Hoônkaioênkaierkhomenou ». 

 
323 « 1 substantiam Dei locis omnibus praesentem non esse an Jud[ae]os Deum rectius Locum vocasse [Maqom] 

id est substantiam locis omni[bus] ess[e]ntialem in qua locamur et (ut loquitur Apostolus) vivimus [et mov]emur 

& sumus […] » 
324 TL, pp. 190-191. « Deunculum perexiguam infiniti spatii particulam hoc mundo visibili a se condito solummodo 

implevisse, an Deum optimum maximum quicquid bonum erat ubique voluisse quicquid voluit ubique fecisse. » 
325 McGuire, dans le commentaire de sa traduction anglaise, parle de « frozen present eternity ». 



150 

 

1 Dieu est substantiellement partout. Dieu est la substance de tous les lieux parce qu’il 

est un Lieu Divin. 

Référence 3 : Maquom. 

Référence 4 : l’Apôtre. 

2 Dieu est puissant partout et présent 

substantiellement nulle part. 

Le pouvoir divin appartient immédiatement à la 

substance divine et ne peut pas en être séparé. 

3 Le lieu et donc l’omniprésence de Dieu 

sont finis dans le temps. 

Le lieu et donc l’omniprésence de Dieu sont 

éternels. 

4 La création est imparfaite parce 

qu’étrangère à Dieu. 

La création participe (participare) autant que 

possible aux attributs divins. 

Analogie 1 : les fruits et l’arbre. 

Analogie 2 : l’image de l’homme à l’homme. 

5 Le dieu le plus parfait est celui qui créé des 

créatures imparfaites et en petit nombre. 

Le dieu le plus parfait est celui qui créé des 

créatures les plus parfaites possibles et en quantité 

innombrable.  

6 La puissance de Dieu est infinie et la 

possibilité de créer finie. 

La puissance de Dieu est limitée au possible. 

7 Un petit Dieu remplit le petit monde visible 

créé dans l’espace infini (infiniti spatii). 

Un grand Dieu exerce sa volonté bonne et son 

pouvoir créateur partout. 

 

Bien que toutes ces alternatives restent ouvertes dans ce paragraphe et que Newton ne 

tranche que dans le suivant, il est clair que ces questions sont en partie rhétoriques et font déjà 

signe vers les réponses newtoniennes : il s’agit à chaque fois (nous en aurons confirmation lors 

de la lecture du §7) des secondes propositions. Newton privilégie celles qui, même lorsqu’elles 

ne sont pas orthodoxes, sont les plus cohérentes. Ce qui nous intéresse dans cette liste, dans le 

cadre de notre étude, ce sont les couples qui ont pour objet l’omnipotence et l’omniprésence 

divines, à savoir les couples 2, 3 et 7. En outre, Newton utilise plusieurs références plus ou 

moins implicites. Nous allons donc tâcher de prendre en compte tout cela et d’entrer dans ce 

paragraphe, riche et dense. 

• Sur l’éternité divine 

Alors que « Tempus et Locus » semble de prime abord aborder à la fois la question du 

temps et de celle du lieu, nous constatons que la première est de moins en moins traitée. Le §5 

le montrait déjà et ce §6 confirme cette tendance : le couple de propositions concernant 

l’éternité divine ne figure pas dans la liste des couples de propositions numérotés. Il vient avant 



151 

 

ce qui semble retenir vraiment l’attention de Newton. Toutefois, il reste que le temps et l’espace 

sont tous deux des « affections communes de tous les êtres » et qu’ils sont tous deux dans un 

rapport singulier à la divinité. De plus, les deux références religieuses que Newton mobilise au 

sujet de l’éternité divine attirent l’attention : peut-être éclaireront-elles les suivantes d’un jour 

nouveau. 

Newton évacue la proposition selon laquelle l’éternité divine serait « totum simul » à la 

fois par la brièveté avec laquelle il la présente et par l’accent que les références qu’il convoque 

mettent sur l’autre proposition. Dieu n’est pas éternel « tout en une fois » mais dans la durée : 

il est l’éternité elle-même, qui se déroule et qui, avec la création du monde, engendre la 

temporalité historique. Pour appuyer cette éternité, pour montrer qu’elle n’est pas un temps 

mort mais un temps qui dure et excède toute chose créée, Newton en appelle au nom de Jéhovah, 

le Dieu dont l’Ancien Testament décrit le Fiat, et il redouble cette référence d’une reprise du 

passage fameux de l’Apocalypse 1:8 :  

Ἐγώ εἰμι τὸ Ἄλφα καὶ τὸ Ὦ, λέγει κύριος ὁ θεός, ὁ ὢν καὶ ὁ ἦν καὶ ὁ 

ἐρχόμενος, ὁ παντοκράτωρ. 

Je suis l'alpha et l'oméga, dit le Seigneur Dieu, celui qui est, qui était, et qui 

vient, le Dominateur souverain.326 

« Celui qui est, qui était, et qui vient » traduit « ho ôn kai ho ên kai erkhomenou ». Newton 

reprend cette expression en grec en juxtaposant tous les mots les uns aux autres, en ôtant les 

esprits et en ajoutant une majuscule : ainsi fabrique-t-il ce qui s’apparente à un nom propre, 

qu’il accorde au génitif pour suivre la syntaxe de la phrase latine. Dieu est donc 

Hoônkaioênkaierkhomenou, le Celui-qui-est-qui-était-et-qui-viendra. Sa substance n’est pas 

close sur elle-même dans une éternité figée, elle s’étire vers l’amont et vers l’aval dans une 

éternelle durée. En forgeant un nouveau nom de Dieu, sans doute Newton souhaite-t-il 

contribuer à gommer l’écart qui pourrait exister dans l’imaginaire collectif entre la substance 

de Dieu et ses attributs. L’éternité n’est pas un ajout qui viendrait enrichir la substance divine 

et le discours qu’on tient sur elle : elle est intrinsèquement liée à la substance divine. Analyser 

un objet, en donner les attributs, exposer une idée étape par étape et la verbaliser, tout cela 

revient à introduire des virgules temporelles et des écarts conceptuels là où il n’y en a parfois 

pas. En parlant de Hoônkaioênkaierkhomenou, Newton fait preuve face au langage d’une 

vigilance et d’une souplesse toutes hébraïques, le tordant afin de le soumettre à sa pensée. Cette 

 
326 https://theotex.org/ntgf/apocalypse/apocalypse_1_gf.html 

https://theotex.org/ntgf/apocalypse/apocalypse_1_gf.html


152 

 

invention littéraire qui porte sur la relation de Dieu au temps ouvre la série des couples de 

propositions qui portent sur la relation de Dieu à sa création, au lieu et à sa propre puissance. 

• Sur la présence substantielle de la divinité 

Les trois premiers couples de propositions concernent le rapport de Dieu à son attribut 

d’omniprésence : 

[…] 1 si la substance de Dieu n’est pas en tout lieu ou que les Juifs appellent 

plus justement Lieu Divin, c’est-à-dire la substance essentielle à tous les lieux 

dans lesquels nous nous trouvons et (pour parler comme l’Apôtre) nous 

vivons, nous mouvons et sommes ; 2 si Dieu est partout en ce qui concerne le 

pouvoir et nulle part [en ce qui concerne] la substance ou si le pouvoir de 

Dieu subsiste partout dans la substance divine [comme] dans son sub[strat] 

propre et n’existe [nulle part séparée] et n’a [pas de medium] par lequel elle 

est propagée à partir de sa substance propre [vers des lieux extérieurs] ; 3 

si le lieu lui-même et donc [l’omniprésence] de Dieu ont été créés en un temps 

fini ou si [Dieu a été partout depuis] l’éternité […] 

Si Newton valorise bien chacune des secondes propositions de chaque alternative, alors nous 

comprenons que, comme il le faisait déjà dans le « De Gravitatione », il défend l’idée d’une 

présence divine substantielle. Celle-ci croise la problématique du rapport entre la perfection 

divine et l’imperfection des créatures et surtout, pour notre étude, les questions que pose la 

considération du pouvoir divin : Dieu peut-il créer tout en étant transcendant à sa création ? 

Peut-il créer là où il n’est pas ? Utilise-t-il ou a-t-il besoin d’un medium qui le relierait à sa 

création s’il s’en tient à distance ? Si oui, s’agit-il de causes occasionnelles ? Et si c’est le cas, 

comment éviter d’accorder un statut divin à ces causes si on veut maintenir une divinité unique ? 

En revanche, si on ne peut pas dire que Dieu est puissant partout sans dire qu’il est 

substantiellement partout, comment déterminer la nature de ce « partout » ? S’agit-il d’un 

réceptacle qui contiendrait Dieu en même temps que les choses ? Si oui, quel rapport entretient-

il alors avec l’éternité-même de Dieu ? 

Ce n’est que dans le §7 que Newton développera positivement ses idées, mais nous 

pouvons d’ores et déjà voir qu’il met en avant la doctrine selon laquelle Dieu est omniprésent 

de telle sorte que les créatures vivent « en lui » comme dans un lieu. Pourtant, Newton 

distinguait clairement dans le §4 l’espace de la divinité. Cela signifie qu’il est en train d’essayer 

de penser un certain genre de rapport entre les deux qui n’est ni une relation d’identité, ni une 



153 

 

relation d’extériorité essentielle. La difficulté est d’autant plus grande qu’en arrière-plan, il y a 

la crainte de l’équivocité et de l’accusation d’athéisme : si Dieu est partout au point que nous 

sommes en lui, Dieu se confond-t-il avec la nature ? N’est-il pas alors une divinité immanente, 

semblable aux figures mythologiques de l’Antiquité ou au pneuma stoïcien ?  Pour éviter cela 

tout en restant fidèle à la lutte des néoplatoniciens de Cambridge contre le nullibisme cartésien, 

Newton convoque deux références, qu’il relie l’une à l’autre comme si elles revenaient à dire 

la même chose : le Maquom de la mystique juive et la parole de « l’Apôtre », à savoir de saint 

Paul. 

Le Maquom, que Luc Peterschmitt traduit par « Lieu Divin » et James McGuire par 

« God Place », est la dixième et dernière Sephira dans la tradition kabbalistique. Les Sephiroth 

sont comme autant de puissances ou de façons d’agir d’un Dieu pourtant unique. Elles 

expriment sa vitalité, et chacune d’entre elles se relie aux autres : ainsi sont-elles comme des 

moyens de saisir un Dieu dont l’infinité et l’incommensurabilité restent in fine 

incompréhensibles. Le monde des Sephiroth est, selon Gershom Scholem, un… 

… monde de l’unité divine en développement, qui renferme en elle les 

archétypes de tout son être.327 

Cette unité divine exclut autre chose qu’elle-même et se difracte à travers elle-même, 

c’est-à-dire à travers chaque couple de Sephiroth. Même s’il faut se garder d’une telle 

identification, nous y retrouvons comme un écho de l’émanation néoplatonicienne, dans 

laquelle l’Autre se résorbe dans le Même.328 Lors de l’épisode originel du Tohu-Bohu, le souffle 

divin purifie la matière et crée ce faisant la lumière, puis l’obscurité, puis l’espace et les lettres 

« liquides » qui formeront la Torah. Cet espace comme ces lettres ne se solidifient pas. La 

création est donc un processus d’émanation de Dieu par le souffle et la lumière – processus qui 

 
327 Scholem, Gershom G. La Kabbale et sa symbolique, traduction de Jean Boesse, Payot, collection Petite 

Bibliothèque Payot, Paris, 1966, p. 119. Plus tôt, il explique que : « L’ensemble, ou du moins la partie la plus 

essentielle des spéculations et des doctrines kabbalistiques, se rapporte au domaine des émanations divines ou 

Sephiroth, par lesquelles se développe la puissance créatrice de Dieu. […] Pour autant que Dieu se révèle 

entièrement, il le fera par médiation et par le déploiement de cette puissance créatrice qui est sienne. On considère 

le Dieu, dont parle la religion, sous un ou plusieurs de ces aspects de son Être, où les kabbalistes voyaient mes 

différents degrés du processus de l’émanation divine. C’est ce monde qu’ils considèrent comme le monde des 

Sephiroth, et qui embrasse ce que les philosophes et les théologiens ont appelé le monde des attributs divins, mais 

qui apparaît cependant aux mystiques comme la vie divine elle-même, pour autant qu’elle se rapporte à la création. 

[…] cette vie n’est pas en soi quelque chose de détaché de la divinité, subordonné à elle ; c’est plutôt la révélation 

de cette racine obscure, dont on ne peut rien dire puisqu’elle n’apparaît jamais, pas même symboliquement, et que 

les kabbalistes appelèrent En-Sof, l’Infini. », p. 48. 
328 Ainsi pouvons-nous peut-être comprendre cette formule du commentaire de la Genèse dans le Zohar : « Une 

flamme obscure jaillit du frémissement de l’Infini, dans l’enfermement de son enfermement. », tome I, traduction 

et avant-propos par Charles Mopsik, Verdier, collection Les Dix Paroles, 1981, p.93. 



154 

 

ne se fige pas en un temps mort et clos sur lui-même. Ainsi n’y a-t-il pas, dans la tradition juive, 

de sacrifice du sensible qui laisserait toute sa place à l’intelligible, mais une circulation 

permanente entre le monde créé – le royaume d’en-bas – et le Dieu créateur – le royaume d’en-

haut.  

Cette circulation est rendue manifeste par l’interdépendance des Sephiroth, qui peuvent 

être identifiées, comme le propose Charles Mopsik, aux membres d’un même organisme qui 

communiqueraient par des canaux. La première Sephira, Keter, est coextensive à la divinité 

infinie ; à partir d’elle se déploient les neuves autres émanations comme les antennes d’une 

sauterelle.329 Charles Mopsik encourage à la prudence, rappelant que le Zohar est un recueil de 

textes religieux qui met de côté les questions proprement conceptuelles que nous pourrions 

désirer lui poser :  

[…] le Zohar nous propose une vision de la vie intime de la divinité, ou Sa 

générosité sans borne, tout excès, se contracte dans les dix mesures par où 

elle passe, elle les emplit de son épanchement, de ses influx, jusqu’à ce 

qu’elles débordent à leur tour dans la sefira inférieure. Les sefirot sont-elles 

alors la substance même de la Divinité (atsamot) ou bien plutôt de simples 

réceptacles, des outils (kélim) ? […] le Zohar ne semble pas s’être intéressé 

à cette question, qui provient probablement de milieux aristotélisants. Dans 

le Zohar, elles sont la divinité et la divinité est déployée en elles. Comme le 

disait rabbi Azriel de Gérone, « elles sont la force sans limite dans la 

limite ».330 

La dernière Sephira, appelée Maquom ou Malhouth, désigne Dieu en tant qu’il habite le monde. 

Comme les précédentes, elle ne doit pas être conçue comme une expression limitée et dégradée 

de la divinité infinie, mais comme un lieu de son excès. Elle est la plus étudiée dans le Zohar, 

sans doute parce qu’elle renvoie à une réflexion sur l’appartenance au lieu, chère au peuple 

exilé qui la pense. Elle est le Règne, l’Espace ou le Lieu Divin – Lieu Divin auquel Newton fait 

référence dans « Tempus et Locus ». Mais pourquoi ?  

Il serait précipité d’en conclure que Newton aurait eu de véritables affinités avec 

l’herméneutique kabbalistique. Le XVIIe siècle est une époque troublée tant sur le plan politique 

 
329 C’est une image qu’on lit dans le Zohar, tome I, 35b, p. 196. 
330 Op.cit., Introduction, pp. 7-34. Cette citation se trouve à la page 23. 



155 

 

que religieux et il voit la naissance de courants messianiques nombreux et divers.331 Le 

millénarisme suscite un certain engouement en Europe de l’Ouest, tout particulièrement dans 

les cercles protestants et dans la communauté juive. S’y intéressent plus ou moins des 

philosophes, des théologiens ou encore des alchimistes. La figure de Christian Knorr von 

Rosenroth est représentative de ces convergences : à l’origine luthérien, il s’enthousiasme pour 

la mystique juive et publie entre 1677 et 1684 la Kabbala denudata, un recueil de textes (dont 

le Zohar) qu’il traduit en latin. Comme l’explique Lucie Kaennel332, il fréquente et se lie 

d’amitié avec des alchimistes, en particulier avec Van Helmont, et rencontre également Henry 

More avec qui il partage la croyance dans une prisca theologia. Sa personne et son œuvre, qui 

suscitent autant l’inquiétude que l’intérêt, sont donc connues au Royaume Uni. Il est donc 

vraisemblable que Newton en ait eu connaissance, d’autant qu’il se plonge dans la littérature 

patristique et rédige ses premiers manuscrits théologiques à l’époque de la publication de la 

Kabbala denudata. Dès lors il n’est pas étonnant qu’il reconnaisse dans la notion de Maquom 

quelque chose de ressemblant à sa conception de l’espace absolu et de l’omniprésence divine. 

Le fait qu’il ne fasse pas vraiment référence au système des Sephiroth, ou qu’il ne glose pas 

davantage au sujet du Maquom, montre bien que pour Newton toutes les traditions et les 

pensées, dans ce qu’elles auraient de non-corrompu, convergeraient vers une vérité unique et 

originelle.  

Nous le disions plus haut, il juxtapose immédiatement cette référence kabbalistique à 

« la parole de l’Apôtre ». Il y a fort à penser qu’il s’agit de saint Paul, et de son discours sur 

l’Aéropage dans les Actes des Apôtres, 17, 24-28 : 

Le Dieu qui a fait le monde et tout ce qui s'y trouve, lui, le Seigneur du ciel 

et de la terre, n'habite pas dans des temples faits de main d'homme. Il n'est 

pas non plus servi par des mains humaines, comme s'il avait besoin de quoi 

que ce soit, lui qui donne à tous vie, souffle et toutes choses. Si d'un principe 

unique il a fait tout le genre humain pour qu'il habite sur toute la face de la 

terre ; s'il a fixé des temps déterminés et les limites de l'habitat des hommes, 

c'était afin qu'ils cherchent la divinité pour l'atteindre, si possible, comme à 

 
331 Grisel, Pierre (sous la dir.). Réceptions de la cabale, Editions de l’Eclat, Bibliothèque des fondations, Paris, 

2007, en particulier les articles de Jean Baumgarten, « La popularisation de la cabale » (pp. 127-159) et de Moshe 

Idel, « Les renaissances culturelles européennes et la mystique juive » (pp. 11-55), qui offrent un panorama général 

de ces problématiques à l’époque. 
332 Kaennel, Lucie. « Protestantisme et cabale : chronique d’un mésamour », Ibid., pp. 183-210. 



156 

 

tâtons et la trouver ; aussi bien n'est-elle pas loin de chacun de nous. C'est 

en elle en effet que nous avons la vie, le mouvement et l'être.333 

C’est la dernière phrase de cet extrait qui recoupe l’idée selon laquelle Dieu serait la substance 

de tous les lieux. Une variante de cette idée se trouve dans la Première Epître aux Corinthiens 

15, 28, qui dit de Dieu qu’il se trouve en toutes « choses ». 

Avant de poursuivre plus loin l’analyse de cette référence, il est important de remarquer 

que Newton utilise ces deux mêmes références conjointes dans les scholies dites « classiques ». 

Ces scholies sont des annotations que Newton pensait ajouter aux propositions 4 à 9 du livre III 

des Principes mathématiques de la philosophie naturelle : nous en trouvons une variante dans 

le même lot, le numéro 3965, dans lequel est compris « Tempus et Locus ». James McGuire et 

de Piyo Rattansi ont recoupé les différentes variantes de ces scholies et ont démontré qu’il est 

très probable que Newton les ait écrites au tout début des années 1690.334 Richard Westfall cite 

le folio 269, qui nous intéresse ici tout particulièrement : 

[…] ces Anciens qui comprenaient correctement la philosophie mystique 

enseignaient qu’un certain esprit infini parcourt l’espace entier et contient et 

vivifie le monde universel ; et cet esprit suprême était leur divinité, selon le 

Poète cité par l’Apôtre : en lui nous vivons et nous mouvons et avons notre 

être. Ainsi le Dieu omniprésent est reconnu et par les juifs nommé Lieu.335 

La doctrine de la prisca sapientia est explicitement lisible et, si cela était encore nécessaire, se 

confirme lorsque Newton va jusqu’à affirmer que les Anciens connaissaient déjà l’existence de 

la force gravitationnelle et le fait que Dieu en serait la cause directe. Nous apprenons cela dans 

 
333 On retrouve une formulation semblable dans Jean, 1, 3-4 : « Quod factum est in ipso vita erat. ». 
334 McGuire, James E. et Rattansi, Piyo M. Newton et la flûte de Pan, traduction par Alexandre Minski, Editions 

Allia, Paris, 2015 : « On est aujourd’hui certains que Fatio de Duillier et Gregory ont eu accès à ces scholies. 

Gregory, dans ses notes sur les Principia, les reproduit dans leur intégralité et les présente dans un ordre 

systématique. Newton les a vraisemblablement rédigés entre 1690 et 1694 (année du long séjour de Gregory à 

Cambridge), en tout cas avant 1697 (date de la dernière note de Gregory). » (p. 10, note 10). Les deux chercheurs 

ajoutent plus loin : « Dans la mesure où aucune édition définitive des Principia, qui comprendrait ces annotations, 

n’a jamais été publiée, on peut raisonnablement supposer que Newton considérait ces thèses comme trop 

spéculatives ou peu compatibles avec la méthode inductive de la philosophie naturelle pour être publiées. 

Cependant, ces réflexions ne furent pas complètement conservées sous le boisseau. Newton autorisa par exemple 

David Gregory à en faire un usage extensif dans la longue préface historique de son Astronomia Physicae et 

Geometricae Elementa (1702), sans l’autoriser toutefois à les lui attribuer. Elles furent également mises à 

disposition de MacLaurin pour ses travaux plus tardifs. Surtout, la thèse centrale des scholies apparaît, de manière 

plus ou moins explicite, dans d’importants passages de ses deux ouvrages scientifiques majeurs, l’Optique et les 

Principia […]. », pp. 43-44. 
335 Westfall, Richard. Newton, Op.cit., pp. 552-553. 



157 

 

une lettre dubitative que Fatio de Dullier, l’un des rares amis proches de Newton, écrit à 

Huygens le 5 février 1692 :  

Monsieur Newton fait bien de l’honneur aux Pythagoriciens de croire qu’ils 

aient esté assez bons geometres pour trouver de pareilles demonstrations a 

celles qu’il a données touchant les Orbes Elliptiques des Planetes. Pour moy 

j’ay de la peine à croire qu’ils ayent seulement connu le mouvement de Mars, 

Jupiter, et Saturne autour du Soleil, et la proportion de leurs cercles […].336  

Mais ce n’est pas seulement aux « Pythagoriciens » que pense Newton. Dans les folios 640r et 

640v, il cite Leucippe et Démocrite, Anaximandre et Héraclite ainsi qu’Epicure puis Lucrèce, 

dont il retranscrit plusieurs lignes, à savoir un passage du livre I sur l’existence du vide (640r) 

et des vers du livre II sur les objets qui paraissent croître naturellement (640v). 

 

Extrait du feuillet 640r, lot Portsmouth numéro 3965, Bibliothèque de Cambridge. 

Il semble clair que ces passages syncrétiques, mêlant des textes religieux et des textes 

philosophiques et citant directement le De rerum natura de Lucrèce, ont été motivés par la 

lecture du grand livre érudit de Ralph Cudworth, The True Intellectual System of the Universe. 

C’est ce que supposent James McGuire et Piyo Rattansi au sujet des scholies classiques ; mais 

comme elles furent écrites à la même période que « Tempus et Locus », il est très probable que 

 
336 Correspondence of Isaac Newton, volume III, Op.cit., pp. 196-197. 



158 

 

ce manuscrit porte également la trace de cette lecture.337 The True Intellectual System of the 

Universe est publié en 1678 et Cudworth utilise fréquemment les thèses atomistes anciennes 

pour rendre compte des lois de composition et de mouvements des corps.338 Si on peut trouver 

« du bon » dans l’atomisme, et ce malgré le fait qu’il ouvre la porte à l’athéisme, c’est que, 

explique Cudworth, il faisait partie à l’origine d’une doctrine qui admettait également 

l’existence d’entités intelligibles et immatérielles. Il y aurait eu une scission malheureuse, qui 

aurait eu pour conséquence d’opposer le matérialisme atomiste d’un côté, et le platonisme et 

les différentes philosophies idéalistes de l’autre côté. Compte tenu de cette croyance sur laquelle 

Cudworth fonde sa philosophie, il n’est donc pas insensé, et il est même très cohérent, de 

prendre les atomistes au sérieux et de tâcher de les (ré)concilier avec les thèses platoniciennes 

et, en vérité selon lui, chrétiennes.339 Avant de poursuivre plus loin et de voir dans quelle mesure 

Newton reprend certaines des idées, ou en tous cas des références, de son contemporain à 

Cambridge, il faut tout de même garder à l’esprit que sur au moins deux points, leurs pensées 

sont irréconciliables. Premièrement, Cudworth souscrit sans réserve à la doctrine de la Trinité, 

essayant par exemple de la retrouver dans les hypostases plotiniennes. Deuxièmement, il 

développe la thèse de la « Nature Plastique » : Dieu utiliserait des « natures plastiques » 

immatérielles unies à la matière pour la faire se mouvoir. Bien que Cudworth insiste pour ne 

pas en faire une cause véritablement efficiente, cette Nature Plastique s’apparente à une cause 

occasionnelle. Il n’y a rien de tel chez Newton, qui non seulement est antitrinitariste mais qui, 

aussi et conséquemment, refuse que Dieu puisse déléguer son pouvoir à une entité qui 

ressemblerait à quelque chose comme une âme du monde.340 En-dehors de ces deux points – 

 
337 Nous renvoyons aux notes de lecture de Newton, « Out of Cudworth », retranscrites sur le site du Newton’s 

Project : http://www.newtonproject.ox.ac.uk/view/texts/normalized/THEM00118.  
338 Il y a assez peu d’études sur la philosophie de Ralph Cudworth. L’ouvrage le plus approfondi est celui de John 

Arthur Passmore, Ralph Curdworth : an interpretation, Cambridge University Press, Royaume-Uni, 1951. Au 

sujet du rapport de Cudworth à l’atomisme, voir en particulier les pages 20-22 du chapitre II. Sur l’usage par 

Cudworth de l’atomisme, Jean Jacquot écrit : « La physique atomiste présente un grand avantage à ses yeux : elle 

rend le monde corporel intelligible alors que la doctrine des formes et des qualités sensibles ne nous offre que des 

pseudo-explications. Ainsi nos sens ne perçoivent pas des qualités qui seraient inhérentes aux objets, ceux-ci 

exercent sur nos organes une action qu’on peut expliquer dans les termes du mécanisme, en recourant aux seules 

notions de mouvement et d’étendue. », dans « Le Platonisme de Ralph Cudworth », Revue Philosophique de la 

France et de l’étranger, volume 154, 1964, p. 32. 
339 Jean-Louis Breteau, « Fécondité et limites de la réception du platonisme en Angleterre au XVIIe siècle : le cas 

des platoniciens de Cambridge », XVII-XVIII. Revue de la Société d’études anglo-américaines des XVIIe et XVIIIe 

siècles, volume 60, no1, 2005, pp. 99-119 ; « Inlassable quête du même ou double inconstance ? Le platonisme 

chrétien de Cudworth et de More », XVII-XVIII. Revue de la Société d’études anglo-américaines des XVIIe et 

XVIIIe siècles, volume 33, n°1, 1991, pp. 93-109.  
340 Curdworth, Ralph. The True Intellectual System of the Universe, Faksimile-Neudruck der Ausgabe von London 

1678, Friedrich Frommann Verlag, Stuttgart-Bad Cannstatt, 1964. Cudworth présente sa doctrine de la Nature 

Plastique dans le chapitre 3 du livre I, et en particulier dans le §37, pp. 148-151. Voir également Gerald R. Cragg, 

The Cambridge Platonists, A library of protestant thought, Oxford University Press, New-York, 1968, pp. 237-

251. 

http://www.newtonproject.ox.ac.uk/view/texts/normalized/THEM00118


159 

 

majeurs – de divergence, The True Intellectual System of the Universe marque selon toute 

évidence l’esprit de Newton : il le rejoint en ce qu’il croit également dans une sagesse primitive 

qui réunirait une physique atomiste et une métaphysique fondée sur une divinité 

immatérielle.341 Le point le plus révélateur quant au lien que nous sommes en train d’établir 

entre « Tempus et Locus » et les scholies classiques, se trouve aux chapitres 4 et 5 de l’ouvrage 

de Cudworth. Tout d’abord, après avoir déjà fait plusieurs fois référence à Démocrite, Leucippe 

et Epicure, Cudworth cite directement les vers 1101 à 1104 du livre II du poème de Lucrèce : 

Quis regere Immensi summam, Quiqhabere Profundi 

Indu manu validas potis est moderanter habenas ? 

Quis pariter caelos omnes convertere, & omnes 

Ignitus aetherus terras suffire feraces ? 

Omnibus inq ; locis esse omni tempore praesto ?342  

Un peu plus loin, dans le chapitre 5, Cudworth cite les Actes des Apôtres en note du passage 

suivant :  

But in the whole World it is either God himself, Originally impressing a 

certain Quantity of Motions upon the Matter of the Universe, and constantly 

conserving the same, according to that of the Scripture, In him we Live & 

Move (en note : « Act.17.28 ») […]343  

Il s’agit très exactement du passage dont nous parlions plus haut, et cela recoupe ce que Newton 

écrit dans le §6 du manuscrit et dans les scholies classiques. Bien sûr, ce passage est très connu 

et Newton est un grand connaisseur de la littérature patristique par ailleurs ; mais il n’en 

demeure pas moins que les quelques années qui séparent la publication du livre de son collègue 

à Trinity College et l’écriture de « Tempus et Locus », ainsi que le fait qu’ils citent tous deux 

les mêmes références dans une perspective syncrétique, conduisent à conclure que Newton a 

tiré un enseignement certain de cet ouvrage. Si nous en poursuivons la lecture, nous découvrons 

un autre passage intéressant. Dans la seconde partie du chapitre 5, Cudworth fait référence à la 

 
341 « And this System of Philosophy, thus consisting of the Doctrine of Incorporeal Substance (whereof God is the 

Head) together with the Atomical and Mechanical Physiology, seems to have been the only Genuine, Perfect, and 

Complete. », lit-on dans The True Intellectual System of the Universe, livre I, chapitre I, §40, Ibid., p. 51. 
342 Ibid., livre I, chapitre 4, §10, pp. 207-208. Cudworth modifie légèrement la ponctuation de la citation, traduite 

ainsi par Alfred Ernout : « […] qui donc pourrait régir l’ensemble de cette immensité ; qui pourrait tenir d’une 

main assez ferme les fortes rênes capables de gouverner l’infini ? Qui donc pourrait faire tourner de concert tous 

les cieux, échauffer des feux de l’éther toutes les terres fertilisées, en tous lieux, en tout temps se trouver toujours 

prêt […] ? », dans l’édition Les Belles Lettres, collection « Les classiques en poche », édition bilingue, Paris, 2009, 

pp. 166-167. 
343 Ibid., pp. 668-669. 



160 

 

doctrine gassendienne de l’espace. Après l’avoir rappelée, il la discute et affirme alors que 

l’espace ne peut être l’extension de rien (Nothing) ou l’affection de rien : 

We conclude therefore that from this very Hypothesis of the Democritick and 

Epicurean Atheists, that Space is a Nature distinct from Body and Positively 

Infinite, it follows undeniably, that there must be some Incorporeal 

Substance, whose Affection its Extension is ; and because there can be 

nothing Infinite, but only the Deity, that it is the Infinite Extension of an 

Incorporeal Deity ; just as some Learned Theists and Incorporealists have 

asserted.344  

La catégorisation de l’espace comme affection renvoie donc à celle que propose Newton depuis 

le « De Gravitatione ». Le fait que les deux hommes aient pu discuter entre eux de leur lecture 

de Gassendi est fort probable. Toujours est-il que si les commentateurs précédents ont bien 

montré les liens entre Henry More et Isaac Newton, les liens entre Ralph Cudworth et Isaac 

Newton sont moins mis en avant alors qu’ils existent bel et bien et sont peut-être plus étroits 

que nous ne pourrions le croire. Cudworth, bien que peu connu de nos jours, était certes 

tributaire de la Renaissance italienne, mais il était aussi partie prenante de la philosophie de son 

temps : membre de la Royal Society, lecteur de Copernic, Galilée, Tycho Brahe, Spinoza ou 

encore Boyle, il s’intéressait de près aux travaux de Newton.345 Nous ne pensons pas pécher 

par excès en supposant même que le rapport entre la philosophie de Cudworth, en particulier 

au sujet de l’espace, est plus proche de celle de Newton que ne l’est celle de More. 

Nous venons de relier plusieurs tableaux ensemble, essayons d’y voir plus clair 

maintenant. D’une part, nous avons commencé à voir l’importance de l’ouvrage principal de 

Cudworth pour Newton : nous y trouvons des références communes, assemblées en vue de 

défendre la même doctrine de l’existence d’une prisca sapientia. Ces références (pour l’heure 

au Maquom de la tradition ésotérique juive, à la formule de saint Paul du Livre des Actes et à 

 
344 Ibid., pp. 769-770. 
345 C’est donc dans la ligne interprétative de Passmore que nous situons notre propos, ce dernier insistant que le 

fait que « Cudworth was a philosopher more than ordinarily alive to the philosophical and scientific tendencies 

of his own period. Certain of them he resisted, sometimes in a manner which was to exert considerable influence 

on the direction of thought in the centuries that followed, sometimes, admittedly, with pedantry and 

incomprehension. With certain others of these tendencies he sympathized, particularly with Cartesianism, no doubt 

partly because Descartes himself wrote within an established tradition (for all that he liked to pretend to the 

contrary), but partly also because Cudworth was sympathetic to the anti-scholastic tendencies of the seventeenth-

century revolution. It is significant that Cudworth seldom makes a direct reference (except as a contemptuous 

aside) to scholastic teaching. So far, at least, he participated in the seventeenth-century philosophical ‘New 

Thought’. », Ralph Cudworth : an Interpretation, Op.cit., p. 12. 



161 

 

Lucrèce, auquel sont repris des réflexions sur le vide et les atomes détournées en vue de 

légitimer l’existence d’un Dieu immatériel comme cause première du mouvement de la matière) 

– ces références se trouvent dans « Tempus et Locus » et dans les scholies classiques que 

Newton avait prévu au début d’ajouter aux Principes mathématiques de la philosophie 

naturelle. Elles concourent toutes trois à défendre une certaine conception de l’omniprésence 

divine. Il y a un Lieu Divin, qui est le lieu de Dieu et qui réunit l’ensemble des lieux dans 

lesquelles sont les choses et qui sont leur affection commune. Dès lors, Dieu est, pour reprendre 

les mots du §6 de « Tempus et Locus », « la substance essentielle à tous les lieux dans lesquels 

nous nous trouvons et […] nous vivons, nous mouvons et sommes ». La divinité newtonienne, 

tout en étant distincte du lieu ou de l’espace, n’en est pas moins très fortement liée à lui, de 

sorte qu’il n’est pas possible de lire la définition de l’espace absolu et du lieu absolu dans le 

scholie des Définitions des Principes mathématiques de la philosophie naturelle sans y voir 

une invitation à pénétrer dans la pensée métaphysico-théologique de Newton. 

La nature de cette omniprésence se laisse deviner dans le deuxième couple de 

propositions théologiques. Il s’agit de se demander, en recherchant la plus grande logique : 

… si Dieu est partout en ce qui concerne le pouvoir et nulle part [en ce qui 

concerne] la substance ou si le pouvoir de Dieu subsiste partout dans la 

substance divine [comme] dans son sub[strat] propre et n’existe [nulle part 

séparée] et n’a [pas de medium] par lequel elle est propagée à partir de sa 

substance propre [vers des lieux extérieurs]  

Autrement dit, pouvons-nous dissocier la substance divine du pouvoir divin, et admettre que 

Dieu puisse être présent dans le monde sans être substantiellement quelque chose ? Ce 

questionnement est ancien et en vérité consubstantiel à une théologie qui doit tenir ensemble la 

transcendance d’une divinité immatérielle qui a créé le monde ex nihilo et sa présence au 

monde, telle qu’elle est décrite par les Ecritures. Luisa Valente, dans un article qui cherche à 

dresser une classification des positions doctrinales que cela engendre, montre ce qu’il en est au 

XIIe siècle.346 Elle propose trois classifications, chacune fondée sur un critère, et que nous 

résumons ici. Le premier critère est celui du recours, ou non, à des explications rationnelles : 

les théologiens qui visent la plus grande cohérence philosophique possible sont alors amenés à 

 
346 Valente, Luisa. « Deus est ubique, ergo alicubi ? Ubiquité et présence de Dieu dans le monde au XIIe siècle », 

in Lieu, espace, mouvement : physique, métaphysique et cosmologie (XIIe-XVIe siècles), Actes du colloque 

international des 12-14 mars 2015, Université de Fribourg, Fédération Internationale des Instituts d’Etudes 

Médiévales, Textes et Etudes du Moyen Âge, n°86, Rome, 2017, pp. 17-38. 



162 

 

défendre les thèses les plus audacieuses, tandis que ceux qui se reposent entièrement sur la foi 

affirment qu’il n’est pas possible d’expliquer de quelle manière, sous quelle modalité, Dieu est 

partout. Le deuxième critère qu’elle propose est celui de l’interprétation du dogme « Deus est 

ubique ». La première stratégie générale adoptée consiste à le lire au sens figuré, à insister sur 

le pouvoir causal divin et à ainsi défendre l’idée que Dieu est dans les choses potentialiter. La 

deuxième stratégie consiste à prendre cette formule de façon figurée et de façon littérale et à 

affirmer que Dieu est présent comme cause et substantiellement. La troisième stratégie est celle 

du choix d’une lecture uniquement littérale, qui conduit en dernière instance à identifier Dieu, 

les choses et les lieux – Dieu pouvant être dit « dans » les choses parce qu’il serait toute chose. 

Le dernier critère que Luisa Valente met en avant est celui de l’interprétation du rapport à la 

« circonscriptibilité » de Dieu : il y a ceux pour qui être dans un lieu, c’est être circonscrit et 

donc, matériel. Or, puisque Dieu est immatériel, il ne peut être circonscrit et n’est donc pas à 

proprement parler dans un lieu. Il y a ensuite ceux qui affirment qu’être dans un lieu n’implique 

pas nécessairement le fait d’être circonscrit, et qu’en ce sens Dieu est présent sans être quelque 

part. Enfin, les plus audacieux, tel qu’Amaury de Bène par exemple, partent du même axiome 

que les premiers et en déduisent que Dieu est dans un lieu en tant qu’il est corporel. 

Si nous reprenons la triple classification de Luisa Valente et que nous l’appliquons à 

Newton, que se passe-t-il ? Par rapport au premier critère, la position newtonienne renvoie au 

groupe de ceux qui visent une cohérence philosophique, dans la mesure où Newton refuse les 

mystères inexplicables et fait primer la rationalité en toutes choses, y compris dans son 

interprétation des Ecritures. Par rapport au deuxième critère, la position newtonienne appartient 

à la stratégie numéro 2, qui affirme que Dieu est dans le monde potentialiter et per essentiam. 

Enfin, par rapport au troisième critère, Newton souscrit à la deuxième conclusion : Dieu est 

bien dans un présent mais sans être circonscrit, parce que la première proposition n’implique 

pas nécessairement la seconde. Toutefois, il modifie légèrement ce raisonnement en supposant 

l’existence d’un espace absolu, qui s’avère être un lieu absolu. Le Dieu de Newton est donc 

bien dans un lieu, mais comme celui-ci est infini et comme Dieu est immatériel, il ne peut pas 

être situé relativement à des lieux où il ne serait pas. 

 Critère 1 Critère 2 Critère 3 



163 

 

P
o

si
ti

o
n

 d
e 

N
ew

to
n

 Il faut chercher à fournir une 

explication rationnelle de la 

présence de Dieu au monde. 

Il faut interpréter le dogme 

« Deus est ubique » au sens 

figuré et au sens propre : Dieu 

est présent au monde par son 

omnipotence et par son 

essence. 

Être dans un lieu n’implique 

pas nécessairement le fait 

d’être circonscrit. Dieu est 

dans un lieu sans être 

circonscrit. De plus, ce lieu 

est absolu et infini. 

 

Nous remarquons que dans ce deuxième couple de propositions théologiques, il est en 

outre question de la nécessité d’un medium. Le fait que Newton refuse l’existence d’une anima 

mundi et adhère à l’unicité radicale de la divinité conduisent à penser que c’est bien en faveur 

de la seconde proposition du couple que Newton se positionne. 

Cette proposition doit être mise en parallèle avec le troisième couple : 

3 si le lieu lui-même et donc [l’omniprésence] de Dieu ont été créés en un 

temps fini ou si [Dieu a été partout depuis] l’éternité […] 

Nous nous doutons, compte tenu de ce que nous avons déjà vu, que Newton souscrit à 

la seconde alternative, c’est-à-dire à l’éternité du lieu. Ce qui attire toutefois l’attention ici, c’est 

le lien logique qui est posé entre le lieu et l’omniprésence divine : « et donc ». Qu’est-ce à dire ? 

Il apparaît clairement que l’effort de conceptualisation de l’espace, en marge des catégories 

aristotéliciennes, que Newton amorce dès l’écriture du « De Gravitatione » entretient un rapport 

profond avec sa réflexion sur la nature divine. En arrière-plan, il y a certes la crainte du 

nullibisme et de l’athéisme qu’il hérite d’Henry More et de Ralph Cudworth, mais il serait 

rapide d’en conclure que ce serait la seule raison pour laquelle ces deux réflexions seraient 

conduites en parallèle l’une de l’autre. La deuxième raison renvoie aux déterminations de 

l’espace, qui recoupent celles de la divinité : éternel, infini, incréé, ne se réduisant pas à n’être 

qu’un attribut des seuls corps, l’espace newtonien flirte avec le statut divin. Tâcher de le penser 

tout en caractérisant du mieux possible la substance divine, c’est maintenir un écart entre eux. 

Mais plus fondamentalement, nous voyons que Newton s’astreint à ne pas séparer – sinon dans 

ses œuvres publiées, du moins dans ses recherches privées – la physique, les mathématiques et 

la métaphysique. Le lien entre les objets d’étude que sont l’espace, composé de points 

immatériels et indivisibles et pourtant réceptacle des corps tangibles, et Dieu, cause première 

et étendue potentiellement et substantiellement partout, renvoie au lien entre les disciplines. 

C’est la raison pour laquelle une vision strictement positiviste de la philosophie newtonienne 



164 

 

manque sa cible ; et c’est aussi la raison pour laquelle le goût pour le mystère métaphysique qui 

nuancerait le travail de physicien et d’alchimiste du savant n’aurait que peu de valeur en lui-

même. Le Dieu newtonien est la cause première et continûment présente du monde créé : il est 

la clé de voûte du système, de sorte qu’une pensée de l’espace ou du lieu ne peut que lui être 

reliée. Nous ne pensons pas que Newton fasse preuve d’un « souci systématique » en cherchant 

à donner une cohérence à ses différentes recherches comme s’il appliquait un vernis sur du bois 

brut. Nous croyons que cette cohérence est le fondement-même de ses recherches, qu’elles ne 

peuvent se concevoir indépendamment les unes des autres. C’est pourquoi le concept d’espace 

renvoie immédiatement à l’attribut divin d’omniprésence, tout particulièrement en outre à un 

moment de sa vie où Newton s’intéresse de près aux textes religieux, y lisant la confirmation 

de la légitimité de l’arianisme et y trouvant la matière de ses propres écrits théologiques. Le 

Dieu newtonien est « le plus grand Dieu », pour reprendre les mots du septième couple de 

propositions. Il est grand en tant qu’il est omnipotent, mais cette omnipotence n’a de sens que 

par son omniprésence. Il est donc grand au sens où il est, dans toute son infinité, partout là où 

il y a des astres et où il y a du vide. Pour autant, il n’est pas dans les choses elles-mêmes et reste 

donc tout à fait transcendant. Fondamentalement présent, il se laisse approcher par l’étude de 

la nature sans jamais être saisi. 

b. … à la définition de Dieu 

Si le §6 en appelle à la raison des théologiens qui le liraient, en les poussant à reprendre 

à nouveaux frais les anciennes questions sur le rapport de Dieu au monde créé et à l’espace, le 

§7 présente la réponse explicite de Newton : 

§7. L’idée la plus parfaite de Dieu est qu’il est une substance une, simple, 

indivisible, vive et vivifiante, existant nécessairement partout et toujours, 

comprenant parfaitement toute chose, voulant librement le bien, produisant 

par sa volonté toutes les choses possibles et contenant en elle toutes les autres 

substances en tant que principe sous-jacent et lieu ; une substance qui par sa 

présence discerne et régit toutes les choses de même que la partie pensante 

de l’homme sent les espèces des choses apportées dans le cerveau et par là 

régit son propre corps ; qui peut amener toutes les choses possibles à agir, 

qui fait librement les choses qui sont les meilleures et les plus conformes à la 

raison et que ni l’erreur ni le destin aveugle ne peuvent conduire à agir 

autrement. Telle est l’idée d’un être absolument parfait et une conception 



165 

 

plus compliquée ne rend pas la Déité plus parfaite mais la rend plutôt 

suspecte et l’exclut de la nature des choses.347 

Nous y lisons les attributs que nous avons déjà rencontrés – unité, simplicité, indivisibilité – 

avec une insistance sur la dimension féconde de la divinité, qui est vivante et vivifiante (viva et 

vivifica) à la fois. Cette conception se veut simple, ressemblante en cela à l’objet très simple 

qu’est son objet. C’est le rapport de la divinité aux choses et à l’espace que ce passage éclaire 

davantage : Dieu est une substance qui « cont[ient] en elle toutes les autres substances en tant 

que principe sous-jacent et lieu ». Il est d’abord apparenté à un réceptacle mais c’est une idée 

qui ne peut pas dire ce qu’il est : un réceptacle a des bords tandis que ce Dieu est infini. Il serait 

donc un contenant illimité, semblable à une pièce dont les murs s’éloigneraient ou 

disparaîtraient progressivement à mesure qu’on chercherait à les atteindre. Cette contenance est 

identifiée alors au statut de « principe sous-jacent » : Dieu « contient » toutes les choses au sens 

où il en est le substrat et leur permet d’exister. Ce faisant, il est désigné comme étant leur 

« lieu ». Newton n’est-il pas en train de se contredire lui-même en identifiant Dieu et l’espace ? 

Si nous regardons le texte plus en détail, nous pouvons alors remarquer que Newton ne 

parle pas de Dieu lui-même, mais de la conception ou de l’idée « la plus parfaite » que nous 

pouvons en avoir. Le §7 est donc moins un discours sur Dieu qu’un discours sur la manière 

dont nous pouvons le penser. A partir de là, Dieu n’est pas à proprement parler le contenant, le 

principe sous-jacent et le lieu de toutes les choses : ces statuts ou ces dénominations sont celles 

que nous lui conférons. Ce sont les idées et les mots qui permettent le plus de s’approcher de 

ce qu’est Dieu alors que nous sommes des créatures finies et faillibles. Autrement dit, pour 

nous, Dieu est le contenant, le principe sous-jacent et le lieu de toutes les choses. Pour nous il 

ressemble à l’espace ou bien il est l’espace ; mais en lui-même il s’en distingue puisque 

contrairement à lui, l’espace n’est pas une substance et n’est pas parfait en-dehors de son propre 

genre. Souvenons-nous, Newton s’adressait au début du §6 aux théologiens en leur parlant de 

l’importance de mettre en avant une conception rigoureuse et conséquente de la divinité. Cette 

conception, claire et distincte, doit avoir pour but de contrebalancer le goût des êtres humains 

 
347 TL, p. 191. « Perfectissima Dei Idea est ut sit substantia una, simplex, indivisibilis, viva et vivifica, ubique 

semper necessario existens, summe intelligens omnia, libere volens bona, voluntate efficiens possibilia, et 

substantias omnes alias in se continens tanquam eorum principium substans & locus ; substantia quae per 

praesentiam suam cernit et regit omnia sicut hominis pars cogitans sentit species rerum in cerebrum delatas et 

illinc regit corpus proprium ; quaeque possibilia omnia semper et ubique in actum deducere potest, liberime agit 

quae optima & rationi maxime consentanea sunt, et errore vel fato caeco adduci non potest ut aliter agat. Haec 

est Idea entis summe perfecti et conceptus durior Deitatem minime perficiet sed suspectam potius reddet et 

excludet e rerum natura. » 



166 

 

pour le mystère et l’opacité. La réflexion théologique devrait donc enfanter un discours 

religieux qui évacue la superstition et l’irrationalité, qui purifie la croyance des fidèles. Il s’agit 

de passer des idées aux paroles, et d’agir en pratique sur les idées de tout un chacun. Or, ces 

mots ne peuvent pas renvoyer à ce qu’est une divinité qui les excède, qu’il est impossible 

d’enfermer dans un langage limité et souvent métaphorique. Au niveau de la réflexion 

théologique, Newton distingue Dieu de l’espace, mais au niveau du discours religieux, il admet 

ici qu’on puisse présenter – et c’est le mieux qu’on puisse faire – Dieu comme étant le lieu de 

toutes les choses. C’est ainsi, comprenons-nous maintenant, que s’exprime saint Paul, et non 

pas parce qu’il renouerait avec une croyance païenne qui voit la divinité dans la nature, mais 

parce qu’il cherche à dire l’infini dans le fini, ce qui est partout sans être circonscrit dans l’image 

du lieu, qui est à la fois quelque part et circonscrit. 

C’est dans cette perspective que s’inscrit l’analogie avec l’union de la pensée et du corps 

humains :  

[…] une substance qui par sa présence discerne et régit toutes les choses de 

même que la partie pensante de l’homme sent les espèces des choses 

apportées dans le cerveau et par là régit son propre corps […]. 

Ce court passage indique que l’omniprésence divine est la condition sine qua non pour que la 

divinité puisse discerner et régir le monde créé. Cette double finalité explique que Newton 

propose, toujours dans le cadre de la façon dont nous pensons Dieu, une comparaison avec le 

rapport qu’entretient le cerveau humain avec le reste du corps propre. Qu’est-ce à dire ? 

Les réflexions de l’âge classique sur la perception, en particulier dans le cadre d’un 

dualisme des substances et d’une union de l’âme et du corps, constituent l’arrière-plan de cette 

analogie. Elles s’accordent sur le schéma général selon lequel les données perceptives, reçues 

par les organes des sens externes, sont transmises au cerveau et, ce faisant, à l’âme ou à 

l’esprit.348 En fonction de l’identification ou non de ces données à des idées dans chacune des 

doctrines qui s’intéressent au problème de la perception, il s’agit d’élaborer une explication 

psycho-somatique pour penser au mieux la compréhension ou le décryptage de ces données, 

sensibles, par l’intellect immatériel. Le corps propre est le point de passage entre le monde 

extérieur, composé de corps tangibles, et la substance qui constitue véritablement le sujet et par 

laquelle il se définit la plupart du temps. Dans ce paragraphe, Newton transpose cette structure 

 
348 Glauser, Richard. Berkeley et les philosophes du XVIIe siècle. Perception et scepticisme, Mardaga, Philosophie 

et Langage, Belgique, 1999, pp. 33-165. 



167 

 

relative à l’être humain : la divinité est comparée à l’âme et l’ensemble des choses créées au 

corps propre. De la même manière que l’âme prend connaissance, grâce à ses organes sensoriels 

du corps auquel elle est unie, des corps extérieurs, de la même manière qu’ainsi elle les 

distingue les uns des autres et qu’elle peut alors agir dessus, le Dieu de Newton, grâce à sa 

présence (praesentiam), connaît et exerce son pouvoir sur la matière qu’il a créée. 

Cette comparaison anthropologique se retrouve chez Cudworth, qui souscrit à la 

conception aristotélicienne selon laquelle les corps n’ont pas en eux-mêmes le principe de leurs 

mouvements. C’est d’ailleurs dans le même passage de The True Intellectual System of the 

Universe que nous avons rencontré plus haut au sujet de la citation de saint Paul, que le 

néoplatonicien compare la divinité, dans son rapport à la matière, à un esprit humain : 

Wherefore in the Bodies of Animals, the Time and Proper Cause of Motion, 

or the Determination thereof at least ; is not the Matter it self Organized ; 

but the Soul either as Cogitative, or Plastickly Self Active, Vitally united 

thereunto, and Naturally Ruling over it. But in the whole World it is either 

God himself, Originally impressing a certain Quantity of Motions upon the 

Matter of the Universe, and constantly conserving the same, according to 

that of the Scripture, In him we Live & Move (note : « Act.17.28 ») : (which 

seems to have been the Sence also of that Noble Agrigentine Poet and 

Philosopher349, when he described God, to be only, A Pure and Holy Mind, 

that with swift thoughts agitates the whole World) or else it is Instrumentally, 

and Inferior Created Spirit, Soul, or Life of Nature, that is, a Subordinate 

Hylarchical Principle, which hath a Power of Moving Matter Regularly, 

according to the Direction of a Superiour Perfect Mind.350 

Cette comparaison, esquissée tout aussi rapidement que dans « Tempus et Locus », est plus 

développée à la fin du premier tome de An Antidote against Atheism d’Henry More. En effet, 

dans les derniers paragraphes du chapitre 11, More écrit :  

§12. […] it is obvious here to observe, that the Soul of man is as it were 

άγαλμα θεον, a compendious Statue of the Deity ; her substance is a solid 

Effigies of God. And therefore as with ease we consider the Substance and 

Motion of the vast Heavens on a little Sphere or Globe, so we may with like 

 
349 Empédocle. 
350 Cudworth, Ralph. The True Intellectual System of the Universe, Op.cit., pp. 668-669. 



168 

 

facility contemplate the nature of the Almighty in this little medal of God, the 

Soul of Man, enlarging to infinity what we observe in our selves when we 

transfer it unto God ; as we do imagine those Circles which we view on the 

Globe to be vastly bigger while we fancy them as described in the Heavens.  

§13. Wherefore we being assured of this. That there is a Spiritual Substance 

in ourselves in which both these Properties do reside, viz. of Understandings 

and of moving Corporeall Matter ; let us but enlarge our minds so as to 

conceive as well as we can of a Spiritual Substance that is able to move and 

actuate all Matter whatsoever never so far extended, and after what way and 

manner sever it please, and that is has not the Knowledge only of this or that 

particular thing, but a distinct and plenary Cognoscence of all things ; and 

we have indeed a very competent apprehension of the Nature of the Eternal 

and Invisible God, who, like the Soul of Man, does not indeed fall under 

Sense, but does every where operate so, that his presence is easily to be 

gathered from what is discovered by our outward Senses.351 

Après avoir affirmé que l’âme n’est pas un mode de la substance matérielle mais une substance 

immatérielle à part entière, More lui attribue le pouvoir de connaître et le pouvoir de mouvoir 

la matière corporelle. Le §12 s’ouvre alors de façon inattendue sur une image : l’âme est une 

statue, une effigie ou une petite médaille en rapport avec Dieu. A première vue, ce rapport 

semble être une relation de représentation mais l’adjectif « compendious » apporte une 

connotation supplémentaire : d’habitude, ce terme renvoie à un discours et traduit l’idée que 

celui-ci est à la fois concis et pertinent. Accolé à l’image de la statuette, nous pouvons faire 

l’hypothèse qu’il renvoie à l’idée d’une condensation dans une parcelle finie de l’infinité divine. 

Cette hypothèse de traduction renforce le lien que More établit entre la créature humaine et le 

créateur divin et fait de l’âme humaine, non pas seulement un miroir imparfait de Dieu, mais 

également sa plus vive manifestation. Cette métaphore de l’idole s’épanouit dans le §13 en 

analogie : de la même manière qu’à partir d’une maquette, nous observons les mouvements 

célestes, à partir de l’étude de l’âme nous pouvons observer la nature de Dieu. Dans les deux 

cas, nous passons d’une petite représentation à la grandeur immense de ce qui est représenté ; 

mais dans le premier il s’agit de la maquette sensible d’objets eux-mêmes sensibles tandis que, 

dans le second, il s’agit de la représentation immatérielle d’un objet tout aussi immatériel. 

 
351 More, Henry. An Antidote against Atheism, Op.cit., pp. 108-112. 



169 

 

Autrement dit, More encourage les athées auxquels il s’adresse dans cet ouvrage à transposer 

un raisonnement fondé sur une observation empirique, dans le champ métaphysique de ce qui, 

par définition, est inobservable. Ces deux derniers paragraphes du premier tome de l’ouvrage, 

se trouvent au carrefour de l’analyse de la psyché, de l’étude physiologique du système nerveux 

et cérébral, ainsi que de l’ontothéologie et des différentes preuves de l’existence de Dieu du 

second volume. Même si leur finalité est de convaincre les lecteurs de l’existence de Dieu tandis 

que le §7 de « Tempus et Locus » vise plutôt à choisir, parmi les différentes possibilités 

théologiques, celles qui conduisent à la conception la plus cohérente qu’il soit, il n’en demeure 

pas moins que la ressemblance entre les trois philosophes est manifeste. 

c. « Ce qui existe nécessairement existe toujours et partout » 

Le dernier paragraphe de « Tempus et Locus » distingue alors entre deux catégories 

d’êtres : ceux qui existent nécessairement et ceux qui existent de façon contingente : 

§8. Quoi qui existe nécessairement existe toujours et partout352, car la loi de 

la nécessité est la même en tout lieu et en tout temps. Et de là, la diversité de 

toutes les choses que l’on trouve dans les divers lieux et temps, n’existe pas 

nécessairement, mais a été conduite à l’existence par la volonté de l’être 

nécessaire. En effet seul un être intelligent peut produire la variété <des 

choses> par la force de sa volonté agissant selon des causes finales. Mais on 

trouve la variété essentiellement dans les corps et les corps qui frappent les 

sens sont les Etoiles fixes, les Planètes, les Comètes, la terre et leurs 

parties.353 

Ce paragraphe commence par un axiome sur le rapport entre l’existence nécessaire, la durée et 

le lieu : les êtres qui existent nécessairement existent partout et toujours. L’existence nécessaire 

est donc intrinsèquement liée à l’éternité et à l’omniprésence dans l’espace infini. Or, ce qui est 

donné pour justification pose problème : « car la loi de la nécessité est la même en tout lieu et 

en tout temps ». Qu’est-ce à dire ? Il semble qu’en proposant une première catégorie de ce qui 

existe nécessairement, Newton n’ait en tête que le cas de la divinité : seul Dieu existerait 

nécessairement, et c’est la nécessité de son existence qui expliquerait le fait qu’il soit éternel et 

omniprésent. 

 
352 « Quicquid necessario existit illud semper et ubique existit […] » 
353 TL, p. 191. 



170 

 

Au mode d’existence de la divinité s’oppose celui des choses qui existent de façon 

contingente : de la même manière, ce mode d’existence s’explique ou explique un certain 

rapport au temps et à l’espace. Les choses contingentes sont donc situées de façon déterminée 

et relativement les unes aux autres. En outre, elles tirent la raison de leur existence de la volonté 

divine. Ce §8 renoue avec une conception volontariste traditionnelle et avec la démarche 

physico-théologique déjà proposée dans le §4 : les astres disposés loin les uns des autres, dans 

l’immensité d’un espace majoritairement vide, sont présentés comme les preuves d’un 

agencement savant. Le Dieu newtonien est une divinité créatrice, qui gouverne le monde sans 

le quitter jamais et auquel on accède par la connaissance de la nature. 

6. « Tempus et Locus » : du lieu à l’espace et de l’espace à la divinité 

Nous nous demandions au début de cette lecture si « Tempus et Locus » déterminait plus 

avant ce que Newton entendait par « spatium » dans le « De Gravitatione » et, au-delà de cela, 

s’il témoignait de l’unité de la pensée newtonienne. Ce texte montre de façon remarquable que 

la réflexion newtonienne est commandée par le souci d’une unité profonde. En l’occurrence, le 

§5 est particulièrement révélateur : c’est à partir de la considération d’exemples mathématiques 

tirés de l’histoire des idées et de sa propre œuvre que Newton en vient à distinguer la perfection 

de l’espace de celle, absolue, de Dieu. C’est aussi à ce moment-là qu’il passe du terme de lieu 

à celui d’espace, dans la mesure où le lieu que Dieu « habite » se confond avec ce que le Scholie 

des Définitions appelle l’espace absolu. 

 A partir de là, que dit exactement « Tempus et Locus » de cet espace et comment 

détermine-t-il sa relation à la divinité ? Lorsqu’il n’est question que du « lieu » dans la première 

moitié du manuscrit, celui-ci est désigné comme une affection commune de toutes les choses, 

au même titre que le temps. Nous avons vu que ce terme – qui était déjà utilisé dans le « De 

Gravitatione » et qui permettait à Newton de prendre ses distances par rapport à l’étendue 

cartésienne – est enrichi d’un sens et d’une fonction supplémentaires ici, dans la mesure où le 

lieu affecte les choses d’une certaine extension et se présente comme une condition sans 

laquelle elles ne pourraient pas exister. 

Parallèlement à cela, deux déterminations disparaissent : le lieu n’est plus désigné ni 

comme une quantité, ni comme un effet émanant de la divinité. La catégorie de la quantité 

continue d’être utilisée dans le Scholie des Définitions, sans doute parce que les Principes 

mathématiques de la philosophie naturelle est texte qui vise à expliquer les phénomènes dans 

le seul champ de la physique mathématique. « Tempus et Locus », après avoir rapidement 



171 

 

distingué le lieu et le temps vrais du lieu et du temps apparents, répond à une intention 

davantage métaphysique et à des enjeux théologiques. La référence à l’émanation 

néoplatonicienne, voire alchimique, que le « De Gravitatione » utilisait est également évacuée. 

Peut-être est-ce une façon pour Newton de se garder du risque d’être considéré comme un 

néoplatonicien et de conserver l’unicité indivisible de la substance divine, conformément au 

dogme central de l’arianisme ? Une autre hypothèse, qui pourrait être complémentaire à la 

première, serait de considérer que c’est au lieu qu’il refuserait le statut d’émanation divine 

tandis que cela resterait le cas pour l’espace pris dans son ensemble. Toutefois, nous voyons 

qu’au terme de la lecture du manuscrit, l’espace n’est jamais non plus présenté comme un effet 

émanant de Dieu. 

C’est à partir du §3 qu’il est question du spatium et non plus du lieu : le point de bascule 

se trouve dans la question de la perfection et dans l’affirmation selon laquelle l’existence dans 

le temps et l’espace n’est pas une imperfection en elle-même : l’espace, infini, universel et très 

simple, est parfait en son genre. Pour autant, ce basculement très clair d’une notion à l’autre 

n’est pas une opposition, et il s’agit d’un apport nouveau par rapport au « De Gravitatione », 

qui utilisait les deux termes de façon parfois indistincte. Il n’y a pas d’abandon de la notion de 

lieu : l’espace est un ensemble de lieux sans être une juxtaposition de lieux. Il reste indivisible, 

pouvant être habité à certains endroits pendant une certaine durée. La multitude des lieux 

occupés par les choses ne divise pas le tout qu’ils forment en vérité, à savoir un espace universel 

– ou absolu, dirait le Scholie des Définitions. Ainsi l’espace conserve-t-il sa nature à la fois 

physique et mathématique : il continue de ressembler à ce que le jeune Newton écrivait dans le 

« De Gravitatione », c’est-à-dire à un espace géométrique dans lequel existe en acte une 

diversité innombrable de figures existantes et possibles. 

Preuve que la nature de l’espace et la théologie sont liées, « Tempus et Locus » dessine 

en parallèle le portrait plus précis du Dieu newtonien. La question de la nature substantielle de 

l’espace n’est plus abordée, comme si elle était déjà tranchée : l’espace est inerte tandis que la 

divinité est sage, puissante et vivante. Bien que l’espace ait une certaine part de perfection, bien 

qu’il soit unique et très simple, il n’est pas un agent. C’est la divinité qui est puissante, et c’est 

sur cet attribut ainsi que sur celui d’omniprésence que Newton insiste le plus, jusqu’à dire de 

l’espace qu’il est l’espace (spatii sui) ou l’omniprésence éternelle de Dieu. Ainsi comprenons-

nous la raison métaphysique dans laquelle s’origine le concept d’espace absolu des Principes 

mathématiques de la philosophie naturelle : bien sûr, il permet de calculer les positions, les 

trajectoires et les vitesses des corps, mais il renvoie surtout à l’une des choses qui existent dans 



172 

 

un temps et un lieu, à savoir Dieu. Ce Dieu étant lui-même infini, le lieu de Dieu est l’espace 

pris dans sa totalité. Il n’y a alors qu’en insistant sur la passivité de l’espace et la puissance de 

Dieu et qu’en mettant l’accent sur la nature en partie mathématique de l’espace que Newton 

sauve Dieu de la matérialité et du panthéisme. 

Même s’il prend le risque ici d’être accusé d’athéisme, Newton fait montre en vérité 

d’une grande cohérence métaphysique. Cela est visible dans les derniers paragraphes du 

manuscrit, et particulièrement dans la compréhension newtonienne de l’adage théologique 

« deus est ubique » : Dieu est partout au sens propre et au sens figuré, par sa substance et par 

sa puissance. L’analogie avec l’âme de l’homme qui régit son propre corps est dangereuse mais 

didactique, et il n’est pas moins difficile de penser la présence substantielle d’une divinité au 

monde que de penser celle d’une âme immatérielle dans un corps. Par voie de conséquence, la 

faiblesse de la position newtonienne par rapport à la ligne doctrinale orthodoxe est une force 

lorsqu’on en regarde la cohésion interne.  

« Tempus et Locus » n’a pourtant pas été publié par l’auteur, et si l’intention qui 

présidait à son écriture était de le faire figurer comme préface aux Principes mathématiques de 

la philosophique naturelle, Newton aura finalement préféré y substituer un texte plus proche de 

celui qui ouvre La Méthode des fluxions ainsi qu’un Scholie des Définitions qui intéressent 

davantage les physiciens que les métaphysiciens. Pourquoi ? Est-ce la crainte d’une controverse 

publique, le désir de garder secrète son adhésion à l’arianisme, le souci de cloisonner en public 

les différents champs de sa pensée ou bien l’impression de ne pas avoir encore atteint une 

réflexion aboutie ? La comparaison de ce manuscrit avec les trois textes physico-théologiques 

publiés de son vivant que sont les questions 28 et 31 de l’Optique et le Scholie Général nous 

permettra peut-être de mieux comprendre, rétrospectivement, « Tempus et Locus ». 

 

 

 

 

 

 



173 

 

Chapitre 4 

Les Questions 28 et 31 de l’Optique : le vide, les atomes, Dieu 

 

 

« Il ne faut pas redouter l’illimitation de l’intelligible » 

Plotin, Ennéades V, 7, 1. 

 

 

Les Epicuriens situent leurs dieux bienheureux dans des intermondes, à l’écart des 

soucis des mortels qui ne les concernent en rien. Le démiurge platonicien du mythe du Timée 

est comme penché sur sa table de travail, ne se confondant pas avec elle, gardant les yeux fixés 

sur les formes intelligibles et les mains dans la matière. Le Premier Moteur aristotélicien s’aime 

lui-même dans le ciel supra-lunaire, là où règne un mouvement qui ne corrompt rien. Nous ne 

pouvons prendre le temps ici d’en faire un exposé exhaustif, mais rappelons simplement que 

tout en reprenant à leur compte cette question de la localisation du divin, les philosophes et 

théologiens chrétiens du Moyen Âge distinguent l’idée de localisation de l’idée de spatialité : 

ils évitent ainsi de mêler leur divinité transcendante au monde matériel, divisible et périssable. 

Se distinguant du modèle artisanal de certains des philosophes grecs, ils se montrent désireux 

de maintenir un lien entre Dieu et ce qu’il aurait fait surgir du non-être : sa création. S’il y a 

quelque chose plutôt que rien, si Dieu a fourni cet effort et a œuvré en usant de sa volonté et de 

son entendement depuis des hauteurs symboliques, alors il serait contradictoire de l’imaginer 

se retirer du monde à la manière d’un ouvrier délaissant son établi le soir venu. Dieu doit être 

là, et plus encore : il doit être partout. Pourtant, comme il est purement spirituel, il ne peut pas 

être présent sur le même mode que le sont les êtres finis et tangibles. Contrairement à eux, il ne 

constitue pas le monde, mais il le gouverne. Il l’observe, il le juge et intervient éventuellement, 

selon les lois de la nature qu’il a instituées ou selon des décrets ponctuels que l’humanité 

nomme « miracles ». La solution qui consiste à placer Dieu au niveau ou au-delà de la sphère 

des fixes se désagrège au fur et à mesure que les représentations du monde changent : le cosmos 

s’étire, la Terre n’en est plus le centre, et plusieurs soleils forment comme autant de systèmes 

planétaires. Les nouvelles découvertes astronomiques contribuent à l’abandon d’une hiérarchie 

entre plusieurs cieux, ou plus exactement entre la petite zone occupée par notre Terre imparfaite 



174 

 

et le ciel régulier et divin.354 Présent sans être localisé, partout sans être nulle part : ce sont donc 

les deux réquisits qu’il s’agit d’essayer de tenir ensemble. Ce faisant, la question se transforme à 

l’âge classique : il ne s’agit plus de se demander où est la divinité, mais sous quelle modalité 

elle est là. Chez Newton, Dieu n’est pas d’abord considéré par rapport à sa bonté mais par 

rapport à sa puissance. Et pour exercer sa puissance, sans intermédiaire, il doit être directement 

présent au monde qu’il a créé. C’est la raison pour laquelle « Tempus et Locus » comparait 

rapidement et discrètement la présence divine au monde à celle de l’âme au corps. Newton 

semble y voir une bonne manière de parler de la nature de cette relation puisqu’il la développe 

dans les Questions 28 et 31 de l’Optique. Ainsi est-elle publiquement connue de son vivant et 

désignée comme « l’analogie du sensorium Dei ». C’est pour la comprendre, dans son contexte, 

dans ses enjeux et avec ses conséquences, et c’est pour voir ce que cela fait au concept d’espace, 

que nous nous proposons de nous pencher sur ces deux textes. 

Newton s’est intéressé aux questions d’optique dès les années 1660, donc bien avant la 

rédaction de « Tempus et Locus ». Il fait remonter l’expérience du prisme à l’année 1666. Ce 

n’est pourtant qu’en 1704 qu’il publie pour la première fois le résultat de plusieurs années de 

recherche : le Traité d’Optique sur les réflexions, réfractions, inflexions et couleurs de la 

lumière.355 A ce moment-là, Newton est célèbre comme mathématicien, mais aussi comme 

physicien, puisqu’Edmond Halley a déjà fait publier la première édition des Principes 

mathématiques de la philosophie naturelle. L’Optique est un ouvrage que Newton veut rendre 

accessible aux non-mathématiciens, qu’il rédige d’emblée en anglais et qu’il fait traduire 

rapidement en latin et en français. 

 
354 Comme l’écrit Galilée, encourageant à un profond renversement de perspective : « l’examen de nouvelles 

tâches solaires nous a conduit à cette pensée : nous comprenons avec certitude que la surface de la lune n’est pas 

polie, régulière et d’une sphéricité parfaite comme la grande cohorte des philosophes l’a estimé, à son sujet et à 

celui des autres corps célestes, mais au contraire irrégulière, rugueuse, pourvue de cavités et de gonflements, tout 

comme la surface de la terre elle-même qui est rendue partout différente par les hauteurs des montagnes et les 

profondeurs des vallées. », Le messager céleste, introduction et traduction d’Isabelle Pantin, Les Belles Lettres, 

collection Science et humanisme, Paris, 1992, p.9. 
355 Il explique cela dans l’Avis de l’auteur de cette première édition : « Une partie de ce traité fut écrite en 1675, à 

la prière de quelques Membres de la Société royale, et lue ensuite aux assemblées de cette Société. Douze ans 

après, voulant compléter la théorie de la lumière, j’ajoutai le reste, à l’exception du livre III, et de la dernière 

proposition du livre II. », et il ajoute en guise d’explication : « Si j’ai différé si longtemps l’impression de ce Traité, 

c’était par crainte d’entrer en lice sur les matières qui en font l’objet : je l’aurais différée plus longtemps encore, 

sans les instances de quelques amis, auxquelles il a fallu me rendre. », Optique, traduction par Jean-Paul Marat, 

Christian Bourgois, collection Epistémè classiques, 1989, p. 33. La partie de ce traité dont il est question a été 

envoyée à Oldenburg dans un courrier daté du 7 décembre 1675, sous le titre : « An Hypothesis explaining the 

Properties of Light discoursed of in my severall Papers », Correspondence of Isaac Newton, volume I, Op.cit., pp. 

362-392. 



175 

 

Cent ans exactement avant cette première édition de l’Optique, Kepler écrivait 

l’Astronomiae Pars Optica.356 Cette œuvre a été lue durant tout le XVIIe siècle : Gérard Simon 

a montré que, malgré la fausseté scientifique (au sens étroit) de son travail en optique, Kepler a 

accompli deux grands gestes qui ont rendu possible le développement de l’optique et l’ont fait 

véritablement entrer dans le champ de la science physique.357 Premièrement, Kepler rompt 

définitivement avec le modèle de la vision du De Anima auquel tout le Moyen Âge avait souscrit 

et qui faisait de la couleur et de la lumière les propriétés actualisées des objets.358 Cela 

s’accompagne d’un deuxième geste, qui consiste à donner un statut autonome à la lumière : 

tandis qu’elle était auparavant définie comme une propriété des corps, Kepler en fait un objet 

physique à part entière. Il s’intéresse moins au phénomène de la vision qu’au phénomène qu’est 

la lumière en tant que telle.  Il commence par la présenter comme un analogue du Saint-Esprit : 

de la même manière que le Saint-Esprit relie le Père et le Fils, la lumière relie sa source – le 

soleil – aux confins du monde, la sphère des fixes. Et elle les relie immédiatement puisque 

Kepler lui attribue une vitesse infinie : aussi paradoxal que cela soit, elle ne met aucun laps de 

temps à parcourir l’espace depuis son centre jusqu’à ses limites. A partir d’un mouvement 

originel violent, elle se répand par nappes sphériques successives, chaque faisceau de rayons se 

propageant en ligne droite. Kepler la conçoit comme une surface en déplacement et, en tant que 

telle, elle est assimilée à un corps, mais à un corps sans matière pondérable. Bien qu’à mi-

chemin entre le sensible et l’intelligible, ce statut de corps la soumet aux mêmes lois auxquelles 

tous les corps matériels obéissent : singulière sur le plan ontologique, elle n’est cependant pas 

un phénomène physique extraordinaire et s’inscrit dans le régime causal naturel et universel. 

Comme l’écrit Gérard Simon : 

[…] sous ces oripeaux bizarres, apparaît quelque chose de radicalement 

nouveau en optique. Pour la première fois, les lois de propagation, telles 

qu’on les utilise dans un ouvrage technique, dépendent explicitement d’une 

conception d’ensemble de la lumière. Celle-ci devient de ce fait, au moins à 

titre programmatique, une entité physique indépendante, à partir de laquelle 

on doit pouvoir expliquer ce que l’expérience donne à constater.359  

 
356 Kepler, Johannes. Astronomiae Pars Optica, in Gesammelte Werke, II, C.H. Beck, 1939. 
357 Simon, Gérard. Structures de pensée et objets du savoir chez Kepler, tome 1, Service de reproduction des thèses, 

Université de Lille III, 1979, pp. 388-589. 
358 Aristote, De l’âme, Œuvres complètes, Op.cit., pp. 967-1040. Sur la vision : II, 7, 418a-419b. 
359 Simon, Gérard. Structures de pensée et objets du savoir chez Kepler, Op.cit., p. 397. 



176 

 

A titre programmatique : et c’est en effet ce qu’il va se passer, l’Optique newtonienne n’existant 

que compte tenu de cet élan keplérien. C’est peut-être sur la question de la nature des couleurs 

que nous pouvons le mieux nous rendre compte de cette filiation en forme de rupture. Kepler 

définit les couleurs comme une certaine lumière à l’intérieur de la matière, mais une lumière 

qui aurait besoin d’être révélée par une lumière adventice. Si cette théorie ne satisfait pas 

entièrement Kepler (pourquoi la lumière, qui n’est pas de la matière pondérale, serait-elle à 

l’intérieur de la matière pondérale ? pourquoi aurait-elle besoin d’une lumière adventice ?), elle 

permet pourtant de penser les couleurs non pas relativement à la seule vision, mais avant tout 

par rapport à la lumière. L’expérience du prisme et la démonstration de la composition de la 

lumière blanche par Newton prouve que ce rapport est encore plus étroit que Kepler le 

supposait. Tout en démontrant la vacuité des conclusions képlériennes sur les couleurs, Newton 

renforce donc la conception générale qui en était à l’origine. 

La Dioptrique de Descartes, publiée en 1637, est également l’un des stolons de la 

recherche keplérienne. Comme en écho au premier chapitre de l’Astronomiae Pars Optica, le 

premier discours porte sur la nature de la lumière. Descartes la présente comme s’étendant en 

un instant autour des corps lumineux, chaque rayon se diffusant en ligne droite.360 La lumière 

pour Descartes, conformément aux règles de son système physique, n’est pas non plus un 

ensemble de particules ou d’ondes, mais seulement... 

[…] un certain mouvement, ou une action fort prompte et fort vive, qui passe 

vers nos yeux, par l’entremise de l’air et des autres corps transparents, en 

même temps que le mouvement ou la résistance des corps, que rencontre cet 

aveugle, passe vers sa mai, par l’entremise de son bâton ».361 Les couleurs 

perdent toute existence objective : elles sont le résultat de la combinaison 

d’une agitation très forte des filaments du nerf optique et d’un certain angle 

d’entrée de la lumière jusqu’à la rétine.362  

 
360 Descartes, René. Œuvres complètes, tome III, Gallimard, Tel, 2009, pp. 149-156. Le deuxième discours porte 

sur les lois de la réfraction et ouvre la porte à la loi des sinus. Comme chez Kepler, l’étude de l’œil et du phénomène 

de la vision vient dans un deuxième temps, à partir du troisième discours. Voir : Delphine Bellis, « La nature de 

la lumière entre physique et ontologie : Descartes et Boulliau », in Descartes en dialogue, Bâle, 2019, pp. 189-

217. L’autrice y montre que Descartes n’a pas négligé de s’intéresser à la nature de la lumière. Le fait qu’il ne 

reprenne pas à son compte la tentative de Kepler à faire de la lumière un corps qui n’en serait pas tout à fait un, ne 

signifie pas qu’il fuit cette question : en la définissant comme un mouvement ou une action, il cherche une autre 

voie.  
361 Ibid., p. 150. 
362 Ibid., pp. 182-194. 



177 

 

L’Optique newtonienne, qui s’inscrit en faux par rapport à ces thèses cartésiennes, s’oppose 

surtout au travail de Robert Hooke. Bien qu’il ne soit pas explicitement désigné dans l’Avis de 

l’auteur, il est admis que c’est contre lui que Newton ne souhaitait pas entrer dans une nouvelle 

dispute publique. Hooke publie Micrographia en 1665, soit à l’époque où Newton commence 

à élaborer sa théorie de la lumière. Micrographia présente les couleurs comme des pulsations 

confuses et obliques de la lumière. En effet selon Hooke, la lumière blanche n’est pas 

composée ; elle est simple et les couleurs viennent donc après coup, comme des intermédiaires 

entre la lumière et l’obscurité. Ce n’est sans doute pas l’œuvre du hasard s’il publie la première 

édition de l’Optique un an après la mort de son adversaire. 

 L’importance qu’il lui accorde et la célébrité de l’ouvrage se traduisent par un nombre 

important de rééditions : du vivant de Newton et toutes langues confondues, huit éditions sont 

publiées. La première édition de 1704 est en anglais et est suivie d’une série de onze « Queries » 

et de deux traités mathématiques, le « Tractatus de quadratura curvarum » et l’« Enumeratio 

linearum tertii ordinis ». Trois autres éditions anglaises suivent en 1717, en 1718 puis après sa 

mort en 1730. Dès 1717 nous trouvons l’ensemble des Questions telles que nous les connaissons 

aujourd’hui. Pour les éditions latines de 1706 et de 1719 et les éditions françaises de 1720 et 

1722, Newton supervise directement ou indirectement les traductions. La traduction latine est 

confiée à Samuel Clarke. Pour la traduction française, c’est Pierre Coste qui s’en occupe : il est 

un traducteur compétent et déjà rompu à l’exercice philosophique ; sur le plan scientifique il 

est grandement aidé par des proches de Newton : Abraham de Moivre, Jean-Théophile 

Desaguliers et, pour la seconde édition, Pierre Varignon. Entre la toute-première édition de 

1704 et la quatrième édition anglaise de 1730, Newton augmente grandement le nombre de 

Questions, la densité de certaines d’entre elles et ajoute le livre III, intitulé « Observations sur 

les inflexions des rayons de lumière, et les couleurs qui en résultent. ». In fine, l’Optique 

comprend trois grandes parties et trente-et-une Questions.363 

Dans le cadre de notre reconstitution de l’histoire du concept d’espace chez Newton, ce 

sont les Questions 28 et 31, publiées dès l’édition de 1706, qui nous intéressent puisqu’elles 

 
363 Le dernier paragraphe du livre III ouvre ainsi la partie des Questions : « Dans le temps que je m’occupais de 

ces phénomènes, j’avais dessein de refaire avec plus de soin la plus grande partie des Observations qui précèdent, 

et même d’en faire de nouvelles, propres à déterminer la manière dont les rayons se plient en passant près des 

corps pour produire ces franges colorées, et les intervalles obscurs qui les séparent : mais d’autres occupations 

vinrent à la traverse, et aujourd’hui je ne saurais me résoudre à reprendre cet examen. Puis donc que cette partie 

de mon ouvrage reste imparfaite, je me bornerai à proposer quelques Questions qui pourront engager les physiciens 

à pousser plus loin ces recherches. », Op.cit., pp. 291-292. Richard Westfall donne un compte-rendu clair et 

synthétique de l’histoire des Questions, Newton, Op.cit., pp. 673-674. 



178 

 

présentent et développent l’analogie du sensorium Dei. Nous les lirons dans plusieurs éditions 

: pour la langue anglaise, nous consulterons régulièrement la quatrième édition anglaise, 

republiée en 1952 par Bernard Cohen.364 En français, nous consulterons alternativement trois 

traductions : celle de 1722 de Pierre Coste365, celle de de Jean-Paul Marat de 1787 (dans 

l’édition de 1989 citée plus haut et qui est relative à la quatrième édition anglaise), et celle de 

Luc Peterschmitt de 2013, qui ne concerne que des extraits et qui a été faite à partir de l’édition 

latine de 1706 et de l’édition anglaise de 1717.366 Il ne s’agira nullement d’un travail de 

comparaison exhaustif entre les traductions françaises, et nous nous aiderons principalement de 

la traduction de Jean-Paul Marat : bien que moins littérale, elle est plus claire et agréable à 

lire.367 Les traductions de Pierre Coste et de Luc Peterschmitt viendront en complément de cette 

lecture, afin de rendre mieux compte des passages anglais les plus complexes et de montrer les 

différentes façons dont ils ont pu être reçus.368 

 En-dehors de l’analogie du sensorium Dei, les Questions 28 et 31 donnent à l’ouvrage 

un tour métaphysique supplémentaire en défendant la nécessité de l’existence d’une première 

cause et, corrélativement, l’importance de ne pas se limiter aux explications purement 

mécanistes. Par rapport à l’ouvrage pris dans son ensemble, en sont-elles des excroissances ou 

sont-elles centrales ? Si nous les considérons comme des excroissances, elles sont suffisamment 

développées pour attirer l’attention et dévier la compréhension du projet de l’ouvrage. Mais si 

 
364 Newton, Isaac. Opticks, or A Treatise of the Reflections, Refractions, Inflexions & Colours of Light, based on 

the fourth edition London, preface by I. Bernard Cohen, Dover Publications, New York, 1952. Lorsque nous la 

citerons, nous indiquerons « BC » en note. Pour la deuxième anglaise, nous renvoyons à sa retranscription en ligne 

sur le site du Newton Project. 
365 Newton, Isaac. Traité d’optique, traduction de Pierre Coste, préface de Maurice Solovine, Gauthier-Villars, Les 

Maîtres de la pensée scientifique, Paris, 1955. Dans un souci de clarté, nous prendrons la liberté de moderniser 

parfois l’orthographe. Lorsque nous la citerons, nous indiquerons « PC » en note. 
366 Newton, Isaac. « Questions 28 et 31 (extraits) », Espace et métaphysique de Gassendi à Kant, Op.cit., pp. 

192-194. Lorsque nous la citerons, nous indiquerons « LP » en note. 
367 Ce sera la traduction française donnée par défaut tout au long de ce chapitre, indiquée JPM. 
368 A partir des travaux et des intentions de Pierre Coste d’un côté, et de Jean-Paul Marat de l’autre, Jean-François 

Baillon montre que ces deux traductions françaises servent des projets différents et n’ont donc pas le même statut 

dans l’histoire des sciences. La traduction de Pierre Coste sert les intérêts de Newton lui-même, qui dans le 

contexte de sa querelle avec Leibniz et en vue d’une nouvelle édition des Principes, souhaite diffuser son travail 

en Europe ; c’est d’ailleurs dans cette perspective qu’il envoie un exemplaire de l’Optique avant 1704 à l’abbé 

Bignon de l’Académie Royale des sciences, ou encore un autre en 1719 à Fontenelle. Jean-François Baillon voit 

au contraire dans la traduction de Jean-Paul Marat un geste symbolique, voire une tentative de désacralisation : 

Jean-Paul Marat, qui cherche à faire connaître ses conclusions anti-newtoniennes en optique, est rejeté par le milieu 

universitaire. Il plonge dans le texte de son prédécesseur et adversaire, le traduit et l’accompagne d’un long 

commentaire critique. S’il espère ainsi attirer l’attention sur son propre travail, la postérité ne retient que sa – belle, 

ô ironie du sort – traduction. Baillon, Jean-François. « Retraduire la science. Le cas de l’Optique de Newton, de 

Pierre Coste (1720) à Jean-Paul Marat (1787) », Traduire la science : Hier et aujourd’hui, Maison des Sciences 

de l’Homme d’Aquitaine, Pessac, 2008, pp. 69-88. 



179 

 

elles étaient vraiment centrales, pourquoi Newton les aurait-il reléguées à la toute fin de 

l’annexe de l’ouvrage ? 

 La lecture positiviste, qui consiste à minimiser leur importance, ne date pas de l’époque 

contemporaine mais s’installe dès le vivant de Newton. Souvenons-nous que les textes que nous 

venons d’analyser, le « De Gravitatione » et « Tempus et Locus », ne sont alors pas encore 

connus du public. La correspondance avec Bentley, somme toutes très conventionnelle, ne dit 

rien des positions hérétiques de Newton. Les lectures nombreuses des textes sacrés, des 

prophéties bibliques, de la littérature patristique et de l’histoire du Concile de Nicée sont de 

l’ordre de l’intime et il n’y a qu’avec Locke que Newton correspond explicitement à l’écrit sur 

ces sujets. Dès lors, il est compréhensible que ce soit les travaux scientifiques et novateurs du 

savant anglais qui aient d’abord attiré l’attention, et nous pouvons nous faire une idée de la 

réputation qu’il acquit également sur le continent lorsque nous lisons l’Eloge de Newton de 

Fontenelle. Fontenelle présente en effet l’Optique comme une étude de « l’anatomie de la 

lumière » et comme un discours de la méthode expérimentale appliqué.369 Il est en effet 

indéniable que l’Optique est, peut-être plus que les très géométriques Principes mathématiques 

de la philosophie naturelle, le lieu de la plus belle expression de l’empirisme newtonien. Cette 

lecture peut conduire toutefois à ne lire l’ouvrage que comme un monument de la science 

moderne et à considérer que l’insistance sur les autres travaux – en alchimie et sur les prophéties 

– et sur les croyances de Newton est exagérée, voire dommageable. Après quelques rappels de 

bon sens, telle que l’importance de se garder des anachronismes et de lire attentivement les 

textes, Stephen Toulmin prend l’exemple de la recherche philosophique autour des textes de 

Newton.370 Il discute surtout de la lecture du Scholie des Définitions des Principes 

mathématiques de la philosophie naturelle, précisant dans une note que l’Optique se prête 

davantage aux discussions dans la mesure où c’est un texte formellement plus libre. Cependant, 

il accuse globalement certains commentateurs et philosophes de céder aux « modes »371 

interprétatives de leur temps et de réduire depuis quelques décennies les concepts de temps, 

 
369 Fontenelle, Bernard le Bouyer de. Eloges, « Eloge de Newton », Classiques Garnier, collection Classiques 

Jaunes, Paris, 2014, pp. 220-240. « Une utilité de ce livre, aussi grande peut-être que celle qu’on tire du grand 

nombre de connaissances nouvelles dont il est plein, est qu’il fournit un excellent modèle de l’art de se conduire 

dans la philosophie expérimentale. Quand on voudra interroger la nature par les expériences et les observations, il 

la faudra interroger, comme Newton, d’une manière aussi adroite et aussi pressante. Des choses qui se dérobent 

presque à la recherche pour être trop déliées, il les sait réduire à souffrir le calcul, et un calcul qui ne demande pas 

seulement le savoir des bons géomètres, mais encore plus une dextérité particulière. L’application qu’il fait de sa 

géométrie a autant de finesse que sa géométrie a de sublimité. », p. 231. 
370 Toulmin, Stephen. « Criticism in the History of Science : Newton on Absolute Space, Time and Motion, I », 

The Philosophical Review, volume 68, n°1, 1959, pp. 1-29. 
371 Le terme est le nôtre, et non celui de Stephen Toulmin. 



180 

 

d’espace et de mouvement absolus au seul champ de la métaphysique. Il propose un plaidoyer 

en faveur d’une lecture fidèle de ce scholie, qui le prendrait pour ce qu’il serait, à savoir un 

passage posant uniquement les axiomes de la nouvelle physique newtonienne.372 Malgré 

l’intérêt méthodologique de cet article, nourri par ailleurs d’une connaissance érudite de la 

littérature newtonienne, il semble que Stephen Toulmin néglige l’importance du croisement des 

textes – à sa décharge, à une époque où les manuscrits non publiés du vivant de Newton étaient 

peut-être moins connus. Faire se rencontrer les textes ne conduit pas nécessairement à y apposer 

ses propres préjugés et à trahir ce qu’il s’y dit et les enjeux qui s’en dégagent. Par ailleurs, s’il 

est nécessaire de prendre les textes de physique et de mathématique de Newton pour des jalons 

de l’histoire des sciences, il est également important de prendre en compte l’adhésion de 

Newton à la prisca sapientia et le souci d’unité qui en découle et qui se traduit dans ses 

différents travaux. Il est tout aussi fondamental, sinon plus de reconnaître que la conception de 

la science à laquelle Newton souscrit est plus large que celle que nous avons de nos jours, et il 

nous paraît dommageable que Stephen Toulmin ne prenne pas suffisamment en compte le lien 

fort entre philosophie naturelle et philosophie première à l’âge classique.373 

 Si nous ne partageons pas son jugement, nous pouvons toutefois comprendre que 

Stephen Toulmin en soit venu à le formuler compte tenu de l’engouement que la découverte 

des lots de manuscrits alchimiques et théologiques de Newton a engendré. Les interprétations 

plus ou moins radicales qui ont alors vu le jour ont conduit à fabriquer dans le meilleur des cas 

l’image d’un Newton moins scientifique que métaphysicien, et dans le pire des cas le portrait 

d’un homme obscur et membre des mouvements les plus secrets de son époque. En insistant 

sur les croyances théologiques et sur le finalisme newtoniens, le risque est de passer sous silence 

la réalité et la fécondité de ses travaux scientifiques par rapport aux progrès de la science 

moderne et contemporaine. Dans le cas de l’Optique, il ne faudrait pas n’en retenir que les 

Questions 28 et 31, comme si les trois livres et les Questions qui les précèdent n’existaient pas 

ou n’avaient plus aucune valeur. L’Optique est principalement un ouvrage qui traite de la nature 

de la lumière et des phénomènes de réfraction ; il a eu des conséquences concrètes dans le 

 
372 « Discovering this [scientific] function is not a purely historical task. In fact, it requires us to restrain for the 

moment our very proper interest in historical questions of two kinds : first, those about the background from which 

Newton’s ideas sprang, and, second, those about the wider implications Newton himself might have wanted to 

read into his distinctions. […] So long as a dynamical interpretation remains open to us we should accept it, just 

because of what it is, in preference to a metaphysical or theological one. We may perhaps, on further study of the 

scholium, be driven to conclude that at a certain point Newton leaves physics for metaphysics – that not everything 

he says there can be understood in a dynamical sense ; but in reading so austerely restricted and carefully phrased 

a treatise, our initial presumption must surely be against it. », Ibid., pp. 20-21. 
373 Nous partageons tout à fait le point de vue défendu par Stephen Snobelen dans « La lumière de la nature : Dieu 

et la philosophie naturelle dans l’Optique de Newton », Lumières, numéro 4, 2004, pp. 65-104. 



181 

 

progrès technique de la fabrication des lunettes astronomiques et dans le progrès théorique de 

l’explication des phénomènes célestes. En outre, tout en s’inscrivant dans le cadre de la théorie 

corpusculaire, certains passages ouvrent la voie à une future conception ondulatoire de la 

lumière. Toutefois, il n’est pas que cela et nous souscrivons à lecture qu’en propose Jean-

François Baillon :  

L’optique newtonienne n’est en effet pas seulement une suite de propositions 

sur la nature de la lumière ni même sur les mécanismes de la vision. C’est 

aussi – et peut-être avant tout – une réflexion sur la possibilité même d’avoir 

des expériences visuelles du monde réel. Qu’est-ce qui garantit que mes 

expériences visuelles ont bien leur source dans les phénomènes et non dans 

mes propres hallucinations ? Telle est en effet la question qui conditionne la 

possibilité même d’écrire un texte tel que l’Optique. Newton a besoin de cette 

hypothèse réaliste : le succès de l’entreprise expérimentale décrite dans le 

traité de 1704 est tout entier déterminé par la rigueur de ce fondement. Dès 

lors, un nouveau hors-texte apparaît : celui des expériences par lesquelles 

Newton, dès ses années de formation, s’assure de la validité du témoignage 

de la vue. L’épistémologie de l’Optique est en effet sous-tendue par une 

réflexion et une expérimentation portant sur le rôle de l’imagination dans les 

phénomènes de la vision. […] Pourtant les investigations menées par Newton 

ne s’arrêtent pas au seul domaine de la physique expérimentale. L’extension 

de la notion d’imagination affecte le champ de la théologie et participe d’une 

entreprise systématique d’invalidation du discours « enthousiaste », 

invalidation dans laquelle je propose de repérer le véritable point 

d’application de l’épistémologie de l’Optique. L’imagination est une faculté 

mobilisée par Newton au service d’une critique des formes aberrantes ou 

fanatiques, « enthousiastes » ou « idolâtres » de la religion (chrétienne).374 

 
374 Baillon, Jean-François. « Théologie newtonienne et théorie de la vision : quels contextes pour les éditions de 

l’Optique de Newton de 1704 à 1722 ? », XVII-XVIII. Revue de la Société d’études anglo-américaines des XVIIe 

et XVIIIe siècles, volume 62, 2006, pp. 129-141. La citation se trouve aux pages 133-134. Nous renvoyons aux 

dernières pages de cet article, dans lesquelles Jean-François Baillon propose de comprendre, à partir de la position 

théologique explicite de Newton et à partir de sa relation avec Fatio de Duillier, le rapport de Newton aux 

millénaristes cévenols exilés en Angleterre. 



182 

 

C’est à partir d’une relecture de l’injonction étrange selon laquelle il ne faudrait pas forger 

d’hypothèses375 que Jean-François Baillon conçoit l’imagination raisonnable et la lutte de 

Newton contre les corruptions de la prisca sapientia comme les deux faces d’un même projet. 

Dès lors, la question n’est plus de se demander si l’Optique doit être lue comme un texte 

scientifique accompagné d’une ouverture physico-théologique ou comme le produit d’une 

intention physico-théologique originelle et centrale. A la place, il s’agit de lire l’Optique comme 

une sorte… 

… de « cheval de Troie » à la défense d’une position théologique beaucoup 

moins consensuelle.376 

Bien que la démonstration de Jean-François Baillon nous paraisse pertinente, nous ne le suivons 

pas jusqu’au bout lorsqu’il suppose que Newton aurait pu chercher à promouvoir activement, à 

partir des nombreuses publications de l’Optique puis des Principes mathématiques de la 

philosophie naturelle, des thèses scientifiques compatibles avec ses positions hérétiques, et qui 

en seraient en quelque sorte la porte d’entrée. Selon nous, il s’agit plutôt de la manifestation, 

précieuse parce que très rare, d’une tentation d’exprimer pour une fois publiquement ses vues 

antitrinitaires. 

 L’étude qui va suivre des Questions 28 et 31 ne doit donc pas se comprendre comme le 

corollaire d’un oubli de l’Optique pris dans son ensemble. Nous ne les considérons pas comme 

le centre et l’origine du traité, comme si elles en expliquaient les moindres démonstrations. 

C’est parce qu’elles sont plus proprement philosophiques et parce que s’y dégage une réflexion 

sur le rapport de la divinité à l’espace que nous faisons le choix de nous y limiter. Dans cette 

perspective, nous nous poserons les questions suivantes : 

❖ Dans quelle mesure les Questions 28 et 31 permettent-elles de mieux comprendre les étapes du 

processus d’élaboration de la conception newtonienne de l’espace ? 

❖ Par rapport au « De Gravitatione » et à « Tempus et Locus », quel degré d’importance devons-

nous accorder à l’analogie du sensorium Dei ? Dit-elle quelque chose de plus ou de différent de 

 
375 Dans la préface de l’édition anglaise republiée en 1952, Bernard Cohen rappelle en effet que, malgré la célébrité 

de cette petite formule, « it should, of course, be borne in mind that Newton’s phrase Hypotheses non fingo was 

applied by him to the nature of the gravitational attraction and was never a guiding principle in his work. », 

Op.cit., page xxiv. 
376 Ibid., p. 141. 



183 

 

ce que disaient les deux manuscrits ? Et que signifie-t-elle en elle-même, à l’intérieur de la 

pensée de Newton et indépendamment de l’encre qu’elle a fait couler ?377 

❖ Enfin, comment comprendre qu’elle fut si mal reçue, et peut-être tout à fait incomprise, par 

Leibniz ? 

1. La Question 28 

a. De la lumière au vide 

La Question 28 s’ouvre ainsi :  

Les hypothèses qui font consister l’action de la lumière en une pression, ou 

en un mouvement propagé à travers un milieu fluide, ne sont-elles pas toutes 

erronées ; puisque d’après ces hypothèses on a expliqué jusqu’ici les 

phénomènes de la lumière par de nouvelles modifications que recevaient les 

rayons, ce qui est évidemment faux ?378 

Newton s’oppose à cette hypothèse, et tout en avançant les raisons physiques pour lesquelles il 

la refuse, il la précise : cette théorie qui fait de la lumière une pression empêche en même temps 

de la définir comme un mouvement de transport. En effet, elle repose sur l’idée selon laquelle 

la lumière se propagerait « instantanément à des distances prodigieuses ».379 Si cela n’avait pas 

été assez clair dans le corps de l’ouvrage, il s’agit là d’une confirmation : Newton prend ses 

distances vis-à-vis de l’optique keplérienne et de l’optique cartésienne. De la même manière 

que dans le « De Gravitatione » il refusait d’abord la physique cartésienne pour des raisons 

physiques, il refuse cette conception de la lumière à partir d’observations empiriques. 

Premièrement, si elle était une pression sans mouvement, elle ne mettrait pas en branle les corps 

qu’elle heurte et qui la réfléchissent, en les agitant ou en augmentant leur température – ce 

qu’elle fait pourtant. Deuxièmement, dans la mesure où l’on admet que la lumière puisse 

parcourir de grandes distances à une vitesse infinie, chaque corpuscule qui la compose devrait 

être animé d’une force elle-même infinie, et ce sans discontinuer – ce qui ne se vérifie pas. 

Troisièmement, si c’était le cas, les rayons de lumière « s’infléchiraient autour des corps […] 

 
377 Notre démarche est la même que celle adoptée par Patrick J. Connolly dans « Newton and God’s Sensorium », 

Intellectual History Review, volume 24, n°2, 2014, pp. 185-201. « Between though passages are well known, it is 

rare to see a sustained discussion or systematic interpretation of them. Instead, they are normally a source of 

puzzlement or embarrassment for commentators. […] And several commentators have done well to show how 

Leibniz’s various criticisms were insightful and well-motivated from within the Leibnizian system. So despite the 

fact that Newton’s claims about God’s sensorium are often mentioned, they are rarely understood. », p. 185. 
378 JPM, p. 312. 
379 Ibid. 



184 

 

et tomberaient sur l’ombre ».380 Pour bien comprendre cette réfutation, il faut prendre en compte 

que dans la conception de la lumière comme pression instantanée, la trajectoire attribuée à la 

lumière est celle de la ligne droite. Si cette propagation était simplement déviée, explique 

Newton, elle ferait le tour des corps en se propageant y compris dans leur ombre. Or dans les 

faits, « on n’a jamais vu la lumière suivre des routes tortueuses, et se plier derrière le corps qui 

fait ombre ».381 Contrairement à ce qu’en dit la théorie aristotélicienne, l’ombre n’est pas une 

sorte de lumière mais bien son opposé ; il est donc non seulement absurde de supposer que la 

lumière se propage en ligne droite et, en même temps, puisse se courber autour des corps qu’elle 

rencontre, mais également d’imaginer qu’elle puisse exister dans l’ombre de ces corps. 

 La dernière raison qu’avance Newton renvoie à l’impossibilité d’expliquer avec cette 

hypothèse de quelle manière les rayons pourraient être « tour à tour dans des accès de facile 

réflexion et de facile transmission ».382 Ce passage constitue en vérité une sorte de porte 

d’entrée vers la question de la nature de l’éther : tout en réfutant l’hypothèse contradictoire 

selon laquelle il pourrait exister deux sortes d’éther dans l’espace, il en vient rapidement à 

avancer l’idée qu’il faut imaginer un éther peu résistant pour concevoir la régularité des 

mouvements des astres. C’est alors que Newton bascule de la question de la valeur de la théorie 

de la lumière comme pression immédiate, à la question de l’importance du vide et de la nature 

de l’éther :  

Les espaces célestes sont donc privés de toute matière sensible : car la 

résistance des milieux fluides vient de l’attrition de leurs parties, et de leur 

force d’inertie, force commune à toute matière.383 

La force d’inertie d’un milieu est corrélée à sa densité. Comme les astres se meuvent avec 

constance, le savant suppose qu’ils ne traversent pas de milieux trop épais. L’univers qui se 

dessine est donc celui que nous imaginions dès le « De Gravitatione » : c’est un espace 

majoritairement vide, dans lequel circulent quelques corps célestes et des nuages d’un éther très 

fin. Newton établit alors un parallèle entre les expériences sur le vide faites sur Terre, sur 

laquelle l’atmosphère exerce une pression, et la raréfaction de la densité de l’air au fur et à 

mesure qu’on s’éloigne de notre planète : 

 
380 Ibid. 
381 Ibid., pp. 312-313. 
382 Ibid., p. 314. 
383 Ibid., p. 314. 



185 

 

[…] dans un vase où l’on a bien fait le vide, la résistance, étant supposée 

seulement 100 fois moindre qu’en plein air, serait environ 1000000 de fois 

moindre que dans le mercure. Mais elle paraît être beaucoup moindre sous 

le récipient, et beaucoup moindre encore dans les espaces célestes, à trois ou 

quatre cents milles de la surface du globe ; Boyle ayant fait voir que l’air 

peut être raréfié 10000 fois plus qu’il ne l’est à la surface de la Terre. Dans 

les espaces célestes le vide est porté par la Nature beaucoup plus loin, qu’il 

ne l’est par l’art sous un récipient : car l’air étant comprimé par le poids de 

l’atmosphère, et sa densité étant proportionnelle à la force qui le comprime, 

il suit qu’à 8 milles au-dessus du niveau de la mer, il est 4 fois plus rare qu’à 

ce niveau ; à 16 milles au-dessus, il est 16 fois plus rare ; à 24, 32 ou 40 

milles au-dessus, 64, 256 ou 1024 fois plus rare ; et à 80, 160 ou 240 milles 

au-dessus, environ 1000000, 1000000000000 ou 1000000000000000000 de 

fois plus rare, même davantage.384 

Cette parenthèse comparative le conduit à progresser dans sa démonstration, qu’il est important 

de lire en entier :  

La chaleur contribue beaucoup à la fluidité des corps. En diminuant 

l’adhésion de leurs parties, elle en rend fluides plusieurs, qui cessent de l’être 

dès qu’ils sont froids ; et toujours elle augmente la fluidité des liquides qui 

ont beaucoup de consistance, tels que l’huile, les baumes, le miel. Par là elle 

diminue donc leur résistance. Mais la chaleur ne diminue pas 

considérablement la résistance de l’eau, comme elle le ferait si cette 

résistance venait surtout de l’attrition ou de l’adhésion des globules aqueux : 

ce qui prouve qu’elle vient presque uniquement de leur force d’inertie. Donc, 

si les espaces célestes étaient remplis d’un fluide aussi dense que l’eau ou le 

mercure, sa résistance ne serait guère moindre que la leur ; et si ce fluide 

était d’une densité extrême, quelque subtil qu’il fût d’ailleurs, sa résistance 

serait incomparablement plus grande que celle du mercure. Dans un pareil 

milieu, un globe solide perdrait plus de la moitié de son mouvement, en 

parcourant un espace de trois de ses diamètres ; et un globe qui ne serait pas 

parfaitement solide (tel qu’un des globes célestes), perdrait son mouvement 

 
384 Ibid., p. 316. 



186 

 

beaucoup plus tôt. Aussi, les mouvements réguliers des planètes et des 

comètes ne peuvent-ils s’entretenir qu’autant que les espaces immenses des 

cieux sont vides de toute matière, à quelques exhalaisons près qui viennent 

peut-être des atmosphères de la Terre, des planètes, ou des comètes ; et à un 

fluide éthéré extrêmement rare, tel que celui dont nous avons traité plus haut. 

Un fluide dense serait plus qu’inutile pour rendre raison des mouvements des 

astres ; puisqu’il ne servirait qu’à retarder ces mouvements, et à 

embarrasser le jeu des ressorts de la Nature. Introduit dans les interstices 

des corps, il ne servirait non plus qu’à arrêter les vibrations de leurs parties, 

d’où dépendent leur chaleur et leur activité. D’après cela, faut-il être surpris 

que rien ne prouve l’existence d’un pareil fluide ? Il doit donc être regardé 

comme un être fictif. Ainsi, les hypothèses qui font consister l’action de la 

lumière en une pression ou un mouvement propagé à travers un pareil milieu 

sont insoutenables.385 

La réfutation de la théorie de la lumière comme pression va de pair avec le refus de l’existence 

d’un milieu dense et omniprésent, puisque pour concevoir un mouvement des corpuscules de 

lumière, il faut commencer par poser la possibilité-même de ce mouvement, à savoir du vide. 

Tout cela se trouve à l’état embryonnaire dans l’ « Hypothesis » de 1675, lorsque Newton disait 

déjà de l’éther qu’il se trouvait en très rare quantité dans les pores des fluides et des corps.386 

Cela se lit également dans la proposition III de la troisième partie du livre II de l’Optique : 

Newton y démontre l’idée selon laquelle les corps, en particulier les corps opaques, sont 

composés d’une matière discontinue dans les pores de laquelle se trouvent « des espaces vides 

ou remplis de quelques fluides d’une densité différente », à savoir plus faible.387  

 
385 Ibid., pp. 316-317. 
386 « So I suppose aether, though it pervades the pores of crystal, glass, water, and other Naturall bodyes, yeti t 

stands at a greater degree of rarity in those pores then in the free aetherall Spaces, & at so much a greater degree 

of rarity as the pores of the body are Smaller. », Op.cit, p. 367. L’éther est un objet sur lequel Newton s’est penché 

tout au long de son œuvre et ce dès les années 1670, comme l’atteste le manuscrit « De Aere et Aethere » 

(Add.3970, f.652-3). Dans ses dernières années, il mêle à sa conception de l’éther ce qu’il présente comme un 

esprit élastique et électrique : à ce sujet, nous renvoyons au manuscrit « De Vi Electrica » (Add.3970, f.425-9), 

qui se trouve accompagné d’une traduction anglaise dans le volume 5 de sa Correspondence, pp. 362-369. Hall et 

Tilling le datent des années 1710, et Dobbs évoque cette confusion dans The Janus faces of genius, Op.cit., pp. 

213-249. Néanmoins, si la position de Newton varie aussi dans le temps au sujet du rapport entre l’éther et la force 

gravitationnelle, il ne remet jamais en question sa conception d’un espace très vide de matière, y compris de matière 

subtile. Pour se faire une première idée de l’évolution de la conception newtonienne de l’éther, nous renvoyons au 

compte-rendu qu’en donne Arnold Thackray dans Atoms and Powers, An Essay on Newtonian Matter-Theory and 

the Development of Chemistry, Haward University Press, Harvard Monographs in the History of Science, 

Massachusetts, 1970, pp. 26-32. 
387 Ibid., pp. 220-221. 



187 

 

b. Mécanisme et finalisme : l’unification du réel 

Pour rejeter cette hypothèse d’un fluide éthéré épais, Newton ne s’arrête pas à la 

démonstration mécanique qu’il vient de donner. Comme pour asseoir son propos, il fait 

référence aux… 

[…] plus célèbres philosophes de la Grèce et de la Phénicie, qui établissent, 

pour base de leur doctrine, le vide, les atomes, et la pesanteur de ces atomes ; 

attribuant de la sorte la pesanteur388 à une cause différente de la pression 

d’un fluide.389 

De nouveau – pour la première fois dans un travail publié – Newton rend manifeste sa lecture 

des philosophes atomistes. Partisan de la théorie corpusculaire et ayant démontré l’existence du 

vide, il est logique qu’il se sente des accointances avec cette physique antique. Ce qui est 

intéressant par rapport à ce qui va suivre immédiatement, c’est que pour s’émanciper du strict 

mécanisme, Newton compare cette ancienne doctrine matérialiste et la démarche mécaniste 

moderne : 

Les philosophes modernes, ayant banni de leurs spéculations physiques 

l’influence de cette cause, ont imaginé des hypothèses pour tout expliquer 

mécaniquement.390 Mais le plus grand but qu’on doit se proposer dans 

l’étude de la Nature, c’est de raisonner sur les phénomènes sans le secours 

d’aucune hypothèse391, de déduire les causes des effets, jusqu’à ce qu’on soit 

parvenu à la Cause première, qui très certainement n’est pas mécanique ; 

d’expliquer par ce moyen le mécanisme du monde, et de résoudre mille 

questions de l’importance de celles qui suivent.392 

Pour Newton, le mécanisme est limité et ne permet pas de rendre raison de l’ensemble des 

phénomènes, et en particulier de celui de la gravitation. La physique atomiste ancienne renvoie 

dos à dos les explications téléologiques et les superstitions, et est bien-sûr dénuée de tout 

arrière-plan créationniste. La pesanteur des corps et l’attraction des atomes les uns par rapport 

aux autres s’expliquent en vertu de leurs poids et de leur nature élémentaire. Mais parce que 

 
388 « gravité », LP, p. 192. 
389 Ibid., p. 317. 
390 « et en rapportant les autres causes à la métaphysiques », LP, p. 192 ; « et renvoyant les autres Causes à la 

Métaphysique », PC, p. 444. 
391 « the main Business of natural Philosophy, feigning Hypotheses for explaining all things mechanically », BC, 

p. 369. 
392 Ibid., pp. 317-318. 



188 

 

c’est une physique qui hisse le vide au rang de principe, elle évite ce faisant l’erreur de 

considérer la pression à l’intérieur d’un éther dense comme la cause de la pesanteur. Autrement 

dit, la physique atomiste a l’avantage d’avoir offert il y a longtemps déjà une démonstration de 

l’importance du vide pour penser le mouvement de la lumière et des astres. Toutefois, dès que 

nous prenons en compte la suite du texte, nous voyons que Newton regrette qu’elle ne propose 

qu’une explication purement mécaniste de ces mouvements. 

 Ce qui semble se dégager de la critique des « philosophes modernes », c’est l’idée qu’ils 

ont fait finalement la même chose que leurs prédécesseurs : ils se sont heureusement défaits de 

l’hypothèse d’un éther dense et de l’explication du mouvement par pression, mais pour rester 

tributaires du seul mécanisme. Les hypothèses par lesquelles ils ont remplacé l’hypothèse de 

l’éther dense ne valent finalement pas mieux. Sauf que la raison pour laquelle elles ne valent 

pas mieux n’est pas à proprement parler physique, mais métaphysique : en se cantonnant au 

cadre strict du mécanisme, ils évacuent toute causalité finale. Les fameuses « hypothèses » qu’il 

faut se garder de fabriquer, pour Newton, ce ne sont pas les hypothèses en général qui guident 

les travaux de recherches. Ce sont les « hypothèses imaginaires », c’est-à-dire celles qui 

prétendent déterminer mécaniquement, et seulement mécaniquement, la source de la causalité 

physique. L’imagination mécaniste limite la science de la nature : elle l’empêche de remonter 

à la cause première et unique de l’ensemble des phénomènes. 

 La philosophie naturelle a pour but la connaissance de cette cause première. Cette 

finalité unifie les différents domaines de recherche que sont la physique terrestre, la mécanique 

céleste, l’alchimie et l’analyse de la composition de la matière. Ainsi s’explique l’apparente 

hétérogénéité de cette réponse à la Question 28, qui commence par interroger la façon dont la 

lumière se propage, qui s’intéresse ensuite à la composition du medium qui permet sa 

transmission et à l’importance du vide dans la nature, et qui conduit enfin à prendre en compte 

l’existence d’une cause première. La course des planètes et la composition des liquides sont les 

résultats d’une même origine causale : de l’infiniment grand à l’infiniment petit, il n’y a donc 

qu’un pas. Le faire nécessite une souplesse intellectuelle à laquelle la pratique alchimique de 

Newton, fondée sur les analogies entre les corps qui composent l’univers et sur l’idée d’une 

structure fondamentale et universelle de la matière, contribue sans doute. L’Optique est, comme 

tous ses autres travaux, une manière de regarder le monde pour s’efforcer de remonter à sa 

source. Le mécanisme n’est pas sa propre fin : il est l’outil d’une recherche des origines et des 

finalités. 



189 

 

Bien que limité, il n’en demeure pas moins un outil puissant que Newton ne rejette 

jamais. Pour montrer son importance, Newton juxtapose plusieurs questions auxquelles il 

permet de répondre : 

Qu’y a-t-il dans des lieux presque vides de matière ? D’où vient que le Soleil 

gravite vers les planètes, et que les planètes gravitent vers le Soleil, sans 

qu’ils soient environnés d’un fluide dense ? Pourquoi la Nature ne fait-elle 

rien d’inutile ? D’où procède l’ordre que nous voyons établi dans l’Univers 

? 393 Pourquoi les planètes se meuvent-elles toutes suivant la même direction 

et dans des orbes concentriques ; tandis que les comètes se meuvent suivant 

toutes les directions, dans des orbes très excentriques ? Qu’est-ce qui 

empêche les étoiles fixes de tomber les unes sur les autres ? Pourquoi le corps 

des animaux est-il d’une organisation si recherchée, et à quelles fins leurs 

diverses parties ont-elles été formées ?394 La structure de l’œil ne 

supposerait-elle aucune connaissance de l’Optique ; et celle de l’oreille, 

aucune connaissance de l’Acoustique ? Comment les mouvements du corps 

dépendent-ils de la volonté ? Qu’est l’instinct dans les bêtes ?395 

Cette liste de questions s’ancre dans les cieux pour descendre très rapidement jusqu’aux corps 

vivants. Newton, bien qu’il n’en fasse pas l’objet d’un travail à part entière, inclut la physiologie 

(au sens de l’étude du vivant) dans l’analyse à la fois mécaniste et finaliste de la nature. La 

disposition belle et ordonnée des planètes, des comètes et des étoiles fixes est analogue à celle 

des parties du corps : elle répond à certaines finalités. De la même manière que les astres sont 

éloignés les uns des autres de façon à ne pas se heurter, les organes sont constitués et disposés 

les uns par rapport aux autres afin de pouvoir remplir certaines fonctions. Ces agencements font 

signe, à travers le caractère rhétorique de certaines de ces questions, vers la divinité créatrice 

dont Newton disait déjà à Bentley qu’elle était intelligente et douée en géométrie et en 

mécanique. Ici, elle est présentée comme douée de connaissances en optique et en acoustique.  

 
393« D’où procède tout cet Ordre & toute cette Beauté que nous voyons dans le Monde ? », PC, p. 445 ; « d’où 

vient tout cet ordre et toute cette beauté que nous voyons dans le monde ? », LP, p. 193. 
394 « D’où vient que les Corps des Animaux ont été composés avec tant d’art ; & pour quelles fins ont été formées 

leurs différentes parties ? », PC, p. 445. 
395 Ibid., p. 318. « How do the Motions of the Body follow from the Will, and whence is the Instinct in Animals ? », 

BC, p. 370. 



190 

 

Ainsi nous trouvons-nous au cœur de l’une des expressions de la physico-théologie 

newtonienne et de l’argument du Dessein.396 

c. Du sensorium animal à l’espace comme sensorium de Dieu 

• Le premier énoncé de l’analogie du sensorium Dei 

Les deux dernières questions de cet extrait renvoient au rapport entre le corps et la 

volonté. Parce que Newton n’est pas cartésien et parce qu’il hérite de la vision moins strictement 

dualiste des néoplatoniciens de Cambridge, il s’agit d’une difficulté moins grande que celle que 

Descartes était tenu d’affronter. Il n’est donc pas question pour lui de se demander, comme le 

faisait Descartes, comment deux substances de natures radicalement différentes peuvent 

communiquer. Pour autant, le processus de perception reste énigmatique : comment notre esprit 

prend-t-il connaissance de ce que lui transmettent nos sens externes ? Les données sensibles 

sont-elles des parties des objets extérieurs ? Ou en sont-elles des images ? Si elles en sont des 

images, sont-elles des représentations fidèles ? Quelle est leur nature et comment se fait-il 

qu’elles puissent être saisies, voire réinterprétées, par l’esprit ? Ces questions redoutables font 

l’objet de recherches et de propositions nombreuses sur le continent et en Angleterre aux XVIIe 

et XVIIIe siècles. Nous reviendrons un peu plus tard et en détail sur tout cela au sujet de la 

perception visuelle, mais rappelons déjà qu’elles accentuent la fracture entre, d’une part, 

l’empirisme et l’importance qu’il accorde aux faits physiologiques et, d’autre part, 

l’intellectualisme et l’accent qu’il met sur la substance pensante. Au-delà de ces débats, ces 

questions encouragent à recourir à l’hypothèse ancienne de l’existence d’un sens commun, qui 

serait le cerveau ou un autre organe, comme par exemple la glande pinéale. C’est dans cette 

perspective que Newton écrit alors :  

Le sensorium des animaux n’est-il pas le siège de la substance sensitive et 

pensante et le lieu où elle aperçoit les impressions des objets transmises par 

les nerfs ?397 

Il se trouve que Jean-Paul Marat a ajouté « et pensante » dans sa traduction. Dans la version 

anglaise, il est seulement écrit : 

Is not the Sensory of Animals that place to which the sensitive Substance is 

present, and into which the sensible Species of Things are carried through 

 
396 Harrison, Peter. « Naturalism and the Success of Science », Op.cit. Sur l’argument du Dessein chez Newton : 

pp. 11-13. 
397 JPM, p. 318. 



191 

 

the Nerves and Brain, that there they may be perceived by their immediate 

presence to that Substance ?398 

De plus, Jean-Paul Marat comme Pierre Coste ont tous deux enlevé la mention du cerveau pour 

ne conserver que celle des nerfs. Enfin, la fin de la phrase anglaise est tronquée, faisant 

s’évanouir la notion de présence, dont nous verrons qu’elle a une importance primordiale dans 

la Question 31. Ces modifications, toutes légères et insignifiantes qu’elles puissent paraître, 

nous semblent symptomatiques d’une certaine lecture du texte newtonien. Que ce soit deux 

Français, même à plusieurs décennies d’intervalle, qui les aient commises renvoie peut-être au 

présupposé intellectualiste hérité de Descartes et de ses disciples. Or, ce que nous voyons dans 

le texte de première main de Newton, c’est qu’il est d’abord question de faits physiologiques : 

nulle référence à un esprit ou une âme, mais seulement à une substance sensible ou sensitive, 

au cerveau et aux nerfs. Nous y reviendrons en détail plus loin, mais notons d’ores et déjà que 

l’usage de la notion de sensorium ou de sensory doit visiblement être comprise à partir d’un 

système de représentations qui n’est pas celui du dualisme cartésien, mais de l’empirisme 

anglais.399 

 Sans développer plus avant, Newton avance alors l’analogie du sensorium Dei : 

And these things being rightly dispatch’d, does it not appear from 

Phaenomena that there is a Being incorporeal, living, intelligent, 

omnipresent, who in infinite Space, as it were in his Sensory, sees the things 

themselves intimately, and throughly perceives them, and comprehends them 

wholly by their immediate presence to himself : Of which things the Images 

only carried through the Organs of Sense into our little Sensoriums, are there 

seen and beheld by that which in us perceives and thinks.400 

La traduction de Jean-Paul Marat omet de rendre compte de l’adjectif « living », dont nous 

avons vu précédemment qu’il était l’une des caractéristiques divines sur lesquelles Newton 

insistait, en particulier pour l’opposer à l’espace. Plus révélateur, il ne traduit pas l’expression 

« as it were in his sensory » alors qu’elle prouve qu’il s’agit d’une analogie.401 Sans elle, 

 
398 BC, p. 370. 
399 Sur ce point : Burtt Edwin Arthur, The Metaphysics of sir Isaac Newton, Op.cit., sections 3 et 4 ; Glauser, 

Richard. Berkeley et les philosophes du XVIIe siècle. Perception et scepticisme, Mardaga, Philosophie et Langage, 

Belgique, 1999, pp. 33-165. 
400 BC, p. 370. 
401 La traduction de Jean-Paul Marat dit : « De l’explication satisfaisante de ces questions ne résulte-t-il pas qu’il 

est un Être immatériel, intelligent, présent partout, et qui voit immédiatement le fond des choses dans l’infinité de 

l’espace et du temps ? Puisqu’il n’y a que les images des objets qui soient transmises par les organes des sens à 



192 

 

l’espace et le temps apparaissent comme ce dans quoi la divinité perçoit les choses mondaines 

– ce que ne dit pourtant pas le texte anglais. En revanche, la traduction de Pierre Coste respecte 

fidèlement l’analogie, et c’est sans doute un point sur lequel Newton a été particulièrement 

vigilant : 

[…] ne paraît-il pas par les Phénomènes, qu’il y a un Être incorporel, vivant, 

intelligent, tout-présent ? qui dans l’Espace infini, comme si c’était dans son 

Sensorium, voit intimement les choses en elles-mêmes, les aperçoit, les 

comprend entièrement & à fond, parce qu’elles lui sont immédiatement 

présentes : desquelles choses, il n’y a que les Images seules qui étant portées 

par les Organes des Sens dans le lieu étroit de nos Sensations, puissent être 

aperçues par ce qui sent & pense en nous.402 

Avant de nous demander plus avant ce que signifie exactement cette analogie, et quelle(s) 

fonction(s) elle remplit, sa singularité – au moins apparente – encourage à chercher si elle est 

une invention newtonienne ou si elle est la reprise d’un motif antérieur à Newton. 

• Les origines possibles de cette analogie 

 Nous l’avons vu au cours de l’analyse de « Tempus et Locus » : dans un passage du 

chapitre XI du premier tome de An Antidote against Atheism, Henry More comparait l’âme 

humaine à une petite statue à l’effigie de la divinité. Nous avions vu qu’à partir de cette 

comparaison, More supposait que nous pourrions être en mesure d’appréhender la nature de la 

divinité grâce à l’étude psychologique de l’être humain. Ce faisant, il transposait la preuve 

ontologique cartésienne dans le cadre d’une démonstration a posteriori : si l’esprit humain est 

capable de penser l’infini, c’est parce qu’il en est à la fois une créature et un condensé ; ce 

faisant, il peut tâcher de le connaître, dans les limites de son entendement fini en se prenant lui-

même comme point de départ. Nous ne trouvons nulle part trace ni d’une telle comparaison, ni 

d’étude de la psyché humaine, dans les textes newtoniens. Néanmoins, nous pouvons nous 

demander si, compte tenu de l’importance de la philosophie de More dans la formation de 

Newton, l’image du médaillon ne l’aurait pas marqué et n’aurait pas quelque peu à voir avec 

l’analogie du sensorium Dei. 

 
l’endroit où se forment nos sensations, n’est-il pas manifeste que c’est là seulement que peut apercevoir ces images 

ce qui sent et qui pense en nous ? », p. 318. 
402 PC, pp. 446. 



193 

 

 Il est une piste qui semble plus probable puisqu’on y trouve une analogie très 

ressemblante : il s’agit d’un passage, unique, dans l’œuvre de Kepler, et plus précisément dans 

la première partie du livre IV de l’Epitome Astronomiae Copernicanae.403 Plus haut, au sujet 

de l’Astronomia Pars Optica, nous avons vu que Kepler présente la lumière comme l’analogue 

du Saint-Esprit. Se propageant depuis le soleil, elle relie le centre de l’univers à ses confins. La 

disposition de l’univers, centrée autour d’un point lumineux et dispensant la vie, traduit la 

structure trinitaire de la substance divine. Ainsi Kepler hérite-t-il à la fois du renouveau du 

néoplatonisme chrétien de la Renaissance404 et de la lecture de Platon par Augustin. Arrêtons-

nous un instant sur ce point pour mieux comprendre ensuite le geste keplérien. Dans le Timée, 

nous pouvons en effet deviner combien les passages décrivant la fabrication mythique du 

monde, tel que celui-là, ont pu attirer son attention : 

Eh bien, avons-nous eu raison de déclarer que le ciel est unique, ou eût-il été 

plus juste de dire qu’il y en a plusieurs et même une infinité ? Nous devons 

dire qu’il est unique, dès lors que le démiurge l’a fabriqué d’après ce modèle. 

En effet, ce qui enveloppe tout ce qu’il y a de vivants intelligibles ne saurait 

jamais venir après un autre au second rang. Car il faudrait encore un autre 

vivant qui enveloppe les deux précédents, et dont ces deux-là seraient chacun 

une partie ; et ce ne serait plus à ces deux-là, mais à celui qui les enveloppe 

que notre monde ressemblerait, serait-il plus juste de dire. C’est donc bien 

pour que notre monde ressemblât par son unicité au vivant total, que celui 

qui a fabriqué le monde n’en a pas fait deux ou une infinité ; aussi notre ciel 

a-t-il été engendré seul de son espère, et il le restera.405 

Timée explique ensuite que le démiurge utilisa de la terre et du feu pour former le corps du 

monde, et qu’il pût les unir et embellir leur mélange grâce à deux autres éléments, l’air et l’eau. 

Or, avant d’expliquer qu’il faut toujours deux médiétés afin qu’un solide soit beau (32b) et que 

c’est la raison pour laquelle le corps du monde est composé de quatre éléments, Timée précise 

 
403 Kepler, Johannes. Epitome Astronomiae Copernicanae, in Gesammelte Werke, VII, CH.Beck, 1953, pp. 258-

289. 
404 Renouveau qui se fonde lui-même sur le lien, affirmé depuis Sceusippe et Xénocrate jusqu’aux néoplatoniciens 

tardifs, entre la pensée de Pythagore et celle de Platon dans le Timée. Sur ce point, et en particulier sur la lecture 

mathématico-théologique qu’en a Proclus, voir : Lernould, Alain. Physique et théologie, Lecture du Timée de 

Platon par Proclus, Presses Universitaires du Septentrion, collection Problématiques philosophiques, Villeneuve-

d’Ascq, 2001. 
405 Platon. Timée, présentation et traduction de Luc Brisson, Flammarion, collection GF Flammarion, Paris, 1992, 

31a-31b, pp. 119-120. 



194 

 

qu’en général, si on veut produire un beau mélange sans profondeur, alors il faut un troisième 

élément : 

Mais deux éléments ne peuvent seuls former une composition qui soit belle, 

sans l’intervention d’un troisième ; il faut en effet, entre les deux, un lien qui 

les réunisse. Or, de tous les liens, le plus beau, c’est celui qui impose à lui-

même et aux éléments qu’il relie l’unité la plus complète, ce que, par nature, 

la proportion réalise de la façon la plus parfaite. Chaque fois que de trois 

nombres quelconques, que ces nombres soient entiers ou en puissance, celui 

du milieu est tel que ce que le premier est par rapport à lui, lui-même l’est 

par rapport au dernier, et inversement que ce que le dernier est par rapport 

à celui du milieu, celui du milieu l’est par rapport au premier, celui du milieu 

pouvant devenir premier et dernier, le dernier et le premier pouvant à leur 

tour devenir moyens, il en résulte nécessairement que tous se trouvent être 

dans une relation d’identité, et que, parce qu’ils se trouvent dans cette 

relation d’identité les uns par rapport aux autres, ils forment tous une 

unité.406 

Il est possible de lire le Timée avec des lunettes chrétiennes en supprimant les passages qui ne 

concordent pas suffisamment avec l’idée d’une création ex nihilo. C’est ainsi par exemple que, 

dans La Cité de Dieu, Augustin évoque ce passage en le mettant en regard du récit de la Genèse, 

1, 1, dans lequel la Terre est présentée comme une masse de terre informe. Augustin propose 

de voir dans la mention platonicienne du feu une référence au ciel. Au sujet des deux autres 

éléments, il cite le verset « L’esprit de Dieu était porté sur les eaux », proposant de considérer 

que Platon, dans l’hypothèse où il aurait eu connaissance des Ecritures en discutant avec des 

Juifs, aurait compris « air » à la place d’« esprit ».407 Concernant les deux extraits que nous 

venons de voir, Augustin les a-t-il sans doute lus comme une preuve de l’unité du monde et 

comme une preuve, via le recours aux proportions entre trois nombres et au principe d’identité, 

de l’unicité d’une substance divine qui est pourtant, en même temps et sans que cela la divise 

véritablement, trine. Autrement dit, dans cette page du mythe vraisemblable de la formation du 

monde, Augustin met en avant trois idées qui convergent avec la doctrine chrétienne officielle : 

 
406 Ibid., 31b-32a. 
407 Augustin. La Cité de Dieu, tome 1, traduction de Louis Moreau revue par Jean-Claude Eslin, Editions du Seuil, 

collection Points, 1994. Il s’agit du §XI du livre VIII, pp. 340-342. 



195 

 

la création du monde qui commence par celle de la terre et du ciel, l’unicité de ce monde, et 

l’importance d’un troisième terme pour penser cette unité. 

 Comme Augustin avant lui – dont il est un grand lecteur – et comme certains de ses 

contemporains, Kepler juge que le lien entre le platonisme du Timée et le christianisme tombe 

sous le sens. En-deçà des points sur lesquels nous venons de nous concentrer, en-deçà aussi du 

parallèle qu’il serait possible de faire entre les formes intelligibles et les pensées divines, il y a 

un pont entre la rationalité du démiurge géomètre et celle du Verbe ou, pour être plus précis, 

du Logos créateur.408 Dans son travail de thèse, Nicolas Roudet avance l’idée selon laquelle 

Kepler « se devait d’être en possession d’une doctrine rendant possible une mathématisation du 

réel – ce que permettait le platonisme ».409 C’est de nouveau vers le Timée qu’il faut se tourner, 

puisque les éléments qui composent le monde sont réduits à des solides qui sont, eux-mêmes, 

réductibles à des surfaces planes d’origine triangulaire.410 Le néoplatonisme chrétien donne 

ainsi une raison d’être à l’enquête sur les structures de l’univers. Corrélativement, il en résulte 

la conception d’un Dieu architecte, semblable à un démiurge qui aurait créé le monde, sans 

aucune aide, et qui se serait pris lui-même pour modèle.411 C’est, comme l’explique Gérard 

Simon, l’idée primordiale de Kepler et celle qui guide tout son travail.412 C’est dans cette 

mesure que, contrairement à Augustin, ce qui compte pour l’astronome est moins la Bible que 

le livre de la nature. Quand dans ses écrits théologiques, Newton considère les prêtres anciens 

 
408 Simon, Gérard. Structures de pensée et objets du savoir chez Kepler, Op.cit., 2ème partie, chapitre IV, pp. 188-

257 ; Crombie, Alistair Cameron. Styles of Scientific Thinking in the European Tradition, The history of arguments 

and explanation especially in the mathematical and biomedical sciences and arts, Volume I, Gerald Duckworth 

& Company, Londres, 1994, pp. 93-182. 
409 Roudet, Nicolas. Un monde parfait : « cosmologie » et « théologie » dans l’Harmonice Mundi de Kepler, Thèse 

d’Etat de l’Université de Lille, 2001, p. 165. 
410 Platon. Timée, Op.cit., 53c-55d, pp. 154-158.  
411 « Taceo, quod haec materia, Creationis, quam negârunt Philosophie, magnum argumentum est : dum cernimus, 

vt Deus instar alicuius ex nostratibus Architectis, ordine et norma ad mundi molitionem accesserit, singulaque sit 

ita dimensus ; quasi non ars naturam imitaretus, sed Deus ipse ad hominis futuri morem aedificandi, 

respexisset. », Kepler, Johannes. Gesammelte Werke, I, CH.Beck, 1938, p. 6, lignes 7 à 9. Quelques pages plus 

loin, dans la préface au lecteur, nous pouvons également lire : « Propositum est mihi, lector, hoc libello 

demonstrare, quod Creator Optimus maximus, in creatione Mundi huius mobilis, et dispositione Coelorum, ad illa 

quinque regularia corpora, inde à PYTHAGORA et PLATONE, ad nos vsque, celebratissima respexerit, atque ad 

illorum naturam coelorum numerum, proportiones, et motuum rationem accommodauerit. », p.9, lignes 2 à 7. 

Cette image classique du Dieu architecte se lit également dans le De Revolutionibus de Copernic : « […] le 

scintillement de leurs lumières démontre qu’il y a encore un grand espace entre la plus haute des planètes, Saturne, 

et la sphère des fixes. C’est par cet indice-ci qu’elles se distinguent profondément des planètes, puis donc qu’il 

convient qu’entre les mues et les non mues il y ait la plus grande différence. Tellement parfaite, en vérité, est cette 

fabrique divine du meilleur et suprême Architecte. », Op.cit., p. 118. 
412 Simon, Gérard. « Kepler ou les leçons d’un contre-exemple en épistémologie », Savoirs et sciences aux XVIe et 

XVIIe siècles, Op.cit., pp. 77-101. Plus généralement, sur la critique d’une première distinction entre le naturalisme 

épistémologique et le naturalisme ontologique et d’une seconde distinction qui aurait une sorte de valeur 

intemporelle entre des explications naturalistes et des explications surnaturelles : Harrison, Peter, « Naturalism 

and the Success of Science », Op.cit., pp. 274-291. 



196 

 

comme de véritables savants, son prédécesseur Kepler s’identifie clairement lui-même, en tant 

qu’astronome, à un prêtre.413 

 Kepler fait de la sphère une image de la divinité, sa tridimensionnalité augmentant sa 

perfection géométrique. Composée d’un centre, d’une surface et d’un intervalle ou d’une 

contenance, elle représente les trois personnes de Dieu. L’égalité de longueur des lignes qui 

partent de son centre pour rejoindre sa surface et sur laquelle Platon déjà insistait414, fait écho 

chez l’astronome chrétien à l’égalité entre le Père, le Fils et le Saint-Esprit. A partir de là, dans 

la mesure où le cosmos est sphérique, il peut être pensé comme une manifestation des rapports 

entre les trois personnes divines.415  

TRINITE SPHERE COSMOS 

Le Père  Le centre  Le soleil 

Le Saint-Esprit L’intervalle / la contenance L’éther / le medium / l’espace 

Le Fils La surface La sphère des fixes 

 

Cette forte relation d’analogie et d’expression entre Dieu, la sphère et le monde est tout 

à fait explicite dans le travail de Kepler, comme en témoigne par exemple ce passage de 

l’Epitome : 

L’archétype du monde est Dieu lui-même, à qui aucune figure ne ressemble 

mieux (dans la mesure où il y a lieu de parler de ressemblance) que la surface 

sphérique. Car Dieu est l’Être des Êtres, antérieur à tout, inengendré, le plus 

simple, le plus parfait, immobile, se suffisant totalement à lui-même et à 

toutes les créatures, créateur et sustenteur de toute chose, un en essence, trois 

 
413 « Ego vero sic censeo, cum Astronomj, sacerdotes dej altissimj ex parte librj Naturae simus : decere non ingenij 

laudem, sed Creatoris praeripuè gloriam spectare. », Gesammelte Werke, XIII, C.H.Beck, 1945, p. 193, lignes 

182-187. 
414 « Comme figure, il donna [au monde] celle qui lui convenait et qui lui était apparentée. Au vivant qui doit 

envelopper en lui-même tous les vivants, la figure qui pourrait convenir, c’était celle où s’inscrivent toutes les 

autres figures. Aussi est-ce la figure d’une sphère, dont le centre est équidistant de tous les points de la périphérie, 

une figure circulaire, qu’il lui donna comme s’il travaillait sur un tour – figure qui entre toutes est la plus parfaite 

et la plus semblable à elle-même –, convaincu qu’il y a mille fois plus de beauté dans le semblable que dans le 

dissemblable. », Timée, 33b, Op.cit., p. 122. 
415 Nicolas Roudet propose le syllogisme suivant : (1) Tout ce qui est sphérique a un rapport avec la Trinité, (2) 

Or, le cosmos est sphérique, (3) Donc, le cosmos a un rapport avec la Trinité. (Un monde parfait, Op.cit., p. 404) 

Voir également : Hallyn, Fernand. La structure poétique du monde : Copernic, Kepler, Editions du Seuil, 

collection Des travaux, Paris, 1987, pp. 176-196. Fernand Hallyn insiste sur le fait que ce système de ressemblance 

est fondé, pour Kepler, sur le principe de raison suffisante et sur l’observation des phénomènes. Ainsi l’étude de 

la forme du flocon dans L’étrenne est-elle l’une des traces qui attesteraient des archétypes géométriques qui 

structurent la réalité. 



197 

 

en personne. Parmi les différentes figures, [seule] la surface sphérique 

possède, quoique sur un mode rudimentaire, les mêmes propriétés.416  

Le cosmos, s’il manifeste la divinité, n’est pas la divinité. Kepler ne souscrit pas à un 

panthéisme de type stoïcien : bien que Dieu soit dans les choses et bien que les choses expriment 

l’essence et la volonté créatrice de Dieu, Dieu ne se confond pas avec le monde et n’est pas 

localisé. C’est notable dans le cas du Fils : selon la Bible, il est au ciel, et il incarne et diffuse 

la parole divine. Pour ces raisons, il est représenté par la surface de la sphère – qui émane du 

point central et des lignes qu’on en tire – et par la sphère des fixes – qui englobe un monde 

illuminé par la source solaire. Pour autant, il n’est pas corporellement dans la sphère des fixes : 

il est au ciel partout sans être nulle part. Sa corporéité n’est donc pas une condition nécessaire 

pour attester de sa présence. Il nous faut garder en tête pour plus tard que, de son côté, et tout 

en refusant aussi une identification du monde et de Dieu, Newton pense la présence divine de 

façon plus substantielle ; c’est sans doute le point métaphysico-théologique qui sépare le plus 

les deux savants. 

 Compte tenu de tout cela, il est possible de relire le passage de l’Epitome dont nous 

parlions plus haut. Kepler propose d’abord une analogie entre certaines composantes du monde 

et les facultés de l’âme : 

La perfection du monde consiste dans la lumière, la chaleur, le mouvement, 

et l’Harmonie du mouvement, qui sont analogues aux facultés de l’âme : la 

lumière [est comparable] à la [faculté] sensitive, la chaleur à la [faculté] 

vitale et naturelle, le mouvement à [la faculté] animale, et l’Harmonie à la 

[faculté] rationnelle.417 

Le raisonnement se développe ensuite autour de l’importance de l’harmonie et du soleil pour, 

quelques lignes plus loin, se conclure ainsi :  

Ainsi, dans les animaux, le cerveau, siège de la faculté sensitive, communique 

tous les sens à l’animal tout entier, et par une action du sens commun, il 

 
416 « Mundi Archetypus Deus ipse est, cujus nulla figura similior est, (si qua similitudo locum habet) quàm 

sphaerica superficies. Nam vti Deus est Ens Entium, antecedens omnia, ingenitum, simplicissimum, 

perfectissimum, immobile, sibi ipsi creaturisque omnibus sufficientissimum, creans et sustentans omnia, vunus 

essentiâ, in personis trinus : sic sphaericum etiam easdem rudi quodam modo proprietates habet inter figuras 

caeteras. », Op.cit, livre I, partie II, p. 47, lignes 2-6. La traduction est celle de Nicolas Roudet, Ibid., pp. 403-404. 
417 « Mundi perfectio consistit in luce, calore, motu, et Harmonia motuum ; quae sunt analoga facultatibus animae, 

lux sensitivae, calor vitali et naturali, motus animali, Harmonia rationali. », Ibid., p. 259, lignes 9 à 11 (nous 

traduisons). 



198 

 

produit la présence vive de tous ces sens, les excitant, pour ainsi dire, et leur 

ordonnant d’être éveillés. Autrement dit, dans cette comparaison, le soleil se 

tient à la place du sens commun lui-même, les globes planétaires dans 

l’espace intermédiaire à la place des instruments (sensoriorum), les [étoiles] 

fixes à la place des objets des sens.418 

Il s’agit là de l’unique occurrence dans l’œuvre de Kepler du terme « sensorium », et elle a lieu 

à l’intérieur d’une analogie qui réunit la structure du cosmos et celle de la perception sensible.419 

En schématisant cette analogie et en la recontextualisant à l’intérieur du système keplérien de 

renvois entre mathématique, cosmologie et théologie, cela donne : 

  Epitome, livre IV, p259, 27-31 : 

GEOMETRIE THEOLOGIE COSMOLOGIE PHYSIOLOGIE 

Sphère Trinité Cosmos Faculté sensitive 

centre le Père soleil sens commun (à 

l’intérieur du cerveau) 

Contenance ou 

intervalle 

Saint-Esprit Ether, medium, espace Sensoriorum (les sens) 

Superficie le Fils sphère des étoiles fixes objets des sens/sentis 

 

 Devons-nous trouver dans ce passage de l’œuvre de Kepler l’origine, ou à tout le moins 

l’un des facteurs explicatifs, de l’analogie newtonienne du sensorium Dei ? Il est certain que 

Newton a lu son prédécesseur ; peut-être que cette comparaison lui est restée en mémoire, plus 

ou moins consciemment, et lui a paru utile. Toujours est-il que la ressemblance du procédé est 

frappante. En effet, l’analogie keplérienne et l’analogie newtonienne ont d’abord pour point 

commun et pour raison d’être le fait qu’elles s’inscrivent dans un système de représentations, 

hérité de la Renaissance, où l’infiniment petit et l’infiniment grand se signifient l’un, l’autre. 

Chaque phénomène fait signe vers ceux qui lui ressemblent et auxquels il ressemble. Nous 

trouvons cela dans les disciplines qui, depuis, ne sont plus considérées comme des sciences, et 

en particulier dans l’alchimie et l’astrologie. Ce que nous constatons donc, c’est que deux 

astronomes modernes, tous deux soucieux de découvrir la rationalité mathématique à l’œuvre 

 
418 « Sic in animalibus cerebrum, sedes sensitivae facultatis, toti animali sensus omnes communicat, et actu sensus 

communis, causatur illorum sensuum omnium praesentiam, eos veluti excitans et vigilare jubens. Et aliter, in hac 

comparatione Sol sese habet instar ipsius sensus communis, Globi in intermedio, instar organorum sensoriorum ; 

fixae intar objectorum sensilium. », Ibid., lignes 27 à 31. (traduction de Valentin Decloquement, que je remercie.) 
419 Nous remercions vivement Edouard Mehl, qui remarqua cette occurrence et nous encouragea à poursuivre cette 

piste de recherche. 



199 

 

dans la nature et tous deux partisans de la démarche physico-théologique, établissent dans les 

deux cas au sein d’une réflexion sur l’agencement merveilleux des astres, un rapport plus ou 

moins direct entre la physiologie animale et la théologie. Chez Newton, le rapport est 

immédiat : l’espace est comparé à un sensorium divin ; tandis que chez Kepler, le rapport est 

médiatisé : il n’est donc pas question à proprement parler de sensorium divin. 

Analogie keplérienne Analogie newtonienne 

COSMOLOGIE PHYSIOLOGIE THEOLOGIE PHYSIOLOGIE 

Cosmos Faculté sensitive Rapport de Dieu au 

monde 

Rapport de l’âme au 

monde 

soleil sens commun (à 

l’intérieur du cerveau) 

Dieu (incorporel et 

intelligent) 

l’âme (immatérielle et 

intelligente) 

Ether, medium, 

espace 

Sensoriorum (les sens) l’espace infini sensorium 

sphère des étoiles 

fixes 

objets des sens/sentis la création (le vide et 

l’ensemble des êtres) 

les objets des sens/sentis 

 

En outre, deux autres différences empêchent de confondre ces deux comparaisons. 

D’une part, sur le plan théologique et contrairement à Newton, Kepler souscrit entièrement à la 

doctrine de la Trinité. Par conséquent, chez Kepler l’analogie se comprend comme si elle était 

en vase clos : la divinité ne perçoit pas quelque chose qui lui serait radicalement extérieur ; elle 

perçoit ce qui émane d’elle et qui la constitue intimement. Chez Newton, qui considère que la 

doctrine de la Trinité est l’une des plus importantes corruptions de la religion primitive, 

l’univers n’est jamais identifié à Dieu ou n’est jamais défini comme une représentation de Dieu 

ou d’une personne concourant à l’unicité divine. D’autre part, Dieu n’est pas littéralement 

présent dans l’univers de Kepler alors qu’il l’est dans celui de Newton. Sans doute ces deux 

points expliquent-ils que Newton pousse plus loin l’analogie que ne le faisait Kepler : au niveau 

théologique, l’écart entre Dieu et la création est plus grand chez Newton et pourtant, parce que 

le Dieu newtonien est lui-même présent au monde qu’il gouverne à chaque instant, il en est 

finalement plus proche. Si Kepler et Newton se donnent donc à eux-mêmes la tâche de 

s’approcher du mieux possible de la nature divine en saisissant la rationalité du réel, ils n’ont 

pas la même façon de voir le lien entre cette divinité et ce réel. 



200 

 

• Plasticité et limite de l’analogie 

 Pour Newton, puisque Dieu est non seulement per potentiam mais aussi actuellement 

présent au monde, alors le monde est immédiatement saisi par Dieu. C’est dans cette perspective 

qu’il faut être vigilant au texte anglais et à la traduction de Pierre Coste, qui précisent bien que 

Dieu… 

… dans l’Espace infini, comme si c’était dans son Sensorium, voit intimement 

les choses en elles-mêmes, les aperçoit, les comprend entièrement & à fond, 

parce qu’elles lui sont immédiatement présentes […] 

… alors que dans le cas de l’âme humaine et, plus généralement, animale : 

…il n’y a que les Images seules qui étant portées par les Organes des Sens 

dans le lieu étroit de nos Sensations, puissent être aperçues par ce qui sent 

& pense en nous. 

Les choses, à savoir les êtres qui composent l’univers créé, sont immédiatement présentes à 

Dieu, alors qu’elles sont présentes à l’âme en tant qu’elles sont représentées par des images qui 

leur ressemblent. Si le « comme si » n’avait pas suffisamment marqué le lecteur, cette 

différence dans le mode de présence aux choses montre qu’il ne s’agit que d’une analogie. 

Toutefois il s’agit quand même d’une prise de risque : l’analogie d’un sensorium divin semble 

ouvrir la porte au panthéisme. En effet, elle pourrait traduire une forme d’anthropomorphisme 

qui pose problème au niveau théologique : elle donnerait à penser que le monde sensible 

existerait antérieurement à Dieu et que celui-ci viendrait, après coup, le percevoir. Ce risque 

théologique explique sans doute que Newton y revienne plus en détail dans la Question 31. 

C’est ce qui explique aussi la réaction de Leibniz dans sa correspondance avec Clarke. Sur tout 

cela, nous reviendrons plus tard. Pour Newton, cela semble suffisant pour ce qui est de la 

Question 28. Il ajoute alors ces lignes conclusives : 

And though every true Step made in this Philosophy brings us not 

immediately to the Knowledge of the First Cause, yet it brings us nearer to 

it, and on that account is to be highly valued.420 

 
420 BC, p. 370. 



201 

 

Comme pour l’analogie du sensorium, la traduction de Pierre Coste est plus fidèle que celle de 

Jean-Paul Marat421 et conserve la subtilité du texte anglais : 

Quoique chaque pas que nous faisons dans cette Philosophie, ne nous 

conduise pas nécessairement à la connaissance de la Cause Première, il nous 

en approche toujours plus ; & par cette raison, c’est une manière de 

philosopher très estimable.422 

Cette courte conclusion permet en vérité de mieux comprendre l’ensemble de la Question 28. 

Premièrement, cette philosophie dont il est question, c’est – Newton l’a expliqué plus haut – 

une recherche qui pose l’existence d’une cause première et qui s’efforce d’y remonter à partir 

de l’étude des phénomènes observables. Pour ce (bien) faire, il s’agit de bannir toute hypothèse 

qui s’éloignerait du credo selon lequel la nature agit conformément à elle-même et attribue les 

mêmes effets aux causes semblables. Il s’agit aussi, nous venons de le voir, de ne pas se 

contenter d’hypothèses qui seraient purement mécaniques : dans la mesure où Newton suppose 

que Dieu a créé les êtres qui composent l’univers en vue de certaines fins, l’étude de ces êtres 

doit avoir l’intention et la puissance divines comme ligne d’horizon. Autrement dit, Newton ne 

se contente pas de poser une cause première pour éviter une régression à l’infini : il affirme que 

cette cause est Dieu et que c’est donc Dieu qu’il faut s’évertuer de rechercher dans la nature – 

que ce soit dans les vides entre les planètes, dans les attractions des corps entre eux ou dans 

l’instinct et la perception sensorielle des animaux. En réaction à l’insistance de certains 

commentateurs sur la finalité théologique de la physique naturelle, on a pu penser qu’il fallait 

cesser de voir dans les textes newtoniens la trace de ce projet. Philippe Hamou défend l’idée 

que le concept d’espace absolu, que Newton a déjà formulé dans la première édition des 

Principes mathématiques de la philosophie naturelle avant l’Optique, se rattache sans doute 

d’abord, et peut-être uniquement « en vertu des nécessités internes aux considérations physico-

chimiques de Newton ».423 Au contraire, il nous semble évident que la fin de la Question 28, à 

savoir le passage qui s’ouvre sur l’existence d’une première cause non-mécanique et qui se clôt 

 
421 « A mesure que nous avançons dans la carrière, chaque pas nous rapproche de plus en plus de la connaissance 

d’une PREMIERE CAUSE : ce qui fait assez sentir le prix de cette manière de philosopher. », Op.cit, p. 318. 

L’image de la carrière est-elle une allusion plus ou moins consciente et volontaire qu’ajoute Jean-Paul Marat à 

l’allégorie platonicienne de la caverne ? 
422 PC, pp. 445-446. 
423 Hamou, Philippe. « Sensorium Dei. Espace et présence sensible de l’esprit chez Newton », Revue philosophique 

de la France et de l’étranger, tome 139, 2014, pp. 47-72. 



202 

 

sur  l’importance de la rechercher coûte que coûte, montre que l’intention qui préside au travail 

de physicien du savant anglais n’est pas celle d’un positiviste, mais d’un prêtre.424 

 Deuxièmement, ces quelques lignes montrent combien Newton est conscient des 

faiblesses éventuelles de la pensée humaine. Dans la mesure où elles suivent tout de suite 

l’analogie du sensorium de Dieu, nous pouvons supposer qu’il se rend compte que cette 

analogie a toutes les imperfections des analogies, mais que pour autant il affirme par-là qu’elle 

reste un outil intéressant pour penser le rapport de la cause première – Dieu – au monde. Cette 

analogie ne nous y mène pas « immediatly », mais elle constitue une avancée de laquelle, pour 

reprendre l’un des principes de la doctrine de la prisca sapientia, il y a du bon à garder. Il ne 

s’agit donc pas de prendre au sérieux toutes les hypothèses qui nous viendraient à l’esprit, de 

voir des signes là où il n’y en a pas ou d’ajouter au réel une couche obscure d’imaginaire. Il 

s’agit, compte tenu de certains principes de méthode et de certains présupposés métaphysico-

théologiques, de peser la valeur des instruments qui pourraient nous rapprocher de la divinité.  

Dans une lettre à Joachim Tanckius, Kepler écrit :  

Ludo quippe et ego Symbolis, et opusculum institui, Cabalam Geometricam, 

quae est de Ideis rerum Naturalium in Geometria : sed ita ludo, ut me ludere 

non obliuiscar.425 

La formule a certes la saveur d’un bon mot, mais elle est bien plus que cela : elle montre que 

Kepler, malgré toute l’étrangeté de sa pensée pour nous aujourd’hui, est un grand savant. Elle 

montre qu’il n’est pas un poète ou un curieux qui se pique de mathématique simplement pour 

étayer ses croyances. Parmi les principes de méthode qui structurent son travail, le souci des 

données observationnelles est peut-être le premier. Ainsi n’en joue-t-il pas avec désinvolture. 

Et ainsi Newton a-t-il hérité, directement ou non, d’autre chose de son prédécesseur : de cette 

importance de bien jouer, c’est-à-dire de jouer à l’intérieur de règles prédéfinies. 

 
424 Simon, Gérard. « De la reconstitution du passé scientifique », Savoirs et sciences aux XVIe et XVIe siècles, 

Op.cit., pp. 11-29 : « Car l’envers de la téléologie spontanée qui guette l’histoire des sciences (et la raison pour 

laquelle elle peut rester inaperçue) est qu’on peut en toute bonne conscience tenir pour négligeables tous les textes 

et les contextes qui viendraient la démentir – puisque si on s’assigne pour travail de dégager ce qui jadis a été 

purement scientifique, parascientifique ou philosophique, on épure sans s’en rendre compte les cultures du passé 

de tout ce qu’elles avaient d’irréductible à la nôtre, et qui pourtant conditionnait la démarche scientifique elle-

même. », p. 13. 
425 Kepler, Johannes. Gesammelte Werke, XVI, C.H. Beck, 1954, p. 158, lignes 150 à 152 : « Et certes, je joue 

avec les symboles dans la Cabale Géométrique, l’ouvrage que j’ai commencé et qui touche aux essences 

géométriques des choses naturelles : toutefois, si je joue ainsi, je n’oublie pas que je joue. » (nous traduisons). 



203 

 

2. La Question 31 

a. Dire et ne pas dire, un témoignage de James Gregory 

La Question 31 est également devenue célèbre parce qu’elle présente la seconde 

occurrence de l’analogie du sensorium Dei et qu’elle est donc l’un des textes auxquels la 

correspondance de Clarke et de Leibniz fait référence. Richard Westfall rapporte l’extrait 

d’une note que James Gregory écrivit à la suite d’un entretien qu’il eut avec Newton le 21 

décembre 1705, au sujet de cette dernière Question :  

Son doute concernait la question de savoir s’il pouvait inscrire les dernières 

Questions sous cette forme : De quoi est rempli l’espace qui est vide ? La 

vérité simple est qu’il croit Dieu omniprésent au sens littéral ; et que de même 

que nous sommes des êtres sensibles aux objets quand leurs images nous 

arrivent dans l’esprit, de la même façon Dieu doit être sensible à toutes 

choses, étant intimement présent en toute chose : car il suppose que de même 

Dieu est présent dans l’espace où il n’y a pas de corps, il est présent dans 

l’espace où il y a également un corps. Mais si cette façon de présenter cette 

notion est trop hardie, il pense procéder ainsi. Quelle cause les anciens 

assignaient-ils à la gravité ? Il croit qu’ils admettaient Dieu comme sa cause, 

rien d’autre, c’est-à-dire nul corps n’étant la cause ; puisque tout corps est 

lourd.426  

Ces quelques lignes disent beaucoup et éclairent en avance ce que nous allons tâcher de 

comprendre. Premièrement, Gregory relie intimement la thèse du vide physique à celle, 

théologique, de la présence divine. Il semble qu’il n’y ait qu’un pas à faire pour affirmer que 

c’est la seconde qui commande la rédaction de la Question 31 – et peut-être de la Question 28. 

Autrement dit, c’est comme si la question du vide était un prétexte pour aborder un « plein » 

immatériel. Deuxièmement, Gregory insiste sur la croyance de Newton dans une présence 

 
426 Westfall, Richard. Newton, Op.cit., p. 678. Il ajoute ensuite : Au dernier moment, et même après, Newton 

considéra qu’il s’était montré effectivement trop audacieux. Il tenta de rattraper l’édition entière ; et il coupa ce 

passage dans tous les exemplaires dont il put se saisir, le remplaçant par un autre où il affirmait non point que 

l’espace infini est le sensorium de Dieu, mais qu’« il est un Être immatériel, intelligent, présent partout, et qui voit 

immédiatement le fond des choses dans l’infinité de l’espace et du temps… ». Mais il ne put modifier tous les 

exemplaires, et l’un des originaux parvint à Leibniz, qui ne manqua pas de tourner en ridicule le concept d’espace 

défini comme le sensorium de dieu. Sous sa forme initiale, le passage rappelait le « De gravitatione », début de la 

rébellion de Newton contre les tendances athées de la philosophie cartésienne – une rébellion qui l’avait entraîné 

loin. Dans l’édition latine de l’Optique il livra l’exposé le plus complet encore jamais imprimé de sa conception 

de la nature, avant, sur ses vieux jours, de se replier sur des positions plus conventionnelles, afin d’apaiser les 

critiques. ». 



204 

 

littérale, c’est-à-dire substantielle, de Dieu. Cette insistance rejoint ce que nous avons déjà pu 

deviner de l’importance de l’idée-même de présence. C’est elle qui est utilisée par Gregory 

pour justifier l’analogie du sensorium. Troisièmement, l’image de Newton qui se dessine – et 

cela confirme ce que nous avons vu auparavant – est celle d’un homme qui ne souhaite pas trop 

agiter son lectorat. La thèse de l’omniprésence substantielle de Dieu est hardie et il est loin de 

vouloir provoquer une polémique et préfère la discrétion. C’est ainsi que Gregory rend compte 

du recours au finalisme supposé des « anciens », le caractère vague de cette désignation 

renvoyant en arrière-plan au syncrétisme assumé de Newton. Se croisent donc plusieurs 

éléments : la thèse de l’existence du vide, la représentation newtonienne d’un univers plus vide 

que plein, l’affirmation d’une omniprésence substantielle de Dieu et l’adhésion à la croyance 

d’une prisca theologia. Il s’agit peu ou prou de ce que nous trouvions déjà dans « Tempus et 

Locus », à l’exception près que la partie physique du raisonnement ne mobilisait pas la question 

de la gravité et celle du vide, mais la notion d’espace universel et la possibilité de sa 

quantification. C’est également ce que nous trouvions à l’instant dans la Question 28, mais dans 

le cadre d’une réflexion sur la nature de la lumière. La Question 31 présente le même 

entrelacement et, ayant en ligne de mire la défense d’une omniprésence substantielle de Dieu, 

elle se lit comme un nouvel argument en faveur d’une lecture métaphysique de la construction 

du concept newtonien d’espace. A cela s’ajoute la toute fin du texte, que Jean-Paul Marat n’a 

pas traduit dans la version française la plus lue de nos jours ; or celle-ci, nous le verrons, rejoint 

intimement les écrits religieux de Newton. 

b. Des atomes de matière aux forces universelles 

• Des atomes sans force intrinsèque 

Entrons maintenant dans la question qui guide cette dernière des Questions de 

l’Optique : 

Les petites particules des corps n’ont-elles pas certaines propriétés, non 

seulement au moyen desquelles elles agissent, à certaine distance, sur les 

rayons de lumière pour les réfléchir, les rompre, et les infléchir ; mais au 

moyen desquelles ces particules agissent les unes sur les autres par des 

attractions de gravité, de magnétisme, d’électricité ?427 

Nous ne sommes plus du côté des sources lumineuses mais du côté des corps illuminés, et il 

s’agit de se demander si les particules de ces corps ont la propriété d’agir les unes sur les autres, 

 
427 JPM, p. 323. 



205 

 

y compris sur des particules lumineuses. Au-delà de l’enjeu de cette question dans le cadre 

d’une étude des phénomènes d’optique, il s’agit de prendre position vis-à-vis d’une question 

centrale pour les partisans (pour la plupart anglais) de la théorie des corpuscules à l’âge 

classique.428 Cette question, c’est celle du rapport qu’entretiennent les corpuscules avec le 

mouvement : le fait de se mouvoir est-il l’une de leurs propriétés (comme c’était le cas chez 

Epicure et Lucrèce) ? Ou bien sont-ils mus par quelque chose qui leur est extérieur ? Si c’est le 

cas, par quoi ? Durant la seconde moitié du XVIIe siècle, tandis que plusieurs matérialistes 

défendent sur ce point une vision très proche de celle des premiers atomistes429, d’autres 

s’inquiètent des conséquences théologiques qu’elle impliquerait : ne serait-ce pas s’approcher 

d’un pur matérialisme soumis à la seule nécessité naturelle ? C’est en ce sens que s’explique 

l’ambivalence de Charleton et la distance que prend Boyle vis-à-vis de l’atomisme renaissant.430  

Newton est donc amené à prendre position dans une discussion qui met en relation les 

différents pans et enjeux de ses recherches. Immédiatement après avoir posé cette question et 

avoir rappelé le principe ontologique selon lequel la nature agirait toujours conformément à 

elle-même, il écrit : 

Je n’emploie ici ce terme [celui d’attraction] que pour désigner une force, en 

vertu de laquelle les corps tendent réciproquement à s’approcher, quel qu’en 

soit le principe : car il importe d’apprendre à connaître les corps qui 

s’attirent mutuellement, et les lois suivant lesquelles ils s’attirent, avant de 

rechercher la cause de leur attraction.431 

Le fait qu’il passe de la question des actions possibles des particules les unes sur les autres à 

l’idée d’une force attractive confirme ce que les Principes mathématiques de la philosophie 

naturelle montraient déjà : Newton rejette l’idée que le mouvement puisse être une propriété 

inhérente à la matière. La matière est mue par des forces qui lui sont extrinsèques et qui, en 

elles-mêmes, n’ont pas de matérialité. Newton rédige plusieurs pages sur des phénomènes qui 

seraient des effets d’une force attractive : la déliquescence du sel de tartre, du salpêtre et du 

 
428 Clericuzio, Antonio. Elements, Principles and Corpuscles. A Study of Atomism and Chemistry in the 

Seventeenth Century, Kluwer Academic Publishers, Dordrecht, 2000. Sur les différents courants atomistes en 

Angleterre, leur rapport à l’aristotélisme et leur lien avec l’alchimie et la médecine paracelsienne, voir en 

particulier les pages 73 à 162. 
429 Tel que Pierre Gassendi, qui avance la thèse de la matière active, ou Margaret Cavendish, qui défend une 

position matérialiste au sens fort, considérant que, non seulement la formation des corps, mais également la vie et 

les sensations résultent uniquement du mouvement des atomes. 
430 Clericuzio : « Gassendi, Charleton and Boyle on Matter and Motion », in Late Medieval and Early Modern 

Corpuscular Matter Theories, 2001, pp. 467-482. 
431 JPM, p. 324. 



206 

 

vitriol en contact avec l’eau, la dissolution du fer par l’acide, l’évaporation du sel avant celle 

du vitriol lorsqu’ils sont tous deux mélangés, la combustion de l’huile lorsqu’elle est mise en 

contact avec de l’acide nitreux, l’explosion de la poudre à canon et de la poudre fulminante, le 

rapport entre la violence et la température d’une combustion et la rapidité de la dissolution qui 

l’a précédée (depuis les expériences sur le soufre jusqu’aux phénomènes atmosphériques, en 

passant par les tremblements de terre causés par les vapeurs et les explosions dans le ventre de 

la planète), la précipitation de certaines dissolutions par l’ajout de sel, de nitre ou d’autres 

métaux, la formation du sel d’ammoniac et la façon dont il peut servir à dissoudre l’or, l’état 

très volatil que peut prendre l’arsenic, les goûts différents des dissolutions de métaux, la 

distribution uniforme des particules de sel dans l’eau et la formation de cristaux de sel. Après 

cette liste qui donne à imaginer l’ampleur et la diversité des expériences que Newton mena dans 

son laboratoire d’alchimie pendant des années, il est également fait mention du fait que la mer 

soit répandue sur les « parties les plus denses »432 de la Terre, ainsi que de la digestion animale. 

Newton émet l’hypothèse que c’est aussi grâce à cette force attractive que s’expliquerait le fait 

que les animaux et les végétaux conservent la même forme dans le temps. La corruption et la 

mort pourraient s’expliquer dès lors par un changement dans la matière ingérée, qui ne pourrait 

plus être digérée, ou par un changement des particules de l’organisme, qui ne parviendrait plus 

à la digérer. Newton n’en dit pas plus, de sorte que nous ne pouvons pas savoir s’il refuse toute 

évolution des espèces. Ces exemples ont servi à mettre en avant l’existence de cette force ainsi 

que celle d’une force répulsive entre les particules des corps. Concernant l’adhésion entre les 

particules de matière, il refuse explicitement l’hypothèse atomiste des atomes crochus, ainsi 

que celle de Descartes sur le rôle du repos, érigé au rang de qualité occulte, dans la cohésion 

des particules, et enfin celle d’un repos dit relatif, c’est-à-dire résultant de « mouvements 

conspirants »433 :  

 
432 Ibid., p. 332. 
433 Ibid., p. 334. Frédéric De Buzon, dans « Repos ou mouvement conspirant : Leibniz et les articles 54 et 55 de 

la partie II des Principia philosophiae », Revue d’histoire des sciences, tome 58, n°1, 2005, pp. 105-122, montre 

que Leibniz emploie le concept de mouvement conspirant dès 1671 dans une lettre à Arnauld et qu’il le réutilise 

dans ses notes de lecture de la deuxième partie des Principes de la philosophie de Descartes, dans les années 1675-

1676. Cette idée naît du problème de la cohérence et de la résistance des corps composés, Leibniz refusant la 

solution atomiste (les atomes seraient liés par des atomes crochus) et le recours à un espace qui maintiendrait les 

corps unis. C’est selon lui un certain mouvement, circulaire, qui presse les atomes les uns contre les autres, et ce 

quel que soit la nature de la matière considérée. Comme l’explique l’auteur, Leibniz passe d’une représentation 

dans laquelle le mouvement s’oppose radicalement au repos, à une représentation dans laquelle le mouvement 

stabilise les corps (p. 121). Newton, en reprenant ce concept de mouvement conspirant, souscrit visiblement à ce 

changement de représentation du rapport du mouvement au repos. 



207 

 

Pour moi, j’aime mieux inférer de la cohésion des corps, que leurs particules 

s’attirent naturellement en vertu d’une force, qui dans le contact intime est 

très énergique, qui à de petites distances produit les phénomènes chimiques 

dont nous avons fait mention, et qui à de fort grandes distances cessent d’agir, 

au moins d’une manière sensible.434 

• D’autres atomes, un autre vide 

Ces particules de matière sont caractérisées par trois propriétés principales et 

universelles : la dureté (y compris lorsque le corps qu’elles composent est à l’état liquide et 

lorsqu’il s’agit des particules qui composent les rayons de lumière), l’impénétrabilité et 

l’indivisibilité. Ce qui nous intéresse dans ce manifeste corpusculariste et expérimental, c’est 

qu’il sert à la démonstration de l’existence de la force attractive : en effet, il est inconcevable 

pour Newton que ces atomes de matière extrêmement durs et impénétrables, qui ne se touchent 

donc qu’à de rares endroits, puissent rester collés les uns aux autres par eux-mêmes. Il faut 

qu’une force les y contraigne, et cette force doit être très puissante. En affirmant cela, Newton 

montre à quel point la représentation du vide chez les partisans des théories corpuscularistes au 

XVIIe siècle a rapidement changé par rapport à celle des atomistes médiévaux. Chez les 

atomistes antiques, le vide est admis comme principe au même titre que les atomes de matière, 

et il est possible de distinguer, sinon deux vides, du moins deux manifestations du vide : il y a 

le vide dans lequel les atomes se meuvent et le vide dans les interstices des agglomérats 

d’atomes. Aurélien Robert analyse le rapport de trois théologiens du XIVe siècle – Nicolas 

d’Autrécourt, Gauthier Chatton et Gérald d’Odon – qui se revendiquent d’un atomisme plus 

mathématique que physique.435 Aurélien Robert montre qu’ils pensent le mouvement de la 

matière en distinguant deux plans : d’un côté, ils posent un monde plein et continu, et de l’autre 

côté ils pensent le déplacement des corps qui constituent ce monde physique à partir d’un espace 

abstrait et vide. Ce système de représentation à deux niveaux se distingue donc à la fois du 

système physique et logique des Epicuriens de l’Antiquité et de celui, nourri par la prégnance 

de la mathématique, des atomistes modernes.436 L’univers newtonien confirme ce changement 

profond : il est un espace vide à la fois mathématique et physique, et c’est pour cette raison 

 
434 Ibid. 
435 Robert, Aurélien. « Le lieu, le vide et l’espace chez quelques atomistes du XIVe siècle », in La nature et le vide 

dans la physique médiévale, 2012, pp. 67-98. 
436 Festa, Egidio. « Le galiléisme de Gassendi. », Op.cit., pp. 213-227 ; Koyré, Alexandre. « Sens et portée de la 

synthèse newtonienne », Op.cit., pp. 25-49. 



208 

 

qu’il faut une force attractive importante pour souder les corpuscules les uns aux autres et 

former des corps. 

S’ensuit une nouvelle série d’exemples : l’adhérence de plaques de marbre polies, 

l’élévation du mercure dans le vide en fonction de la pression atmosphérique, le rapport 

d’élévation d’une quantité d’eau proportionnellement au rapprochement de parois qui 

l’enserrent, l’attraction de l’eau par des cendres, son absorption par une éponge et l’extraction 

de certaines matières hors du sang par les glandes animales. Cette fois-ci, ces exemples sont 

plutôt d’ordre physique et recourent à l’affirmation de l’existence du vide. Ils adjoignent à 

l’hypothèse de l’existence d’une force attractive la loi selon laquelle cette force varie en 

proportion de la distance entre les corps. Cette force – ou ce que Newton appelle aussi parfois 

ces agents de l’attraction – est l’objet d’une physique expérimentale qui doit donc l’étudier dans 

l’infiniment petit comme dans l’infiniment grand, dans l’intimité des réactions chimiques 

comme dans les relations entre les corps célestes. Cela se remarque particulièrement quand la 

rotondité des gouttes d’eau est expliquée juste avant celle de la Terre.437 

• Un mouvement en déperdition, une vie en fermentation 

Une deuxième loi sous forme à la fois d’hypothèse et d’analogie est proposée : 

Et comme en Algèbre les quantités négatives commencent où les affirmatives 

finissent ; de même en Mécanique, la force répulsive doit commencer d’agir 

où la force attractive vient à cesser.438 

A partir de là, Newton énumère trois grands principes physiques : le principe (passif) d’inertie, 

le principe (actif) de mise en mouvement du monde et le principe (actif) du maintien du 

mouvement dans le monde. Le mouvement dans le monde newtonien, en raison de la grande 

dureté et donc du manque de souplesse des corps, est un mouvement qui peut ne pas rebondir 

et qui est sans cesse en danger de s’éteindre.439 Nous sommes donc loin du monde 

tourbillonnaire de Descartes : après l’avoir refusé par rapport à la res extensa et à ses 

 
437 « Au reste, ce qui fait que les gouttes des liquides prennent une figure ronde, c’est l’attraction réciproque de 

leurs parties. Ainsi est déterminée la figure de notre globe par l’attraction mutuelle de ses parties, effet de la 

gravité. », Ibid., p. 339. Page suivante, Newton ajoute en faisant de nouveau référence au principe de conformité 

de la nature à elle-même : « Dans tous les cas, la marche de la Nature est donc très simple et toujours conforme à 

elle-même : puisqu’elle produit tous les grands mouvements des corps célestes, par la gravitation ou l’attraction 

réciproque de ces corps ; et presque tous les petits mouvements des particules des corps, par d’autres forces 

attractives et répulsives, réciproques entre ces particules. » 
438 Ibid., p. 339. 
439 Charrak, André, Contingence et nécessité des lois de la nature au XVIIIe siècle, Op.cit., pp. 32-33. 



209 

 

conséquences, Newton le refuse en défendant l’existence du vide et d’atomes de matière et en 

tirant les conséquences des propriétés qu’il accorde à ces derniers. 

Cette déperdition mécanique du mouvement, mise en avant par le calcul de la précession 

de l’axe de rotation de la Terre dans la troisième partie des Principes mathématiques de la 

philosophie naturelle440, a été fortement critiquée par Leibniz dans sa correspondance avec 

Clarke. C’est lui qui a proposé l’image du Dieu horloger de Newton, qui ne serait pas 

suffisamment bon artisan pour fabriquer une machine régulière et autonome. Toutefois dans les 

textes, il n’est jamais fait mention d’une telle comparaison, Newton ne concevant pas Dieu 

comme un artisan mais comme un géomètre ou un gouverneur. Stephen Snobelen a bien montré 

qu’il s’agit d’un mythe qui a été repris par certains newtoniens mais qui n’est pas conforme à 

la pensée de Newton lui-même. Et lorsque Leibniz le formule, Clarke lui répond que c’est 

justement risquer de sombrer dans le matérialisme que de rendre la création indépendante de 

son créateur.441 

Quels sont ces deux principes actifs qui mettent du mouvement et le maintiennent dans 

le monde ? Si Newton les distingue et les présente comme des « Principles », c’est qu’il ne 

s’agit pas encore de la cause première et finale qu’est Dieu.442 C’est tout d’abord le principe de 

la gravité… 

 
440 Grell, Chantal. « La réception des travaux chronologiques d’Isaac Newton en France au XVIIIe siècle », 

Archives internationales d’histoire des sciences, volume 62, n°168, 2012, pp. 85-157. 
441 Clarke répète cela dans toutes ses lettres, refusant dans le même temps de dire de Dieu qu’il est une mundane 

intelligence ou une supramundane intelligence. Pour rejeter l’image de l’horloge défectueuse, il rappelle dans sa 

lettre d’avril 1716 que la déperdition du mouvement s’explique parce que les forces actives dans l’univers 

diminuent et parce que cette diminution est « the consequence of the nature of DEPENDANT THINGS. », 

Correspondance Leibniz-Clarke, Op.cit., p. 71. Stephen Snobelen précise par ailleurs que : « Clarke’s familiarity 

with Newton’s natural philosophy and theology endows his rejection of the clockwork analogy with a great deal 

of authority. », « The Myth of the Clockwork Universe : Newton, Newtonianism, and the Enlightenment. », in The 

persistence of the sacred in modern though, Chris L.Firestone and Nathan Jacobs (ed.), University of Notre Dame 

Press, 2012, pp. 149-184. En disant que les créatures sont dépendantes de Dieu, Clarke prend le contrepied de 

l’interprétation que Newton fait de la philosophie cartésienne. Dans l’article 51 du « petit traité de la substance » 

de la première partie des Principes de la philosophie, Descartes établit que seul Dieu ne dépend que de lui-même 

et que, par conséquent, toutes les créatures sont dans un même rapport de dépendance à Dieu. Descartes ne nie 

donc pas cette relation de dépendance, qui s’avère être une propriété commune à toutes les créatures. Toutefois, 

puisqu’elle est commune et équivalente chez toutes, elle ne se remarque pas davantage selon qu’on considère telle 

ou telle autre créature. Bien qu’existant sur le plan métaphysique, elle n’a donc pas de manifestation ou de 

traduction phénoménale : autrement dit, elle ne se « remarque » pas. Le passage sous silence de cette dépendance 

sur le plan physique justifie la critique du nullibisme par More et Newton. Quand Clarke réfute l’image de 

l’horloge défectueuse, le fait qu’il insiste sur la dépendance des créatures est un moyen de renouer le lien, que 

Descartes a défait, entre sa réalité métaphysique et sa manifestation physique. 
442 BC, p. 399. La traduction de Pierre Coste, qui présente la gravité et la fermentation comme des « causes » est 

donc trompeuse. Il s’agit d’un écart important dans la mesure où, compte tenu de son antitrinitarisme, Newton se 

garde de donner à croire dans l’existence d’une causalité seconde qui participerait de celle de la divinité – comme 

lorsqu’il effaçait plus tôt dans « Tempus et Locus » toute référence à l’émanatisme. 



210 

 

…qui fait que le mouvement des corps augmente si fort dans leur chute, et 

que les planètes et les comètes conservent leur mouvement dans leurs orbes ; 

…et celui de la fermentation… 

…qui fait que les organes de la circulation conservent un mouvement 

continuel, que les parties intérieures de la Terre, constamment échauffées 

acquièrent même en certains endroits un très grand degré de chaleur, que les 

corps brûlent et jettent une lumière éclatante, que les montagnes 

s’enflamment, que les volcans font éruption, que le Soleil continue d’être 

extrêmement chaud et lumineux et qu’il échauffe l’Univers par sa lumière.443 

Sans eux, précise l’auteur, 

…il n’y aurait plus ni destruction, ni génération, ni végétation, ni vie.444 

Que penser de tout cela ? Il est avant tout remarquable que Newton ne fasse en vérité 

référence qu’au maintien du mouvement déjà existant via des enchaînements causaux qui ne se 

situent que sur le plan des phénomènes. Autrement dit, ces deux principes ne créent pas de 

nouveaux mouvements mais fabriquent des mouvements à partir de ceux existant déjà. Ils sont 

donc impliqués dans tous les exemples chimiques et physiques donnés plus haut. De plus, il 

s’agit d’une nouvelle démonstration du lien intrinsèque qui existe entre les différentes activités 

de Newton – à savoir ici entre son travail de physicien, et en particulier de mécanicien des 

cieux, et ses recherches alchimiques. Le principe de fermentation est celui que nous trouvons 

dans ses manuscrits de philosopher by fire. Notons à ce sujet que la « destruction » qui aurait 

lieu si ces principes venaient à manquer traduit en fait le mot anglais « putrefaction » et renvoie 

à une façon cyclique de concevoir un lien d’interdépendance entre la vie et la mort.445 Ainsi se 

dessine plus précisément l’univers newtonien : la littérature autour de son œuvre insiste 

régulièrement sur le fait qu’il s’agisse d’un espace très vide, dans lequel la matière, et donc les 

astres, sont rares et très éloignés les uns des autres. Cette représentation tranche d’avec la vision 

cartésienne d’un monde plein où le mouvement est une pression continue et perpétuelle de corps 

qui ne se singularisent justement qu’ainsi. Mais tout en étant très vide, l’espace newtonien 

accueille la vie. Le mouvement qui agite les rares portions de matière qui l’occupent et dont la 

quantité est sans cesse en train de décroître, est en vérité un mouvement vital. Il engendre 

 
443 JPM, p. 343. 
444 Ibid. 
445 BC, p. 400. 



211 

 

immédiatement une vie végétative. S’il n’y a aucune matière sans mouvement, il n’y a aucune 

matière sans vie ou, à tout le moins, sans une certaine vitalité.446 

C’est donc selon plusieurs critères que l’espace newtonien diffère du monde cartésien. 

Quand le monde cartésien est plein d’une unique étendue matérielle dont les parties se pressent 

les unes les autres, l’univers newtonien est un espace infini où le vide est la norme. Quand le 

monde cartésien est sans couleur, l’univers newtonien, dès lors qu’il contient de la lumière, est 

chatoyant des couleurs qui la composent. Et quand le monde cartésien s’apparente à un rouage, 

l’univers newtonien est comme un organisme qui s’auto-digère, se dégrade et se reconstitue. 

Pour Newton, le monde de Descartes est mort au sens où le philosophe français refuse 

délibérément d’utiliser l’ancien modèle biologique pour penser les mécanismes physiques. Non 

seulement la Terre mais tout l’univers… 

…ressembles a great animall or rather inanimate vegetable, draws in 

aetherall breath for it dayly refreshment and vital ferment & transpires again 

wth gross…exhalations.447  

Nous sommes face à une autre représentation de l’univers – représentation qui s’avère 

complètement tributaire des principes alchimiques et des expériences chimiques du philosophe 

anglais. Sans doute est-elle aussi le fruit de sa fréquentation des néoplatoniciens de Cambridge 

et de ceux, antérieurs, de Florence. Pensons aussi à la vapeur chaude, dont Kepler dit dans 

L’Etrenne qu’elle serait le véhicule d’une anima formatrix – sorte de puissance qui 

déterminerait, à partir des archétypes géométriques, la génération et l’accroissement des êtres 

vivants et inertes.448 Ce rapport étroit entre la physique et ce que nous appelons de nos jours la 

 
446 Joly, Bernard. La rationalité de l’alchimie au XVIIe siècle, Vrin, Paris, 1992. Bernard Joly précise que cette vie 

doit être pensée sur un mode extra-biologique et l’assimile plutôt à l’idée d’une animation universelle. Après avoir 

montré un lien, plus ou moins fort, entre le pneuma stoïcien et le principe végétatif de l’alchimie, il écrit : « Tout 

est vie, de cette manière, à la condition toutefois de ne pas concevoir la vie à l’aide des concepts de la biologie 

moderne. C’est bien plutôt d’une animation dont il s’agit et de la circulation d’un principe unificateur qui produit 

la sympathie universelle. », pp. 62-63. Voir aussi, sur les différentes définitions des semina chez les héritiers de 

Paracelse et chez les atomistes du XVIIe siècle, la seconde partie de l’article déjà cité d’Antonio Clericuzio, 

« Gassendi, Charleton and Boyle on Matter and Motion », pp. 476-481, ainsi que son ouvrage Elements, Principles 

and Corpuscles. A Study of Atomism and Chemistry in the Seventeenth Century, Kluwer Academic Publishers, 

Dordrecht, 2000, pp. 75-162. Plus généralement, sur la mort alchimique comme point de départ et sur le lien entre 

la mort et la vie dans le travail des métaux, voir :  Faivre, Antoine. « Pour une approche figurative de l’alchimie », 

Annales. Histoire, Sciences Sociales, volume 26, n°3/4, 1971, pp. 841-853. 
447 « Of Natures obvious laws & processes in vegetation », retranscrit par Dobbs, The Janus faces of genius, Op.cit., 

p. 264. 
448 « Il y a donc, dans le corps de la terre, une faculté formatrice, dont le véhicule est la vapeur, comme le souffle 

humain est celui de l’esprit, si bien que toute vapeur qui se produit quelque part, de même qu’elle tient de la chaleur 

sa nature de vapeur et qu’elle est conservée par la même chaleur pour continuer de l’être, ainsi est maintenue par 

la raison formatrice, que d’autres appellent la chaleur ouvrière. […] Admettons que chaque plante possède des 

facultés individualisées ; mais celles-ci sont toutes les rejetons d’une seule et même faculté universelle, qui est 



212 

 

biologie permet aussi de comprendre pourquoi il n’est pas étrange pour lui de considérer du 

même œil et de placer sous les mêmes lois les phénomènes célestes et les processus animaux. 

C’est aussi pourquoi cela ne le dérange pas non plus, nous le verrons de nouveau bientôt, de 

proposer une analogie qui traverse les champs de la physique, de la théologie et de la 

physiologie. 

Mais cette matière en mouvement ne court-elle pas le risque, elle aussi, de diminuer ? de se 

désagréger ? de s’approcher du rien à force d’être agitée, brisée, érodée ? Non, et précisément 

parce que les particules qui la composent sont d’une dureté et d’une résistance absolues. C’est 

ce que Newton prend le temps de préciser : 

Tout cela bien considéré, il me paraît très probable que Dieu forma au 

commencement la matière de particules solides, pesantes, dures, 

impénétrables, mobiles, de telles grosseurs, figures, et autres propriétés, en 

tel nombre et en telle proportion à l’espace qui convenait le mieux à la fin 

qu’il se proposait ; par cela même que ces particules primitives sont solides, 

et incomparablement plus dures qu’aucun des corps qui en sont composés, et 

si dures qu’elles ne s’usent et ne se rompent jamais, rien n’étant capable 

(suivant le cours ordinaire de la Nature) de diviser ce qui a été primitivement 

uni par Dieu même. Tant que ces particules restent entières, elles peuvent 

former des corps de même essence et de même contexture. Mais si elles 

venaient à s’user ou à se briser, l’essence des choses, qui dépend de la 

structure primitive de ces particules changerait infailliblement. L’eau et la 

terre, composées de vieilles particules usées ou de fragments de ces 

particules, ne seraient plus cette eau et cette terre primitivement composées 

de particules entières. Pour que l’ordre des choses puisse être constant, 

l’altération des corps ne doit donc consister qu’en séparations, nouvelles 

combinations, et mouvements de ces particules : car si les corps se rompent, 

 
dans la terre et qui se comporte à l’égard des plantes comme la faculté de l’eau à l’égard des poissons, la faculté 

du corps humain vis-à-vis des poux, celle du corps du chien vis-à-vis des puces, celles du corps du mouton à 

l’égard d’une autre espèce de poux. En effet, toutes les plantes ne proviennent pas de la semence. La plupart 

naissent spontanément bien qu’elles se sèment elles-mêmes dans la suite. […] O que vie est morte sans philosophie. 

Si la femme adultère de la fable ésopique avait connu la force formatrice présente dans la neige, elle aurait pu 

persuader à son mari qu’elle avait conçu à partir de la neige, et elle n’aurait pas été privée si facilement de son 

bâtard par la ruse de son mari. », Kepler, Johannes. L’étrenne ou La neige sexangulaire, traduction, introduction 

et notes par Robert Halleux, préface de René Taton, Vrin, collection d’histoire des sciences, Paris, 1975, pp. 73-

75. Voir aussi : Simon, Gérard, Structures de pensée et objets du savoir chez Kepler, Op.cit., tome 1, pp. 273-275 

et tome 2, pp. 653-687. Nous recommandons également la très belle adaptation illustrée de L’Etrenne par Laurent 

Gapaillard et Bertrand Santini : Le Flocon, Gallimard, collection Albums jeunesse, Paris, 2020. 



213 

 

ce n’est point à travers ces particules solides, inaltérables ; c’est aux endroits 

de leurs jonctions, où elles ne se touchent que par un petit nombre de 

points.449 

Ces particules n’ont pas de crochets et sont toutes d’une dureté extrême parce que composées 

par les mains de la divinité. Elles sont aussi en petit nombre, alors qu’elles étaient en nombre 

infini à s’écouler dans l’espace épicurien. Néanmoins leur poids, leur impénétrabilité, leurs 

structures élémentaires qui les portent à s’assembler avec leurs semblables et leurs différentes 

figures les rapprochent des atomes démocritéens. Incorruptibles, elles sont des points physiques 

et s’apparentent aux points mathématiques qui composent un triangle ou un cercle. Elles ne sont 

pas les objets d’une érosion continuelle mais de mouvements multiples et incessants. 

 Ces mouvements, nous venons de le voir, résultent des principes de la gravité, de la 

fermentation et, ajoute sans plus de détail Newton, « de la cohésion des corps ».450 Et ces 

principes, il les considère… 

… non comme des qualités occultes, qui résulteraient de la forme spécifique 

des choses ; mais comme des lois générales de la nature, par lesquelles les 

choses mêmes sont formées. La vérité de ces lois se manifeste par l’examen 

des phénomènes, quoique leurs causes aient échappé jusqu’à ce jour. Mais 

si ces causes sont occultes, leurs effets451 sont évidents. Les Aristotéliciens 

ont donné le nom de qualités occultes, non à des qualités évidentes, mais à 

des qualités qu’ils supposaient cachées dans les corps, causes inconnues 

d’effets connus, telles que celles de la pesanteur, des attractions 

magnétiques,452 des fermentations, etc., en supposant que ces effets venaient 

de qualités qui nous étaient inconnues, et qui ne pouvaient jamais être 

découvertes.453 Ces sortes de qualités occultes arrêtent les progrès de la 

Physique, et c’est pour cela que les philosophes modernes les ont rejetées. 

Dire que chaque espèce de choses est douée d’une qualité occulte 

particulière, par laquelle elle agit et produit des effets sensibles ; c’est ne 

rien dire du tout. Mais déduire des phénomènes de la Nature deux ou trois 

 
449 JPM, pp. 343-344. 
450 Ibid. 
451 « Qualities », BC p. 401. 
452 « of magnetick and electrick Attractions », Ibid. 
453 « if we should suppose that these Forces or Actions arose from Qualities unknown to us, and uncapable of 

being discovered and made manifest. », Ibid. 



214 

 

principes généraux de mouvements, ensuite faire voir comment les propriétés 

de tous les corps et les phénomènes découlent de ces principes constatés, 

serait faire de grands pas dans la science, malgré que les causes de ces 

principes demeurassent cachées. Aussi n’ai-je pas hésité d’exposer ici divers 

principes de mouvement, puisqu’ils sont d’une application fort générale, 

laissant à d’autres le soin d’en découvrir les causes.454 

Nous sommes au tout début du XVIIIe siècle, et la notion de qualité occulte est devenue une 

idée-repoussoir. Newton distingue donc bien les principes des corps que ces principes régissent. 

De même qu’il rejette l’idée qu’il puisse y avoir des lieux naturels que les corps tendraient à 

rejoindre naturellement, de même il rejette l’idée qu’il y aurait à l’intérieur de ces corps une 

forme ou une matière durable qui serait la cause finale de leur développement.455 En-dehors de 

cela et de la dimension méthodologique de ce passage, nous voyons que Newton distingue 

quatre catégories d’objets d’étude pour la philosophie naturelle : les corps (composés des 

particules insécables), les phénomènes (qui mettent en relation ces corps), les principes ou lois 

de la nature (qui meuvent ces corps), et les causes de ces principes (qui sont au pluriel mais qui 

renvoient in fine à une cause unique et première). 

Newton dit de ces causes qu’elles n’ont pas encore été découvertes mais nous savons déjà 

que sa pensée se tourne vers Dieu. Cela est manifeste par rapport à tout ce que nous avons vu 

précédemment, mais aussi parce que ce passage s’ouvre immédiatement sur un nouvel exposé, 

bref et classique, de l’argument du Dessein : de nouveau, Newton refuse l’hypothèse d’un destin 

aveugle mais acquiesce en faveur de l’existence d’une divinité intelligente. Ainsi semble-t-il 

conclure que l’organisation des cieux, parce qu’elle apparaît justement comme une organisation 

soumise à des lois universelles et constantes… 

…doit être regardée comme l’effet d’un plan admirable.456 

 
454 Ibid., pp. 344-345. 
455 Sur la croissance des corps vivants, à titre d’exemple de comparaison entre la physique aristotélicienne et sa 

lecture par Averroès, voir : Cerami, Cristina. « Mélange, minima naturalia et croissance animale dans le 

Commentaire moyen d’Averroès au De generatione et corruptione, I, 5 », in La nature et le vide dans la physique 

médiévale, 2012, pp. 137-164, ainsi que Murdoch, John E. « The Medieval and Renaissance Tradition of Minima 

Naturalia », Op.cit., pp. 91-131. 
456 JPM, p. 345. Betty Jo Teeter Dobbs développe cela au sujet de la gravité, au sein de sa lecture des implications 

de la pratique alchimiques de Newton dans l’ensemble de son travail. Dans The Janus faces of genius, Op.cit., 

page 210, elle montre que la gravité renvoie en dernière instance à la volonté arbitraire de Dieu. 



215 

 

Cependant la traduction de Jean-Paul Marat souligne davantage la dimension théologique de la 

physique newtonienne et le point de vue proprement humain qu’elle manifeste. En vérité, 

Newton écrit plus simplement que l’uniformité du système planétaire est… 

…the Effect of Choice.457 

c. Le second énoncé de l’analogie du sensorium Dei 

• Deux énoncés, une même analogie ? 

Sitôt cela dit, comme dans la Question 28, Newton fait de nouveau le lien entre 

l’organisation des cieux et celle des corps vivants – et c’est ce lien qui introduit très rapidement 

le second énoncé de l’analogie du sensorium Dei. Nous donnons la traduction de Pierre Coste, 

bien plus fidèle ici que celle de Marat458 : 

Il en est de même de l’uniformité qui paroît dans les Corps des Animaux : car 

en général les Animaux ont deux Côtés, l’un droit, & l’autre gauche, formés 

de la même manière ; & sur ces deux Côtés, deux Jambes par derrière, & 

deux Bras ou deux Jambes ou deux Aîles par devant sur leurs Epaules ; & 

entre leurs Epaules un Col qui tient par en bas à l’épine du Dos avec une 

Tête par-dessus, où il y a deux Oreilles, deux Yeux, un Nez, une Bouche & 

une Langue, dans une même situation. Si après cela vous considérez la 

première formation de ces mêmes Parties, dont la structure est si exquise, 

 
457 BC, p. 402. 
458 « Il en est de même de l’uniformité de l’organisation des animaux. Car ils ont presque tous deux côtés 

semblables : sur leurs côtés sont deux jambes par-derrière ; et deux jambes, deux bras, ou deux ailes par-devant : 

entre leurs épaules et à l’extrémité de l’épine du dos est placé leur cou, que surmonte leur tête : cette tête a deux 

oreilles, deux yeux, un nez, une bouche, et une langue. Si on considère séparément ces parties, dont la structure 

est si merveilleuse, surtout celle des yeux, des oreilles, du cerveau, des muscles, du cœur, des poumons, du 

diaphragme, des glandes, du larynx, des mains, des ailes, de la vessie d’air qui soutient les poissons dans l’eau, 

des membranes transparentes dont certains animaux se couvrent à volonté les yeux et se servent comme de 

lunettes ; si de là on passe à l’examen des autres organes des sens et du mouvement, à celui de l’instinct des bêtes : 

on sentira que tant de merveilles ne peuvent être que l’ouvrage de la sagesse et de l’intelligence d’un Être tout-

puissant, présent partout, et infiniment plus en état de créer, de mouvoir, de gouverner le Monde, que nous ne le 

sommes de mouvoir quelque partie de notre propre corps. Nous ne devons pourtant pas regarder le Monde comme 

faisant partie de Dieu, lui qui est un Être immatériel. L’Univers, étant son ouvrage, est subordonné à sa volonté 

sans doute ; mais il n’en est point l’âme ; pas plus que l’âme de l’homme n’est celle des images corporelles que 

les sens transmettent au sensorium, où nous les apercevons immédiatement. Les organes des sens ont été formés, 

non pour mettre l’esprit en état d’apercevoir les images des choses dans le sensorium, mais pour y transmettre ces 

images. Et Dieu aurait-il besoin de pareils organes, lui qui est présent partout. », Op.cit., p. 346. Jean-Paul Marat 

omet pour la seconde fois de traduire l’une des caractéristiques principales que Newton donne à Dieu : « ever-

living ». Il élude aussi l’expression « and thereby to form and reform the Parts of the Universe » alors que cette 

expression est importante en ce qu’elle renvoie à la doctrine théologique de l’opus recreationis selon laquelle, si 

Dieu a besoin d’intervenir régulièrement dans la nature, ce n’est pas parce qu’il l’aurait mal créée mais parce 

qu’elle a été souillée par le péché originel. Mais ce qui éloigne le plus cette traduction du texte original, c’est la 

frilosité manifeste de Marat par rapport au terme de sensorium. En anglais, il apparaît trois fois, dont une au sujet 

de Dieu. Marat ne conserve que les occurrences relatives à la perception humaine. 



216 

 

comme celle des Yeux, des Oreilles, du Cerveau, des Muscles, du Cœur, des 

Poumons, du Diaphragme, des Glandes, du Larinx, des Mains, des Ailes, de 

la Vessie d’air qui soûtient les Poissons dans l’Eau, des Membranes 

pellucides dont certains Animaux se couvrent les yeux à leur gré, & qui leur 

tiennent lieu de Lunettes naturelles ; & la formation des autres Organes des 

Sens & du Mouvement : si vous joignez à ces considérations celle de 

l’Instinct des Brutes & des Insectes, vous conviendrez que tout cet Artifice ne 

peut être que l’effet de la sagesse & de l’intelligence d’un Agent puissant, & 

toujours vivant, qui par cela qu’il est présent partout, est plus capable de 

mouvoir par la volonté les Corps dans son Sensorium uniforme & infini, & 

par ce moyen de former & de reformer les parties de l’Univers que nous ne 

le sommes par notre Volonté, de mettre en mouvement les parties de notre 

propre Corps. Nous ne devons pourtant pas considérer le Monde comme le 

Corps de Dieu, ni les différentes parties du Monde comme autant de parties 

de Dieu. Dieu est un Être uniforme, sans organes, sans membres ou parties ; 

& toutes les différentes parties du Monde étant ses Créatures, lui sont 

subordonnées, & dépendent entièrement de sa Volonté : il n’est non plus leur 

Ame que l’Ame de l’Homme est l’Ame des Images, qui par les Organes des 

Sens sont portées dans le lieu de ses Sensations où elle les aperçoit par sa 

présence immédiate sans l’intervention d’aucune troisième Chose. Les 

Organes des Sens n’ont pas été formés pour mettre l’Ame en état 

d’apercevoir les Espèces ou Images des Choses dans son Sensorium, mais 

seulement pour les conduire en cet endroit-là ; & Dieu n’a pas besoin de 

pareils Organes, parce qu’il est présent partout aux Choses mêmes.459 

Etant donné l’importance de ce passage, considérons aussi la version anglaise : 

 […] those very artificial Parts of Animals […] and other Organs of Sense 

and Motion ; and the Instinct of Brutes and Insects, can be the effect of 

nothing else than the Wisdom and Skill of a powerful ever-living Agent, who 

being in all Places, is more able by his Will to move the Bodies within his 

boundless uniform Sensorium, and thereby to form and reform the Parts of 

the Universe, than we are by our Will to move the Parts of our own Bodies. 

 
459 PC, pp. 490-491. 



217 

 

And yet we are not to consider the World as the Body of God, or the several 

Parts thereof, as the Parts of God. He is an uniform Being, void of Organs, 

Members or Parts, and they are his Creatures subordinate to him, and 

subservient to his Will ; and he is no more the Soul of them, than the Soul of 

Man is the Soul of the Species of Things carried through the Organs of Sense 

into the place of its Sensation, where it perceives them by means of its 

immediate Presence, without the Intervention of any third thing. The Organs 

of Sense are not for enabling the Soul to perceive the Species of Things in its 

Sensorium, but only for conveying them thither ; and God has no need of such 

Organs, he being every where present to the Things themselves.460 

C’est un passage dense, sur lequel nous allons nous arrêter longuement pour tâcher, comme 

nous le disions plus haut, de le comprendre d’abord pour lui-même. 

La première chose que nous pouvons remarquer, c’est l’écart par rapport au déploiement de 

cette analogie dans la Question 28 : 

 Question 28  Question 31 

Succession de 

phénomènes 

physiologiques 

présentés dans une 

perspective 

téléologique et 

ouvrant à la 

question de la 

communication 

entre la volonté et 

le corps. 

 

How do the Motions of the 

Body follow from the Will, and 

whence is the Instinct in 

Animals ? 

Succession de 

phénomènes 

physiologiques 

présentés comme les 

effets d’un Dieu : 
[1] agent, 
[2] vivant, 
[3] intelligent, 
[4] puissant. 

[…] those very artificial Parts of 

Animals […] and other Organs of 

Sense and Motion ; and the Instinct of 

Brutes and Insects, can be the effect of 

nothing else than the Wisdom and 

Skill of a powerful ever-living 

Agent… 

Existence d’un 

sensory animal 

 
[1] dans lequel 

sont conduits les 

exemplaires des 

choses 

(sensations) via le 

cerveau et les 

nerfs, 

 
[2] et dans lequel 

la substance 

Is not the Sensory of Animals 

that place to which the sensitive 

Substance is present, and into 

which the sensible Species of 

Things are carried through the 

Nerves and Brain, that there 

they may be perceived by their 

immediate presence to that 

Substance ? 

Existence d’un 

sensorium divin : 
[1] sans limite et 

uniforme, 
[2] dans lequel Dieu 

peut mouvoir et 

modifier les corps 

grâce à sa volonté, 
[3] dans lequel Dieu 

est présent. 

 
Comparaison du 

pouvoir divin sur les 

corps au pouvoir de 

…who being in all Places, is more able 

by his Will to move the Bodies within 

his boundless uniform Sensorium, and 

thereby to form and reform the Parts of 

the Universe, than we are by our Will 

to move the Parts of our own Bodies. 

 
460 BC, p. 403. 



218 

 

sensitive est 

présente. 
 la volonté humaine 

sur son corps 

propre. 

 
Ces phénomènes 

prouvent 

l’existence d’un 

Dieu : 
[1] incorporel, 
[2] vivant, 
[3] intelligent, 
[4] omniprésent. 
 
L’espace infini ~ 

le sensory de Dieu 

dans lequel : 
[1] Dieu perçoit et 

comprend les 

choses elles-

mêmes, 
[2] parce qu’elles 

lui sont 

directement 

présentes. 

 
Comparaison avec 

notre perception 

humaine. 

And these things being rightly 

dispatch’d, does it not appear 

from Phaenomena that there is a 

Being incorporeal, living, 

intelligent, omnipresent, who in 

infinite Space, as it were in his 

Sensory, sees the things 

themselves intimately, and 

throughly perceives them, and 

comprehends them wholly by 

their immediate presence to 

himself : Of which things the 

Images only carried through the 

Organs of Sense into our little 

Sensoriums, are there seen and 

beheld by that which in us 

perceives and thinks. 

 

Le monde n’est pas 

le corps de Dieu. 

 
Dieu n’est pas l’âme 

de ses créatures. 

 
Dieu est : 
[1] uniforme, 
[2] sans partie, 
[3] sans organe, 
[4] et il domine ses 

créatures par sa 

volonté. 
 
Dieu n’a pas besoin 

d’organes comme 

ceux de ses 

créatures. 
 
Il est présent aux 

choses elles-mêmes. 

  

And yet we are not to consider the 

World as the Body of God, or the 

several Parts thereof, as the Parts of 

God. He is an uniform Being, void of 

Organs, Members or Parts, and they 

are his Creatures subordinate to him, 

and subservient to his Will ; and he is 

no more the Soul of them, than the 

Soul of Man is the Soul of the Species 

of Things carried through the Organs 

of Sense into the place of its Sensation, 

where it perceives them by means of 

its immediate Presence, without the 

Intervention of any third thing. The 

Organs of Sense are not for enabling 

the Soul to perceive the Species of 

Things in its Sensorium, but only for 

conveying them thither ; and God has 

no need of such Organs, he being 

every where present to the Things 

themselves. 

 

Nous voyons que la stratégie n’est pas la même : tandis que la Question 28 avançait 

prudemment vers l’analogie à partir de la théorie du sens commun de l’être humain, la Question 

31 met directement l’accent sur le rapport de la volonté divine au monde, que ce soit dans sa 

tâche de le reformer régulièrement comme dans celle de le mouvoir continuellement. Bien sûr, 

Newton ajoute dans cette deuxième édition anglaise qu’il rejette l’idée païenne selon laquelle 

la divinité aurait un corps (ainsi que son corollaire, qui ferait d’elle l’âme des choses matérielle). 

Néanmoins, la formule « as it were » de la Question 28 n’est plus là, et ce ne sont plus les 

créatures qui sont dites présentes à Dieu, mais Dieu qui est leur est présent. Par ailleurs et 

comme Philippe Hamou l’a remarqué,461 il y a un double infléchissement par rapport à 

 
461 Hamou, Philippe. « Sensorium Dei. Espace et présence sensible de l’esprit chez Newton », art.cit., pp. 58-59. 



219 

 

l’analogie telle qu’elle est présentée dans la Question 28. Dans la Question 31, il n’est pas 

question du seul sensorium de l’être humain, mais de celui de toutes les créatures. En outre, 

l’analogie se double d’une différence de degré de pouvoir de la volonté, la volonté divine étant 

présentée comme bien plus puissante vis-à-vis des créatures et des parties du monde que ne 

l’est la volonté des créatures vis-à-vis de leurs corps propres. Remarquons enfin que ce qui 

serait comme le sensorium de Dieu, ce n’est plus « an infinite Space » : il est directement fait 

mention d’un « boundless uniform sensorium ». La structure de l’analogie, que nous percevions 

dans la Question 28, n’apparaît donc plus explicitement comme telle, et Newton court 

davantage le risque d’être jugé comme un matérialiste. 

• L’arrière-plan « picturaliste » 

Afin de mieux comprendre ce passage, il est nécessaire de faire le point sur la conception 

de la perception à laquelle il souscrit. Cette conception, généralement appelée « picturaliste » 

est, au moment où Newton écrit l’Optique, assez partagée, en particulier en Angleterre. 

Pourquoi ? Parce qu’elle est fortement liée au développement outre-Manche de l’empirisme et 

à la théorie corpusculaire. Nous la trouvons par exemple chez Locke lorsqu’il part de l’idée, 

dans l’Essai sur l’entendement humain, que l’esprit perçoit, dans un second temps, les données 

sensibles que lui transmet le corps. Locke reprend la métaphore keplérienne462 de la camera 

obscura : 

Car, à mon avis, l’entendement ne ressemble pas mal à un cabinet 

entièrement obscur, qui n’aurait que quelques petites ouvertures pour laisser 

entrer par dehors les images extérieures et visibles, ou, pour ainsi dire, les 

idées des choses : de sorte que si ces images venant à se peindre dans ce 

cabinet obscur, pouvaient y rester, et y être placées en ordre, en sorte qu’on 

pût les trouver dans l’occasion, il y aurait une grande ressemblance entre ce 

cabinet et l’entendement humain, par rapport à tous les objets de la vue, et 

aux idées qu’ils excitent dans l’esprit.463 

Cette métaphore rend compte également de la nécessité, dans cette conception picturaliste, d’un 

lieu où se ferait la rencontre entre l’esprit et les données sensibles.464 C’est sur ce point peut-

être que le lien avec le corpuscularisme est le plus manifeste : en effet, bien qu’il s’agisse de 

 
462 Kepler usait de cette métaphore au sujet, non pas de l’esprit, mais de l’œil. 
463 Locke, John. Essai sur l’entendement humain, traduction par Pierre Coste, présentation et notes par Philippe 

Hamou, Le Livre de Poche, Classiques de la philosophie, Paris, 2009, livre II, chapitre 11, §17, pp. 294-295. 
464 Philippe Hamou parle d’un « contact spatial de la cause et de l’effet », dans Dans la chambre obscure de 

l’esprit, John Locke et l’invention du Mind, Editions d’Ithaque, Paris, 2018, p.84. 



220 

 

penser le lien entre le corps et l’esprit, la perception est toujours fondamentalement conçue dans 

son rapport à la sensation, et ce que l’esprit perçoit, ce sont les particules qui émanent des corps 

environnants et qui pénètrent le corps propre via le système nerveux. C’est à l’opposé de la 

conception cartésienne de la perception, et tout particulièrement de la vision. Dans le monde 

plein de Descartes, la vision se fait par la pression des corps environnants sur l’œil : ainsi y a-

t-il une continuité entre eux, et les images que l’esprit prend en charge ne sont-elles jamais 

vraiment détachées des objets sentis qu’elles représentent. En même temps, comme il s’agit 

d’un dualisme substantiel, il est nécessaire de poser l’existence, non pas tant d’un lieu que d’une 

faculté de l’âme. C’est pourquoi le sensorium cartésien, bien qu’étant situé dans la glande 

pinéale est un mode de la res cogitans.465 Chez les « picturalistes », il s’agit d’un endroit, et 

cela conduit à s’interroger sur l’une des conséquences logiques possibles d’une telle conception, 

à savoir sur une extension de l’esprit.466 

Newton s’inscrit donc dans ce cadre conceptuel, présentant la perception comme un fait 

sensoriel qui advient à un corps et à un esprit qui ne sont pas aussi radicalement hétérogènes 

que dans la philosophie cartésienne. Les quelques manuscrits dans lesquels il est question du 

processus de perception montrent en outre que, s’il s’est intéressé à la question, il ne l’a pas 

creusée au point d’aboutir à des conclusions précises. Dans le cahier de notes des années 1664-

1665 connu sous le nom « Questiones quaedam philosophicae » 467, dans une page appelée 

« Philosophy Occult Qualities », Newton s’interrogeait déjà sur la part qui revenait à l’âme et 

sur la part qui revenait au corps.468 Un peu plus tard, dans l’entrée « Of sensation », il énumère 

 
465 Depuis l’intérieur du cerveau, l’âme sent, c’est-à-dire « exerce cette faculté qu’ils appellent le sens commun », 

écrit-il dans le Discours IV de La Dioptrique, Op.cit., p. 167. C’est dans cette perspective que nous pouvons 

comprendre la présence du petit personnage à figure humaine dans le schéma de l’œil de l’ouvrage : le phénomène 

de la vision se fait à deux niveaux, à un premier niveau sensible, puis au niveau de l’interaction de l’âme et du 

corps. 
466 Chez Locke en particulier il y a l’idée plus ou moins assumée d’un espace qui existerait indépendamment des 

corps mais auxquels on aurait tendance à l’identifier à cause de notre habitude de voir et de sentir : Op.cit., livre 

II, chapitre 13, §25, pp. 315-316. Dans le §27, Locke va jusqu’à sous-entendre que Dieu serait omniprésent en 

citant, comme Newton, les paroles de saint Paul : « Mais soit qu’on ne regarde l’espace que comme une relation 

qui résulte de l’existence de quelques êtres éloignés les uns des autres, ou qu’on croie devoir entendre littéralement 

ces paroles du sage roi Salomon, les cieux et les cieux des cieux ne te peuvent contenir, ou celles-ci de saint Paul, 

ce philosophe inspiré de Dieu, lesquelles sont encore plus emphatiques, c’est en lui que nous avons la vie, le 

mouvement, et l’être, je laisse examiner ce qui en est à quiconque voudra en prendre la peine, et je me contente de 

dire, que l’idée que nous avons de l’espace, est, à mon avis, telle que je viens de la représenter, et entièrement 

distincte de celle du corps. », p. 317.  
467 JPM, pp. 328-489. 
468 « The nature of things is more securely and naturally deduced from their operations one upon another than 

upon our senses. And when by the former experiments we have found the nature of bodies, by the latter we may 

more clearly find the nature of our senses. But of both soul and body we cannot clearly distinguish how far an act 

of sensation proceeds from the soul and how far from the body. », Ibid., p. 377. 



221 

 

les différentes possibilités de localisation du sensorium, et ne propose pas de trancher.469 Au 

moment de la rédaction de l’Optique, soit il a tranché en faveur d’un processus qui serait plus 

physique que spirituel, soit il n’a guère plus avancé qu’à l’époque de ces prises de notes mais 

s’inscrit tout de même dans la conception alors la plus largement partagée en Angleterre et qui 

s’agence le mieux avec sa physique corpusculariste. 

Philippe Hamou propose également de voir dans le choix de ce cadre de pensée une 

stratégie : 

Et c’est précisément parce que ce modèle [picturaliste] est bien reçu que 

Newton estime pouvoir s’appuyer sur son intelligence partagée pour faire 

entendre la métaphore du sensorium et de la présence sensible dans ses textes 

sur Dieu et l’espace.470 

C’est pourquoi la notion de présence, sur laquelle Newton insiste tant, que ce soit dans la 

Question 28 comme dans la Question 31, est importante. A l’omniprésence substantielle de 

Dieu telle que nous l’avons trouvée dans le « De Gravitatione » et dans « Tempus et Locus », 

répond la nécessité d’une présence de l’esprit quelque part dans le corps, là où sont aussi 

présentes les images ou les échantillons des choses perçues. Le sensorium newtonien, où qu’il 

soit, n’est pas une faculté de l’âme sensitive : c’est un quelque part qui peut accueillir la chose 

immatérielle qu’est l’âme justement parce qu’il a déjà été, dans la pensée et l’œuvre à l’époque 

non-publiée de Newton, désolidarisé de la corporéité. Par conséquent, ce quelque part qu’est le 

sensorium animal s’apparente fortement à l’espace à la fois physique et mathématique qui, tout 

en étant indivisible, abrite à la fois des corpuscules de matière et une infinité de figures 

géométriques existant en acte.  

Nous pensons que c’est tout cela qui permet de véritablement comprendre l’analogie du 

sensorium Dei. Elle n’est pas une invention étrange mais une comparaison logique compte tenu 

de la façon dont Newton conçoit la perception sensible, le concept d’espace et l’omniprésence 

divine. En revanche elle a dû paraître étrange aux lecteurs et lectrices de l’Optique qui n’avaient 

pas connaissance des textes que nous avons analysés ensemble et qui n’acceptaient pas, en 

amont, la possibilité d’une extension des choses immatérielles. Elle a également pu leur donner 

 
469 « […] The common sensorium is either : (1) the whole body, (2) the orifice of the stomach, (3) the heart, (4) 

the brain, (5) the membranes, (6) the septum lucidum, (7) some very small and perfectly solid particle in the body, 

(8) the conarion, (9) the concourse of nerves about the 4th ventricle of the brain, or (10) the animal spirits in the 

4th ventricles. […] », Ibid., p. 383. 
470 Hamou, Philippe. Dans la chambre obscure de l’esprit, Op.cit., p. 64. Voir également, du même auteur : 

« Quelle théorie de la vision pour l’optique newtonienne ? », Lumières, numéro 4, 2004, pp. 33-63. 



222 

 

à croire que Newton souscrivait à la doctrine de l’holenmérisme, critiquée avant lui par Henry 

More dans le chapitre XXVII de l’Enchiridion metaphysicum. Cette doctrine veut qu’une chose 

existe à la fois toute entière dans un lieu et toute entière dans chacune de ses parties : l’analogie 

du sensorium Dei conduirait ainsi à dire de Dieu qu’il est, à la manière cartésienne de l’âme 

dans un corps471, présent dans partout et tout entier dans chaque partie de la matière du monde. 

Il n’est pas possible de conclure cela : il n’y a pas seulement deux entités en présence, Dieu 

d’une part et le monde d’autre part, mais une troisième – l’espace – tout aussi immatériel que 

Dieu. Néanmoins, cette subtilité ne diminue pas le risque pour Newton de se voir accuser de 

matérialisme, et peut-être que Newton, cet homme discret qui a si peu fait connaître son travail 

auparavant, n’a-t-il pas anticipé la réaction qu’une telle analogie pouvait provoquer.  

• La critique leibnizienne 

C’est Leibniz qui, s’adressant à Clarke, incarne la critique de l’analogie du sensorium Dei. 

Leur correspondance court de 1715 à 1716, et commence après la publication de la deuxième 

édition (de 1713) des Principes mathématiques de la philosophie naturelle à laquelle est adjoint 

pour la première fois le Scholie Général. Ce bond dans le temps constitue une parenthèse qui 

nous permettra de mieux comprendre ce qu’est, via la réaction de Leibniz et les réponses du 

disciple de Newton, l’analogie du sensorium Dei. Nous reviendrons plus tard sur les autres 

points qu’ils abordent dans leur correspondance et qui intéressent notre étude. 

 Précisons en guise de préambule que Leibniz reçoit de la part de Rémond et avant 

d’écrire sa première lettre à Clarke, une lettre écrite par Conti et datée du 30 juin 1715. Conti y 

présente brièvement quelques thèses newtoniennes, et dit au sujet de la nature de l’espace que 

Newton et « les newtoniens » en font une propriété de Dieu.472 Bien sûr, Leibniz a sans doute 

fait la part des choses en comparant ce compte-rendu peu fidèle au texte de l’Optique ; 

néanmoins cela montre que, très rapidement après sa diffusion en Angleterre et en Europe, 

l’idée selon laquelle Newton attribuerait un statut divin à l’espace s’est propagée et a pu 

encourager à mal lire l’analogie du sensorium Dei. Cette analogie est l’un des premiers points 

 
471 Anfray, Jean-Pascal. « L’étendue spatiale et temporelle des esprits : Descartes et le holenmérisme », Revue 

philosophique de la France et de l’Etranger, volume 1, 2014, pp.23-46. 
472 « Mr. Newton pretend de prouver par les phenomenes que l’espace est une proprieté de la divinité […]. […] 

les newtoniens vous repondent, que comme l’espace est une propriété de la divinité, il y a tout ce qui accompagne 

la divinité. ». Clarke, Samuel & Leibniz, Gottfried Wilhelm. Correspondance Leibniz-Clarke, d’après les 

manuscrits originaux des bibliothèques de Hanovre et de Londres, Introduction et présentation d’André Robinet, 

Presses Universitaires de France, Bibliothèque de philosophie contemporaine, Paris, 1957 : cette lettre de Conti 

est consultable au début de l’ouvrage, p. 19. 



223 

 

sur lesquels porte la critique leibnizienne. Celui-ci écrit à Clarke dans sa première lettre, en 

novembre 1715 : 

Mr. Newton dit que l’Espace est l’organe, dont Dieu se sert pour sentir les 

choses. Mais s’il a besoin de quelque moyen pour les sentir, elles ne 

dependent donc point entierement de luy, et ne sont point sa production.473  

La critique, au fil des pages et des mois, se construit autour de trois refus : premièrement, 

Leibniz refuse d’admettre que l’analogie du sensorium Dei ne soit qu’une analogie. Pour lui, il 

s’agit d’une identification dissimulée, et Newton fait de Dieu une âme du monde.474 

Deuxièmement, il refuse de conditionner la connaissance que Dieu a du monde à sa présence 

substantielle dans le monde. Le fait qu’il créé le monde continument et le fait qu’il y soit présent 

per essentiam sont suffisants. Enfin, tout au long de cet échange, Leibniz reproche à Newton 

son usage du mot « sensorium » : il lui reproche de ne pas l’utiliser dans le sens qui lui serait 

communément attribué et qui est celui du Lexicon Philosophicum de Rudolphe Goclenius et 

des cartésiens.475 

Face à ces arguments, la ligne d’argumentation de Clarke reste semblable : il s’en tient à 

rappeler qu’il ne s’agit que d’une analogie – ou plus précisément de ce qu’il appelle une 

« similitude » – et que Newton ne sombre pas dans le matérialisme :  

But on the contrary, that he [Dieu], being OMNIPRESENT, perceives all 

things by his IMMEDIATE PRESENCE TO THEM, in All Space whereever 

they are, without the intervention or assistance of ANY ORGAN or MEDIUM 

whatsoever. In order to make this more intelligible, he illustrates it by a 

Similitude […]476 

 
473 Ibid., p. 23. 
474 Dans sa dernière lettre, au mois d’août 1716, Leibniz concède, visiblement excédé, qu’il ne puisse s’agir en 

effet que d’une analogie. Il la refuse toutefois : « On s’excuse de n’avoir point dit que l’espace est le SENSORIUM 

de Dieu, mais seulement COMME son SENSORIUM. Il semble que l’un est aussi peu convenable, et aussi peu 

intelligible que l’autre. », et ajoute que si ce n’est qu’une analogie, il ne faut donc pas l’utiliser. Ibid., pp. 162-163. 
475 Voir la lettre du 25 février 1716, Ibid., p. 55, puis celle du 6 juin 1716 dans laquelle il est question des cartésiens, 

p.93. Si on se reporte à ce dictionnaire, on remarque en effet, à l’entrée « Sensiterium », cette courte définition : 

« Barbarum Scholasticorum, qui intermedum sunt Simiae Graecorum. Hi dicunt αἰσθητήριον, ex quo illi secerunt 

sensiterium pro sensorio, id est, organo sensus. Hoc agendo patitur, ait Simplicius ; Et sensus paritur sensorio 

principaliter patiente, dum in propriam excitatur & incumbit actionem, teste eodem. », Goclenius, Rodolphus. 

Lexicon Philosophicum, Quo tanquam clave philosophiae fores aperiuntur, Francofurti, 1613, p. 1024 (nous 

soulignons). Les définitions de αἰσθητήριον du Bailly et du Greek-English Lexicon de Liddell & Scott en font aussi 

tous deux un « organe des sens ». Merci à Zoé McConaughey. 
476 Ibid., pp. 29-30. 



224 

 

Ses tentatives de défense de l’analogie le conduisent également à une discussion du processus 

animal de perception. Tandis que pour Leibniz, le cerveau et les organes sensoriels sont les 

instruments qui permettent à l’esprit de percevoir ce que sent le corps, et qui permettent plus 

généralement la communication des substances, pour Clarke il s’agit de ce qui forme les images 

des choses perçues. Newton, par le truchement de la parole de Clarke, cherche à expliquer à 

son interlocuteur que le système nerveux et les organes sensoriels sont des outils et que le mot 

sensorium ou sensory signifie seulement « le lieu de la sensation ».477 Dans sa lettre du mois de 

décembre 1715, il précise qu’il n’y a que deux conditions nécessaires pour qu’il y ait 

perception : il faut que l’âme soit présente, et cette âme qui est présente doit être vivante. Sa 

présence est requise pour qu’elle puisse agir.478 Il ajoute que l’analogie du sensorium Dei est 

valide justement parce que Dieu remplit ces exigences : il est un être vivant et il est omniprésent 

au monde qu’il a créé.479 Ni hors du monde, ni mêlé au monde, il peut agir sur lui parce qu’il 

est… 

… In All, and Through All, as wll as ABOVE ALL. 

Cela ne convient pas à Leibniz, qui reproche à Clarke de conclure que Dieu aurait des 

représentations des choses du monde alors qu’il connait les choses autrement que nous les 

connaissons, c’est-à-dire directement, en tant que créateur. Par ailleurs, Leibniz définit l’espace 

comme l’ordre de situations des corps, et non comme un lieu dans lequel se formeraient ou se 

situeraient les idées de Dieu.480 L’incompréhension de Clarke est manifeste, et c’est après avoir 

défini l’espace comme le lieu de toutes les choses qu’il écrit : 

What is meant by UN PRINCIPE REPRESENTATIF, I understand not. The 

SOUL discerns things, by having the IMAGES of things conveyed to it 

through the Organs of Sense : GOD discerns things, by being present TO & 

IN THE SUBSTANCES of the Things themselves. Not by PRODUCTING 

THEM CONTINUALLY ; (For he RESTS Now from his Work of Creation : ) 

 
477 « The Word SENSORY, does not properly signify the ORGAN, but the PLACE of SENSATION. The EYE, the 

EAR, &c, are ORGANS, but not SENSORIA. Besides ; Sir ISAAC NEWTON does not say, that SPACE is the 

SENSORY ; but that it is, by a way of SIMILITUDE only, AS IT WERE THE SENSORY, &c. », Op.cit., p. 48. 
478 « […] nothing can ACT, or be ACTED UPON, where it IS NOT. », Ibid., p. 71. 
479Ibid., pp. 48-50. Cela conduit Clarke à refuser explicitement de définir la divinité comme une mundane 

intelligence ou comme une supramundane intelligence. 
480 Ibid., p.93. 



225 

 

but by being CONTINUALLY omnipresent to every things which he 

CREATED AT THE BEGINNING.481  

Ce qui frappe à la lecture de cette correspondance, c’est le fossé axiomatique entre les deux 

pensées, et c’est ce qui fait que leur rencontre s’apparente plus à un conflit aporétique qu’à une 

véritable discussion. Leibniz et Clarke ne se comprennent pas parce qu’ils ne partagent ni la 

même définition de l’espace, ni la même définition du mot « sensorium », ni la même 

conception de la perception et du rapport entre l’âme et le corps. Cela se remarque en particulier 

lorsque Clarke rétorque, au sujet du sens des mots, que ce dont il est question n’est pas le sens 

que Goclenius leur donne, mais celui que Newton leur donne. Et la toute-dernière lettre qu’il 

lui adresse en octobre 1716 ajoute que non seulement l’espace n’est pas l’ordre de situations 

des corps, mais qu’il est causé par l’existence de Dieu, au même titre que le temps.482 Ce qui se 

joue en arrière-plan, comme l’a analysé Jean-Pascal Anfray483, c’est une reprise et une refonte 

des disputes scolastiques sur la présence de Dieu au monde. Tandis que pour Leibniz, la divinité 

est in ubi par sa puissance, en tant que principe causal suprême, pour Clarke elle doit être 

présente in loco pour qu’elle puisse justement agir. Comme dans le cas de la correspondance 

entre Descartes et More, l’écart entre Leibniz d’un côté et Clarke et Newton de l’autre est 

d’ordre axiomatique. Et comme dans le cas de la correspondance entre Descartes et More, c’est 

la mort de Leibniz qui clôtura cet échange mais nous pouvons nous demander s’il aurait 

vraiment pu mener un jour sinon à une entente, du moins à certaines concessions. 

• La relation de Newton à l’analogie 

Au-delà des divergences doctrinales qu’Alexandre Koyré a finement analysées484, il nous 

semble que ce qui se joue aussi ici, c’est une différence de rapport à l’analogie. Que Leibniz ne 

comprenne pas que Newton en fasse usage, même lorsqu’il finit par admettre qu’une analogie 

 
481 Ibid., p. 113. 
482 Clarke, Samuel & Leibniz, Gottfried Wilhelm. Correspondance Leibniz-Clarke, Op.cit., p. 194. C’est ce que 

Newton demandera (vraisemblablement) à Pierre Des Maizeaux d’ajouter dans la préface de son Recueil : l’espace 

et la durée sont « les suites de l’Existence d’un Etre infini & éternel » et « des Conséquences de l’existence de la 

Substance qui est réellement, nécessairement & substantiellement toute-présente & éternelle »,  Recueil de diverses 

Pièces sur la Philosophie, la Religion naturelle, l’Histoire, les mathématiques, etc., par Mrs Leibniz, Clarke, 

Newton et autres Autheurs célèbres, tome I, Duvillard et Changuion, Amsterdam, 1720, pp. iii-v. Sur cette 

demande d’ajout, voir les lettres 1330 (p. 73), 1139 (p.92) et 1344 (pp. 99-100), dans The Correspondence of Isaac 

Newton, Volume VII : 1718-1727, Op.cit. Dans un brouillon de lettre à Des Maizeaux (Add.Ms.9597.2.14.2 [f.1r] 

et dans une version antérieure classée en Add.Ms.3965, f.270), Newton utilise pour l’unique fois à notre 

connaissance le concept de « mode » en écrivant que l’espace et la durée sont des qualités ou des propriétés des 

choses « in such a sense as only implies them to be modes of existence in all beings ». 
483 Anfray, Jean-Pascal. « Le sensorium dans la controverse Leibniz-Clarke comme héritage des disputes 

scolastiques sur la présence, l’immensité et la science divines », Studia Leibnitiana, volume 46, n°2, Franz Steiner 

Verlag, 2014, pp. 234-257. 
484 Koyré, Alexandre. Du monde clos à l’univers infini, Op.cit., pp. 283-331. 



226 

 

n’est qu’une analogie, voilà qui est étonnant. Est-ce que son refus de l’analogie du sensorium 

Dei est fondé sur un refus de l’analogie en général ? Ou sur le refus d’un certain usage de 

l’analogie ? Les reproches répétés de Leibniz à l’encontre de Newton sont assez semblables à 

son refus de la position « volontariste » cartésienne. En effet, Descartes compare fréquemment 

Dieu à un roi ou à un législateur, et lorsqu’il parle de l’entendement et de la volonté divines il 

fait référence à deux facultés, distinctes l’une de l’autre, qui sont propres à l’être humain. Ces 

analogies et le fait qu’elles mettent en avant la volonté divine plutôt que l’entendement divin 

apparaissent aux yeux de Leibniz comme une manière de rabaisser Dieu au rang de la 

créature.485 Mais là où, pour Leibniz, la faute de Newton est plus grave que celle de Descartes, 

c’est dans le fait que son analogie compare le rapport de Dieu au monde à un processus au 

moins partiellement corporel. 

La frilosité de Leibniz se comprend d’autant plus difficilement qu’il utilise fréquemment 

des arguments analogiques, et ce dès le début de ses travaux juridiques486 et jusque dans ses 

réflexions linguistiques, métaphysiques, éthiques et épistémologiques. Christian Leduc établit 

une liste des fonctions que recouvre l’analogie dans les textes leibniziens.487 Elle permet tout 

d’abord de découvrir des relations de proportion ou de dérivation que les autres raisonnements 

ne rendent pas visibles ; elle offre ensuite la possibilité de se représenter des choses qui seraient 

 
485 Dans sa thèse, Alix Grumelier se demande si la littérature n’aurait pas négligé l’usage et l’importance des 

analogies utilisées par Descartes. Entre autres, il s’intéresse à celles que Descartes emploie pour penser Dieu, et 

démontre que l’accusation de « volontarisme » ne tient pas compte de plusieurs critères, à savoir : 1) que, 

concernant l’analogie royale, Descartes fait référence à un roi idéal dans le contexte d’une monarchie de droit 

divin, loin de l’image d’un prince capricieux (sur ce point, voir la lettre à Elisabeth de septembre 1646) ; 2) que la 

distinction entre volonté et entendement divins n’a de valeur que pour nous et consistent en un seul et même acte 

chez Dieu ; 3) que, dans la mesure où nous ne pouvons approcher la nature divine ni par les choses extérieures ni 

par elle-même, nous sommes contraints de chercher à y accéder via nous-mêmes, et donc via notre rapport à l’idée 

innée d’infini. Alix Grumelier montre ainsi que les analogies chez Descartes ont le rôle pédagogique qu’ont les 

figures pour le géomètre : elles ne sont ni de pures fictions faites pour orner son propos, ni des identifications. Il 

s’agit d’analogies au sens où elles établissent des proportions, avec parfois une attribution d’ordre extrinsèque 

comme dans le cas du rapprochement de Dieu et de l’âme humaine à partir de l’idée de nature intelligible (voir la 

lettre à Silhon de mars 1637, ainsi que les Réponses aux Secondes objections). Ainsi l’auteur conclut-il : « Si 

Descartes fut un excellent géomètre, il ne fut pas si sot qu’il ne sût parler sans figures. L’explication analogique 

de l’incompréhensibilité divine est sans doute l’une des plus marquantes, car elle fait l’objet d’un renouvellement 

constant, Descartes passant de la majesté royale au toucher d’une montagne, puis à l’imagination d’un chiliogone 

et à la vue de la mer, pour finir par la connaissance du triangle. Comme si le lecteur avait le choix d’opter pour le 

modèle qui conviendra le mieux à son expérience, à son goût et à son intelligence. », Les Analogies dans la 

métaphysique de Descartes, Université de Nantes, Nantes, 2020, p. 525 : voir en particulier les pages 357 à 384 et 

les pages 462 à 489. 
486 Dans le Specimen quaestionum philosophicarum ex Jure collectarum, écrit en 1664, il définit d’ailleurs 

l’analogie de façon très classique comme une proportion ou une similitude : « Et certainement l’analogie ou la 

proportion est une raison ou une similitude de raisons, comme 2 est à 4 ce que 8 est à 16. Et aussi, puisque l’espèce 

détermine une convention d’individus, alors deux espèces, dans lesquelles se trouvent des conventions, sont 

réunies et leur genre est abstrait, et dans celui-ci la convention des deux conventions est également abstraite. » La 

traduction est celle de Christian Leduc lorsqu’il cite ce passage dans « L’autonomie épistémologique de l’analogie 

chez Leibniz », Les Etudes philosophiques, 163/3, 2016, pp. 337-356. 
487 Ibid. 



227 

 

sinon inconcevables ; enfin, elle révèle des structures de proportionnalité dans les cas où, 

précisément, il n’y a pas de similitude. Les deux dernières fonctions sont contredites par la 

critique que fait Leibniz à Newton, et il est d’autant plus difficile de comprendre que Leibniz 

refuse l’analogie du savant anglais lorsqu’il avance qu’il n’y a que par comparaison que nous 

pouvons, en tant que nous sommes des êtres finis, nous représenter ce que sont les facultés 

divines.488 Cette démarche s’apparente à celle, anthropomorphique, des Ecritures, dont Leibniz 

dit dans l’article 2 du Discours de métaphysique qu’elle a une valeur certaine.489 Face à cette 

apparente contradiction, Christian Leduc défend la thèse selon laquelle le rapport de Leibniz à 

l’analogie évolue au fil du temps : tout en continuant à l’utiliser de façon assez souple dans 

plusieurs domaines, il en donne une définition de plus en plus précise lorsqu’il l’utilise dans le 

champ de la métaphysique. 

Nous pensons que l’ambiguïté-même de la forme de l’analogie explique en partie l’attitude 

ambivalente de Leibniz vis-à-vis de ce type de raisonnement en général et son rejet radical du 

sensorium Dei. Le mot « analogie » renvoie en effet à deux fonctions qui peuvent être tout à 

fait distinctes l’une de l’autre : une analogie peut être une simple proportion, à but souvent 

pédagogique et parfois heuristique, ou elle peut être dite « d’attribution ». Ces deux fonctions 

se comprennent dans une histoire qui remonte à la définition d’origine mathématique qu’en 

donne Aristote :  

 
488 Le §48 de la Monadologie établit qu’« il y a en Dieu la Puissance, qui est la source de tout, puis la Connaissance 

qui contient le détail des Idées, et enfin la Volonté, qui fait les changements ou productions selon le principe du 

meilleur. Et c’est ce qui répond à ce qui, dans les Monades créées, fait le Sujet ou la Base, la Faculté perceptive et 

la Faculté Appétitive. Mais en Dieu ces attributs sont absolument infinis ou parfaits ; […] », Discours de 

métaphysique, suivi de Monadologie, et autres textes, édition établie, présentée et annotée par Michel Fichant, 

Gallimard, collection folio essais, Paris, 2004, pp. 231-232. C’est également ce qu’on lit dans le §14 des Principes 

de la nature et de la grâce fondés en raison :  « […] L’esprit n’a pas seulement une perception des ouvrages de 

Dieu, mais il est même capable de produire quelque chose qui leur ressemble, quoique en petit. Car, pour ne rien 

dire des merveilles des songes, où nous inventons sans peine, (mais aussi sans en avoir la volonté), des choses, 

auxquelles il faudroit penser longtemps pour les trouver, quand on veille  ; notre Ame est Architectonique encore 

dans les Actions volontaires : et découvrant les sciences suivant lesquelles Dieu a reglé les choses (PONDERE, 

MENSURA, NUMERO, etc.), elle imite dans son departement et dans son petit monde, où il lui est permis de 

s’exercer, ce que Dieu fait dans le grand. », Principes de la nature et de la grâce fondés en raison¸ édités et 

présentés par André Robinet, Presses Universitaires de France, collection Bibliothèque de philosophie 

contemporaine, Paris, 1954, pp. 55-57. 
489 Leibniz, Gottfried Wihelm. Discours de métaphysique et Correspondance avec Arnauld, introduction et 

commentaire de Georges Le Roy, 6ème édition, Vrin, collection Bibliothèque des textes philosophiques, Paris, 

1993. « Ainsi je suis fort éloigné du sentiment de ceux qui soutiennent qu’il n’y a point de règles de bonté et de 

perfection dans la nature des choses, ou dans les idées que Dieu en a ; et que les ouvrages de Dieu ne sont bons 

que par cette raison formelle que Dieu les a faits. Car si cela était, Dieu, sachant qu’il en est l’auteur, n’avait que 

faire de les regarder par après et de les trouver bons, comme le témoigne la sainte écriture, qui ne paraît s’être 

servie de cette anthropologie que pour nous faire connaître que leur excellence se connaît à les regarder en eux-

mêmes, lors même qu’on ne fait point de réflexion sur cette dénomination extérieure toute nue, qui les rapporte à 

leur cause. Ce qui est d’autant plus vrai, que c’est par la considération des ouvrages qu’on peut découvrir l’ouvrier. 

Il faut donc que ces ouvrages portent en eux son caractère. », p. 37-38. 



228 

 

De plus, certaines choses sont une selon le nombre, d’autres selon l’espèce, 

d’autres selon le genre, d’autres selon l’analogie : selon le nombre, celles 

dont la matière est une ; selon l’espèce, celles dont l’énoncé est un ; selon le 

genre, celles qui ont la même figure de prédication ; selon l’analogie, toutes 

celles qui sont comme une chose en relation avec une autre.490 

Aristote la préconise et l’utilise à plusieurs reprises et dans plusieurs domaines : nous la 

trouvons en métaphysique491, dans ses traités de physique492, en linguistique, en rhétorique et 

en politique. Si la définition qu’il en donne renvoie en général à une mise en rapport 

proportionnelle, les logiciens et théologiens médiévaux s’aperçoivent qu’il n’utilise pas le 

terme d’« analogie » mais celui d’ « unité » lorsqu’il parle des différents sens de l’être. 

Autrement dit, si l’être se dit en plusieurs sens, ce n’est pas par simple homonymie mais par 

rapport à une unité – une substance – ou, dans le cas des prédicats, par rapport à un sujet 

unique.493 Par conséquent au Moyen Âge, tout en étant utilisée en sémantique, en métaphysique 

et en théologie, l’analogie désigne soit l’analogie de proportion (celle qu’Aristote appelle à 

proprement parler « analogie »), soit l’analogie d’attribution (celle qui renvoie à l’unité dans 

laquelle s’ancrent les différents sens de l’être selon Aristote). On cherche alors à distinguer les 

différents usages de l’analogie en fonction à la fois des objets sur lesquels ils portent (des 

choses ? des idées ? des mots ?) et des possibilités argumentatives ou métaphysiques qu’ils 

ouvrent. Jennifer E. Ashworth, à la suite d’une analyse du Super tractatum fallaciarum de 

Gauthier Burley, affirme ainsi qu’il existe : 1) l’analogie selon le concept, 2) l’analogie selon 

la chose et 3) l’analogie selon le transfert de sens. Dans le troisième cas, il s’agit des mots 

équivoques, tel que le mot « pied ».494 Dans les Questions sur les Réfutations sophistiques, un 

manuscrit anglais anonyme du XIVe siècle, il est question 1) de l’analogie d’une cause par 

rapport à ce qui est causé (que ce soit dans les choses ou dans les concepts), 2) de l’analogie 

des genres par rapport aux espèces et 3) de l’analogie comme transfert de sens dû à une 

 
490 Aristote, Métaphysique, Δ, 6, 1016b31-35, Œuvres complètes, Op.cit., p. 1809. 
491 Ibid., Θ, 6, 1048a35-b4 : « […] il ne faut pas chercher une définition de tout, mais il faut aussi saisir l’analogie : 

par exemple ce qui bâtit est à ce qui est capable de bâtir comme ce qui est éveillé à ce qui dort, ce qui voit à ce qui 

a les yeux fermés mais possède la vue, ce qui est séparé de la matière à la matière et ce qui est achevé à ce qui est 

inachevé. », p. 1874. 
492 Par exemple, en Physique, I, 7, 191a : « Quant à la nature sous-jacente, elle est connaissable par analogie. En 

effet, ce que l’airain est à la statue, le bois au lit, ou la matière, c’est-à-dire l’informe avant qu’il ait reçu la figure, 

à n’importe laquelle des choses qui ont une figure, cette nature sous-jacente l’est à la substance, au ceci et à 

l’étant. », Ibid., p. 530. 
493 Hesse, Mary B. « Aristotle’s Logic of Analogy », The Philosophical Quarterly, volume 15, n°61, 1965, pp. 

328-340. 
494 Ashworth, Jennifer E. Les théories de l’analogie du XIIe au XVIe siècle, Vrin, collection Conférences Pierre 

Abélard, Paris, 2008. 



229 

 

similitude (principalement sémantique). Jennifer E. Ashworth établit un parallèle entre le 

troisième mode de Gauthier Burtley et le troisième mode du manuscrit anglais, tous deux hérités 

de la définition aristotélicienne de la métaphore495, pour montrer que l’analogie est de moins en 

moins utilisée dans le cadre de la stricte sémantique pour être de plus en plus présente dans 

celui de l’étude des rapports entre les concepts – et en particulier de ceux de l’être (esse) et de 

l’étant (ens). Les liens se tissent ainsi plus étroitement entre l’analogie et l’ontothéologie, et la 

fonction d’attribution conduit à s’interroger sur le sens des noms qui sont donnés à la divinité. 

 Récemment et à la suite des travaux de Mary Hesse496, Paul Bartha a proposé une 

nouvelle classification en essayant de tenir compte, bon gré mal gré, de la diversité des champs 

du savoir et de l’agir humains qui usent de ce qu’il appelle le « parallel reasoning ».497 En 

croisant l’histoire médiévale de l’analogie en Europe et le travail de Paul Bartha, peut-être 

pourrons-nous mieux comprendre la nature de l’analogie newtonienne. Précisons donc que Paul 

Bartha part de l’idée selon laquelle une analogie est bonne à partir du moment où elle respecte 

une condition minimale, le « potential for generalization ».498 Ainsi discerne-t-il quatre types 

d’analogies qui ont pour point commun de partir d’une ou plusieurs similitudes observées (P) 

et d’en inférer une ou plusieurs autres similitudes hypothétiques (Q) : 

❖ L’analogie prédictive : P → Q 

❖ L’analogie explicative : Q → P. Puisque Q permet d’expliquer P, alors il est possible que 

quelque chose de similaire à Q (Q*) explique un phénomène similaire à P (P*) 

❖ L’analogie fonctionnelle : P ↔ Q 

❖ L’analogie corrélative (statistique) : P ↓ Q 

 
495 « La métaphore est un transfert de sens d’un mot : un transfert du genre à l’espèce, de l’espèce au genre, de 

l’espèce à l’espèce, ou bien un transfert par analogie. », explique Aristote dans la Poétique, Op.cit., 1457b-

1458a15, pp. 2786-2788. 
496 Hesse, Mary B. « On Defining Analogy », Proceedings of the Aristotelian Society, 1959-1960, New Series, 

volume 60, 1959-1960, pp. 79-100 ; Models and Analogies in Science, University of Notre Dame Press, Indiana, 

1970. 
497 Bartha, Paul F.A. By Parallel Reasoning. The construction and evaluation of analogical arguments, Oxford 

University Press, 2010, pp. 96-97. Nous remercions vivement Shahid Rahman pour ses précisions sur les usages 

juridiques de l’analogie et sur ses conseils de lecture. 
498 « A good analogical argument is one where at minimum, there is no compelling reason to deny that the prior 

association that obtains in the source domain could be generalized in a way that extends to the target domain. », 

Ibid., p. 25. Autrement dit, la ou les idées centrales dans la première comparaison (A/B) doivent être tenues, ou du 

moins ne pas être connues comme ne pouvant pas être tenues, comme plausibles prima facie. Plus leur rapport est 

plausible, plus la démonstration analogique est forte. Si un raisonnement parallèle ne respecte pas cette condition, 

alors la généralisation est fallacieuse. 



230 

 

Par rapport aux deux types d’analogie tels qu’ils sont distingués au Moyen Âge par les 

théologiens, l’analogie du sensorium Dei semble bien n’être qu’une analogie de proportion et 

non une analogie d’attribution. C’est pourquoi Clarke insiste tant sur le fait qu’il ne s’agisse 

que d’une analogie et qu’elle ne conduise à aucun panthéisme : Newton utilise l’analogie en 

théologie de la même manière que nous l’utilisons en mathématiques. Le mot « sensorium » 

n’attribue pas à Dieu un sensorium, que ce soit en acte ou en puissance. Il fait signe vers le 

rapport que Dieu entretient vis-à-vis du monde à partir de celui qu’un être vivant entretient vis-

à-vis des données sensorielles captées par ses sens et transmises par son système nerveux. Il 

semble que, pour reprendre la tripartition médiévale de Burley et du manuscrit anonyme anglais 

donnée plus haut, il s’agisse d’un transfert de sens du mot équivoque « sensorium » pris dans 

son sens latin premier, à savoir le lieu ou le siège d’une sensation.499 Dans le cas des créatures 

douées de sensations, peut-être ce lieu est-il aussi ou d’abord un organe (la glande pinéale, le 

cerveau, etc.), mais bien que ce soit le sens donné par les dictionnaires grecs et par celui de 

Goclenius, c’est un sens particulier à la tradition grecque (et scolastique).  

Cette analogie s’apparente en outre, dans la typologie de Paul Bartha, à l’analogie 

explicative : 

ANALOGIE EXPLICATIVE ANALOGIE DU SENSORIUM DEI 

Soit Q, une similitude hypothétique, 

 

 

 

Soit P, une similitude observée, 

 Soit l’existence hypothétique d’un sensorium 

dans lequel la substance sensible de l’animal 

prend connaissance des données sensorielles, 

 

Soit le fait observé que l’animal a des perceptions 

sensibles 

 

Q → P, 

 

L’existence hypothétique d’un sensorium → le 

fait que l’animal a des perceptions sensibles 

 

 
499 Le Gaffiot, après avoir défini le sensorium comme le siège de la sensation, renvoie au commentaire des Topiques 

d’Aristote, 8, 5, par Boèce. Or, lorsqu’on consulte le texte (Boethius. De topicis differentiis, translated, with notes 

and essays on the text by Eleonore Stump, Cornell University Press, collection Cornell Classics in Philosophy, 

Ithaca and London, 1978), on se rend compte qu’il s’agit d’une erreur. L’éditeur de la Sentencia libri De anima 

écrit dans une note en bas de page : « Les humanistes ont bien senti la nécessité d’un mot technique pour rendre 

aisthètéérion [employé par Aristote] : ils ont adopté le mot « sensorium », appelé à une longue fortune, mais dont 

l’histoire reste à faire. », Thomas d’Aquin. Sancti Thomae Aquinatis Opera omnia, tome XLV, 1, Commissio 

leonina, Vrin, Paris, 1984, p. 177, note 1. Dans l’introduction d’un numéro de revue (« L’ouïe dans la pensée 

européenne au XVIIIe siècle), Clémence Couturier Heinrich rappelle également que cette attribution est erronée : 

« Introduction », Revue germanique internationale, n°27, 2018, pp. 5-19, note 45. 



231 

 

Or, puisque Q permet d’expliquer P, alors il est 

possible que quelque chose de similaire à Q (Q*) 

explique un phénomène similaire à P (P*), 

 

Or, puisque l’existence hypothétique d’un 

sensorium permet d’expliquer le fait que l’animal 

ait des perceptions sensibles, alors il est possible 

que quelque chose de similaire au sensorium 

explique le fait que Dieu ait des perceptions 

sensibles du monde, 

 

Donc Q est à P ce que Q* est possiblement à P*. Donc le sensorium est à l’animal ce que [quelque 

chose de similaire au sensorium] est 

possiblement à Dieu. 

  

En outre, deux critères renforcent la similitude et donc le rapport de proportion entre la 

relation de l’animal à ses sensations et la relation de Dieu à sa création : la substance (l’âme ?) 

sensitive de l’animal et Dieu sont des êtres vivants et présents à ce qu’ils perçoivent. Tandis 

que pour Leibniz et dans la perspective scolastique de l’analogie d’attribution, l’ajout de ces 

deux critères semble n’être qu’une preuve de plus d’un panthéisme newtonien qui ne dirait pas 

son nom, pour le mathématicien Newton ces deux critères permettent simplement de mieux 

penser une relation de proportion. 

Newton est sans doute au fait de l’histoire compliquée de l’analogie et, même sans cela, 

il peut comprendre le risque théologique qu’il court à parler d’un sensorium de Dieu. De plus, 

si ce n’est qu’une similitude, pourquoi la maintient-il coûte que coûte dans sa correspondance 

avec Leibniz ? S’agit-il seulement d’une expression de son orgueil ? D’un désir de ne rien céder 

à celui avec qui il a déjà été mis en compétition dans la querelle sur la découverte du calcul 

infinitésimal ? Il nous semble que ce serait une bien petite raison par rapport à l’accusation 

d’athéisme qu’il encourt, et que nous pouvons en avancer d’autres, toutes complémentaires. 

Tout d’abord, rappelons brièvement que l’analogie peut avoir un rôle heuristique important, 

en particulier dans les sciences de la nature. Cette fonction, mise en avant par Aristote dans sa 

Physique, est d’autant plus centrale à l’âge classique qu’elle participe du développement de 

l’approche mécaniste de la nature et de sa recherche de lois et de définitions universelles.500 Il 

 
500 A titre d’exemple, Descartes insiste sur la valeur de l’analogie comme lorsqu’il écrit, dans la Règle VIII des 

Règles pour la direction de l’esprit que c’est grâce à ce procédé qu’il est possible d’acquérir de nouvelles 

connaissances dans un domaine qui ne nous était auparavant pas familier. C’est par exemple le cas de cet homme 

qui n’aurait qu’une culture mathématique et voudrait comprendre la ligne anaclastique : il commencerait par 

observer qu’elle dépend d’une proportion entre les angles de réfaction des rayons lumineux par rapport aux angles 

d’incidence, et que cette proportion est elle-même relative aux différences entre les milieux. En allant plus loin sur 



232 

 

n’est donc pas étonnant qu’un physicien et mathématicien tel que Newton y ait spontanément 

recours. Cette familiarité est sans doute accentuée par sa pratique d’alchimiste et par 

l’intériorisation des représentations intellectuelles qui y président et qui en découlent. En effet, 

l’un des points communs aux divers courants alchimiques est l’idée selon laquelle tout fait écho 

à tout ou, autrement dit, est en sympathie avec tout. C’est une conception plus ou moins poussée 

selon les alchimistes et qui renvoie, en dernière instance, au principe resté célèbre de La Table 

d’émeraude : 

Ce qui est en haut est comme ce qui est en bas.501 

La nature, depuis le règne minéral de l’infiniment petit jusqu’aux mouvements des planètes 

en passant par les végétaux et les animaux, manifeste une cohérence qui découle des affinités 

des éléments qui la composent et des règles de proportions qui les régissent.502 La présence 

dans chaque royaume du sel, du mercure et du soufre – les trois principes alchimiques – conforte 

ce système de renvois et de signatures. 503 

En-dehors de cette souplesse intellectuelle et cette habitude d’utiliser l’analogie, la 

démarche de Newton peut en outre se comprendre comme le choix d’une façon mesurée de 

parler de Dieu. Les images permettent en effet de parler de façon détournée de quelque chose 

qui excède les bornes du langage et de l’entendement. Elles permettent de s’approcher des 

objets qui ne peuvent pas être dits par des concepts généraux ou équivoques. C’est a fortiori le 

cas en théologie, où deux voies sont possibles : généralement, il s’agit soit de choisir des images 

sensibles qui ressemblent à la divinité dont on veut parler, soit de choisir des images qui en sont 

 
le chemin de la vérité, il lui faudrait s’interroger sur la nature de l’action des rayons lumineux pour comprendre 

pourquoi il existe des variations en fonction des milieux qu’ils traversent pour, in fine, se poser la question la plus 

générale, à savoir : qu’est-ce qu’une puissance naturelle ? « Une fois qu’il aura, ajoute Descartes, par intuition 

intellectuelle, clairement aperçu ce point, il refera ce chemin en sens inverse, en passant par les mêmes degrés, 

conformément à la cinquième règle ; et, si, dès le second degré, il ne parvient pas à comprendre la nature de l’action 

de la lumière, il énumérera, selon la septième règle, toutes les autres puissances naturelles, de manière à utiliser la 

connaissance d’une autre de ces puissances pour comprendre aussi celle-là, au moins par analogie [per 

imitationem] […]. », AT XI, 392-400. Voir également le début de la Règle XIV, AT X, 438-452. Sur l’usage 

épistémologique de l’analogie en général chez Descartes : Statile, Glenn. « The Necessity of Analogy in Cartesian 

Science », The Philosophical Forum, 30/3, 1999, pp. 217-232 ; Manning, Gideon. « Analogy and Falsification in 

Descartes’ Physics », Studies in History and Philosophy of Science, 43/2, 2012, pp. 402-411. 
501 Hermès Trismégiste. La Table d’Émeraude, et sa tradition alchimique, préface de Didier Kahn, Les Belles 

Lettres, collection Aux sources de la tradition, Paris, 1994. Cette version de l’aphorisme II est celle de la traduction 

française de la version latine par Hortulain au XIVe siècle : « Ce qui est en bas, est comme ce qui est en haut : & 

ce qui est en haut, est comme ce qui est en bas, pour faire les miracles d’une seule chose. », p. 43. 
502 Joly, Bernard. « « Ce qui est en haut est comme ce qui est en bas. » Proportions chimiques et relations 

cosmologiques dans l’alchimie de la Renaissance », Proportions. Science-Musique-Peinture et architecture, 2011, 

pp. 107-117 ; Halleux, Robert. Les textes alchimiques, Brepols, collection Typologie des sources du Moyen Âge 

occidental, Turnhout, 1979, pp. 138-140. 
503 Joly, Bernard. La rationalité de l’alchimie au XVIIe siècle, Op.cit. ; Newton, William R. Promethean Ambitions, 

Alchemy and the Quest to Perfect Nature, The University of Chicago Press, Chicago, 2004 ; Figala, Karin, 

« Newton’s alchemy », in The Cambridge Companion to Newton, 2004, pp. 370-386. 



233 

 

éloignées et qui sont comme autant de manifestations voilées dont le sens attend d’être 

déchiffré. Cette façon paradoxale de parler de Dieu à partir d’images qui n’y ressemblent pas 

de prime abord, voire qui provoquent l’étonnement ou le mépris, c’est la voie de la théologie 

symbolique.504 Comme l’explique Umberto Eco505, elle permet d’éviter le silence préconisé par 

l’attitude mystérique sans tomber, de l’autre côté, dans un discours théophanique qui multiplie 

les idoles et résorbe l’écart entre le sens littéral et le sens figuré des mots. La théologie 

symbolique renvoie à un discours qui ne s’interdit pas d’user d’images et de comparaisons tout 

en leur accordant le statut de symboles à décrypter. Elle permet de satisfaire dans une certaine 

mesure la volonté de parler d’une divinité qui excède les bornes du langage, et c’est ainsi que 

se comprend par exemple ce qu’écrit le Pseudo-Denys lorsqu’il encourage dans La Hiérarchie 

céleste à parler positivement de Dieu sans chercher à dire Dieu.506 Dans cette perspective, un 

passage des Noms divins attire l’attention : il y écrit que Dieu est à la fois grand car il « contient 

tout lieu » et petit… 

… puisqu’il est présent de façon immédiate partout et en tout être, puisqu’il 

agit pourtant et qu’il pénètre « jusqu’au lieu où l’âme se sépare du corps, et 

les tendons », jugeant les désirs et les « intentions du cœur », ou pour mieux 

dire de tous les êtres ; car « à son regard aucune créature n’est invisible ». 

 
504 Boulnois, Olivier. « La théologie symbolique face à la théologie comme science », Revue des sciences 

philosophiques et théologiques, n°95, 2011, pp. 217-250. L’auteur souligne le fait que la théologie symbolique 

repose sur la croyance selon laquelle Dieu aurait laissé des traces dans le monde et la fait remonter aux Oracles 

chaldaïques, dont il cite entre autres le fragment 108 : « Car l’Intellect du Père a semé les symboles à travers le 

monde, lui qui pense les intelligibles, que l’on appelle indicibles beautés. ». Par conséquent, « Le mérite du 

symbole dissemblable est de ne pas se donner pour une image adéquate de Dieu : c’est la force de sa négativité, 

qui le rend préférable à l’image. De plus, il renvoie à Dieu par une sorte de court-circuit, de contact immédiat des 

contraires : le contre-nature renvoie à l’au-delà de la nature, l’irrationnel par défaut à l’au-delà de la raison, etc. Le 

symbole agit selon une affinité élective, selon un rapport d’attraction et de contiguïté, et même de contrariété, et 

non de ressemblance. Le choc du monstrueux, du difforme et du dissemblable possède une dimension sacrée qui 

renvoie immédiatement à la transcendance du divin. », p. 223. Voir aussi : Rocques, René. « Symbolique et 

théologie négative chez le Pseudo-Denys », Bulletin de l’Association Guillaume Budé, 1954, pp. 97-112. 
505 Eco, Umberto. « De la métaphore à l’analogia entis », in Ecrits sur la pensée au Moyen Âge, 2016, pp. 588-

624. 
506 « Ainsi puisque les négations sont vraies en ce qui concerne les mystères divins, tandis que toute affirmation 

demeure inadéquate, il convient mieux au caractère secret de Celui qui reste en soi indicible de ne révéler 

l’invisible que par des images sans ressemblance. […] Que […] des métaphores sans ressemblance soient plus 

aptes à élever spirituellement notre intelligence, je ne pense pas qu’aucun homme sensé puisse en disconvenir ; 

des figures sacrées de nature plus relevée induiraient vraisemblablement en erreur plus d’un homme, car elles les 

pousseraient à imaginer les essences célestes comme des figures d’or ou comme des êtres lumineux lançant des 

rayons, de belle stature, revêtus de somptueux vêtements, resplendissant de feux inoffensifs, ou sous toutes les 

autres formes du même genre dont la théologie a fait usage pour représenter les intelligences célestes. Pour 

épargner un tel péril à ceux dont l’intelligence n’a jamais dépassé le plan de la beauté sensible, la haute sagesse 

des théologiens a saintement condescendu à user de métaphores sans ressemblance [avec leur objet] », La 

Hiérarchie céleste, II, §3, p. 191, dans les Œuvres complètes du Pseudo-Denys l’aréopagite, traduction, 

commentaire et notes de Maurice de Gandillac, Aubier, collection Bibliothèque philosophique, Paris, 1943. Voir 

également : Luisa Valente, Logique et théologie, Les écoles parisiennes entre 1150 et 1220, Vrin, collection Sic 

et Non, Paris, 2008, et en particulier les pages 55 et 86-90. 



234 

 

Mais cette Petitesse échappe à la quantité, à la grandeur, à la limitation, à 

la finitude, à la définition. Elle contient tout et rien ne la contient.507 

L’insistance du Pseudo-Denys sur cette présence immédiate de Dieu jusque dans un lieu 

d’interaction entre l’âme et le corps ne manque pas de faire penser à la thèse newtonienne d’une 

présence divine en quelque sorte in medias res dans le monde. Le lien entre l’analogie du 

sensorium Dei et la théologie symbolique se tisse d’autant plus lorsque nous considérons la 

façon dont Bonaventure l’utilise. Dans L’Itinéraire de l’esprit vers Dieu, il part de ce même 

présupposé de l’existence de traces ou de vestiges laissés par la divinité dans sa création et 

affirme que ce n’est pas simplement à partir de la création, mais dans la création elle-même 

qu’il est possible de remonter jusqu’à Dieu. Il n’est alors pas question de remonter vers Dieu 

pour ou en s’éloignant du sensible, mais de tenir ensemble et de manière droite deux 

dialectiques en un seul geste intellectuel.508  

Certes, Newton ne souscrit pas à la démarche de la théologie symbolique dans la mesure 

où, premièrement, il n’en fait ouvertement jamais mention et où, deuxièmement, elle repose 

plus ou moins fortement selon les théologiens sur la figure du Christ entendu comme vestige 

principal. Néanmoins il paraît intéressant de souligner par ce détour que la position physico-

théologique de Newton et que l’analogie qu’il propose dans les Questions 28 et 31 de l’Optique 

ne sont pas dénuées d’une assise théologique ancienne509, mais ne sont surtout pas de simples 

utilisations d’un monde sensible qui n’aurait pas de valeur en lui-même. L’intérêt de Newton 

pour les phénomènes chimiques et physiques n’est pas un intérêt superficiel qui dissimulerait 

un mépris du sensible et un désir unique de s’approcher de Dieu. La connaissance de Dieu guide 

ses recherches et c’est ce qui fait qu’il ne se satisfait pas d’un strict mécanisme. Les phénomènes 

 
507 Pseudo-Denys, Noms divins, IX, §2, Op.cit., p. 155. 
508 Solignac, Laure. « De la théologie symbolique comme bon usage du sensible chez saint Bonaventure », Revue 

des sciences philosophiques et théologiques, n°95, 2011, pp. 413-428 ; Bonaventure. Itinéraire de l’esprit vers 

Dieu, introduction, traduction et notes d’Henry Duméry, Vrin, collection Bibliothèque des textes philosophiques, 

5ème édition, Paris, 1986, chapitre I, pp. 26-43. 
509 Suarez-Nani, Tiziana. « Le lieu et l’esprit : échos du Moyen Âge dans la correspondance de Descartes avec 

Henry More », in Descartes en dialogue, 2019, pp. 159-188. Dans ce chapitre, Tiziana Suarez-Nani s’intéresse à 

cette histoire médiévale de la pensée du rapport de Dieu au monde. « La thèse de l’omniprésence divine par sa 

puissance trouvait sa source dans le traité De fide orthodoxa de Jean Damascène. Développant des motifs déjà 

présents chez les Pères grecs, notamment chez le Pseudo-Denys, Jean Damascène affirmait que Dieu n’est pas 

dans un lieu, mais « est son propre lieu, emplissant tout, se trouvant au-dessus de tout et lui-même maintenant 

tout ». Il s’ensuivait que ce qu’on appelle « lieu de Dieu », c’est l’endroit où son action vient se produire. Il se 

répand en effet à travers toutes choses sans y être mêlé ». Ces affirmations sont à l’origine de la position qui sera 

développée et partagée par tous les penseurs du Moyen Âge, lesquels vont rejeter tout mélange de l’esprit divin à 

la matière et opter pour une présence par mode d’activité causale. L’autorité de Jean Damascène sera renforcée 

par celle de Pierre Lombard, qui formulera à son tour l’idée de la présence divine dans l’univers au moyen de sa 

puissance. Recueillant la tradition médiévale qui le précède, Gabriel Biel va défendre la même position, la justifiant 

dans une optique proche de celle de Guillaume d’Ockham. », pp. 175-176. 



235 

 

sensibles ont une valeur en eux-mêmes, dans la mesure où, justement, ils font signe vers la 

présence divine depuis l’intérieur d’eux-mêmes. C’est dans ce sens que l’analogie du sensorium 

Dei n’est pas problématique pour Newton : certes, elle n’est qu’une analogie, mais elle est aussi 

une manière de signifier Dieu à l’intérieur d’un sensible qui ne lui est pas étranger et qui possède 

la dignité de son créateur. C’est de la sorte que nous pouvons comprendre que Newton, qui juge 

que la doctrine d’une anima mundi et que les idoles anthropomorphiques sont de graves 

corruptions de la religion primitive, ne s’inquiète pas de l’analogie qu’il propose. Pour 

reprendre les mots de Bonaventure, sans doute considère-t-il qu’il utilise le monde sensible de 

façon droite lorsqu’il pense le rapport de Dieu au monde matériel à partir de celui de l’âme 

animale aux données sensorielles fournies par son corps. En ce sens, donc, l’espace comme 

sensorium parle de Dieu sans dire Dieu. 

d. Un espace infini, des mondes possibles 

Si James Gregory dit juste, Newton aurait souhaité que cette analogie, et en particulier sa 

seconde formulation, n’attire pas l’attention. C’est peut-être pour cette raison que la Question 

31, contrairement à ce qu’il se passe dans la Question 28, ne se clôt pas sur elle. Newton va à 

la ligne et revient à la question de la création de la matière : 

Comme l’Espace est divisible à l’infini, & que la Matière n’est pas 

nécessairement dans toutes les parties de l’Espace, il faut convenir aussi que 

Dieu peut créer des particules de Matière de différentes grosseurs & figures 

en différents nombres, & en différentes quantités par rapport à l’Espace 

qu’elles occupent, & peut-être même de différentes densités & de différentes 

forces ; & diversifier par là les Lois de la Nature, & faire des Mondes de 

différentes espèces en différentes parties de l’Univers. Je ne vois du moins 

aucune contradiction en tout cela.510 

De deux affirmations, présentées comme des états de fait : 

(1) [Parce que] l’espace est divisible à l’infini… 

(2) [et parce que] la matière n’est pas nécessaire partout… 

 
510 PC, pp. 491-492. « And since Space is divisible in infinitum, and Matter is not necessarily in all places, it may 

be also allow’d that God is able to create Particles of Matter of several Sizes and Figures, and in several 

Proportions to Space, and perhaps of different Densities and Forces, and thereby to vary the Laws of Nature, and 

make Worlds of several sorts in several Parts of the Universe. At least, I see nothing of Contradiction in all this », 

BC, p. 404. 



236 

 

… Newton en déduit deux autres thèses : il n’est donc pas contradictoire de penser que Dieu 

puisse : 

(3) … créer des particules de différentes sortes en fonction de la portion d’espace qu’elles 

occupent, 

(4) … ainsi que diversifier les lois de la nature et donc créer des mondes différents qui 

occuperaient l’univers, pris comme totalité. 

Ce passage rappelle celui du « De Gravitatione » dans lequel Newton justifiait l’infinité de 

l’espace à partir de la possibilité de pouvoir toujours imaginer qu’il y a quelque chose au-delà 

des bornes dans lesquelles nous serions tentés de l’enfermer. Nous avions soulevé à cette 

occasion le lien entre la thèse de l’illimitation du monde et celle d’une pluralité des mondes. Ce 

que nous voyons ici, c’est une explicitation de ce rapport autrefois implicite et un intérêt pour 

une diversité de mondes possibles. Toutefois, en dépit de son corpuscularisme, Newton n’en 

vient pas à admettre qu’il puisse exister différents mondes à partir des axiomes des atomistes 

de l’Antiquité. Tandis que pour eux cette conclusion était nécessaire et se justifiait par la 

quantité illimitée des atomes511 et par la limitation de notre connaissance sensible512, pour 

Newton elle est avancée comme une possibilité à l’intérieur d’un espace très vide, dans lequel 

 
511 Epicure écrit à ce sujet dans La Lettre à Hérodote, 45 : « […] les mondes sont en nombre illimité, tant ceux 

semblables à celui-ci, que les autres dissemblables. En effet, comme les atomes sont en nombre illimité, ainsi qu’il 

a été démontré à l’instant, ils sont emportés au plus loin ; car les atomes, tels qu’on les décrit, dont pourrait naître 

un monde, ou par lesquels il pourrait être produit, ne sont pas épuisés en un seul monde, ou en un nombre limité 

de mondes, ni dans tous ceux qui sont tels que celui-ci, ni ans tous ceux qui en sont différents. Si bien que rien ne 

s’oppose au nombre illimité des mondes. », Lettres, maximes, sentences, traduction, introduction et commentaire 

de Jean-François Balaudé, Le Livre de Poche, collection Classiques de la philosophie, Paris, 1994, p. 256. 
512 C’est un argument qui se trouve par exemple dans La Lettre à Pythoclès, §88-90 : « Un monde est une 

enveloppe du ciel, qui enveloppe astres, terre et tout ce qui apparaît, qui s’est scindée de l’illimité, qui se termine 

par une limite ou rare ou dense, dont la dissipation bouleversera tout ce qu’elle contient ; et elle se termine sur une 

limite soit en rotation soit en repos, avec un contour rond, triangulaire ou quel qu’il soit ; car tous sont possibles : 

rien de ce qui apparaît ne s’y oppose dans ce monde-ci, où il n’y a pas moyen de saisir ce qui le termine. Mais il y 

a un moyen de saisir qu’à la fois de tels mondes sont en nombre illimité, et qu’aussi un tel monde peut survenir 

tant dans un monde que dans un inter-monde, comme nous appelons l’intervalle entre des mondes, dans un lieu 

comportant beaucoup de vide, mais pas dans un veste lieu pur et vide, comme le disent certains et ce, dans la 

mesure où des semences appropriées s’écoulent d’un seul monde, ou inter-monde, ou bien de plusieurs, produisant 

peu à peu des adjonctions, des articulations et des déplacements vers un autre lieu, selon les hasards, et des 

arrosements provenant de réserves appropriées, jusqu’à parvenir à un état d’achèvement et de permanence, pour 

autant que les fondations posées permettent de les recevoir. Car il ne suffit pas que se produise un agrégat, ou un 

tourbillon dans le vide où il est possible qu’un monde surgisse, d’après ce que l’on croit être par nécessité, et qu’il 

s’accroisse jusqu’à ce qu’il se heurte à un autre monde, ainsi que l’un des réputés physicien le dit ; car cela est en 

conflit avec ce qui apparaît. Le soleil, la lune et les autres astres, qui se formaient par eux-mêmes, étaient ensuite 

enveloppés par le monde, ainsi évidemment que tout ce qu’il préserve. », Ibid., pp. 177-178. Sur les enjeux 

physiques et épistémologiques de cette thèse chez Epicure, voir : Fantino, Jacques. « La pluralité des mondes. 

Entre science et théologie. », Revue des sciences religieuses, n°76, Palais universitaire, 2022, pp. 271-295 et Morel, 

Pierre-Marie. « Corps et cosmologie dans la physique d’Epicure », Revue de Métaphysique et de Morale, n°31, 

2003, pp. 33-49. Sur le rapport de Lucrèce à l’idée de totalité et à celle de pluralité : Morenval, Alexandra. Le Tout 

et l’infini dans le De rerum natura de Lucrèce, Littérature, Université Grenoble Alpes, 2015, pp. 285-293. 



237 

 

il y aurait « de la place » pour d’autres mondes, et à partir de sa conception volontariste de la 

divinité513. L’idée n’est pas que Dieu puisse changer du tout au tout les lois de la nature qu’il a 

instituées lors de la création, mais qu’il puisse les « diversifier » en modifiant la taille, la densité 

et la forme des particules de matière ainsi que la force qui tend à les faire se rapprocher ou 

s’éloigner. Autrement dit, ces lois resteraient universelles (telle la loi de la gravitation) mais 

avec des particularités locales. C’est ce qui conduit Amos Funkenstein à commenter ainsi ce 

jeu entre contingence et nécessité :  

[…] il ressort que Newton ne voulait considérer comme possibles que des 

mondes pouvant coexister avec le nôtre, encore qu’ « en d’autres parties de 

l’espace ». Pour lui, la structure atomique de la nature est commune à tous 

les systèmes possibles. Cela vaut-il aussi de la gravitation ? Cela s’étend à 

l’infinité. Un autre système dans lequel F = 𝑎.𝑚1. 𝑚2 ∕ 𝑟
𝑛, mais où a ≠ g et 

n ≠ 2, devrait être à une distance infinie du nôtre ; sinon les forces 

gravitationnelles existant entre ce système et le nôtre, ou encore deux corps 

quelconques dont l’un appartiendrait à un autre système et le second au 

nôtre, devraient prendre deux valeurs contradictoires. Mais il se pourrait que 

la « densité » de la matière pût être modifiée par la création d’atomes plus 

petits, la mesure de la masse et l’intensité des forces de gravitation étant ainsi 

modifiée sans que le fût la loi elle-même. Dans ce cas, d’autres systèmes 

possibles pourraient coexister avec le nôtre , à des distances finies et 

variables de lui. Nous avons vu que Newton pensait que la masse d’un corps 

dans notre monde dépend du nombre d’atomes multiplié par son volume. Il 

pensait également que Dieu a la possibilité de diviser des atomes, de sorte 

que l’espace doit être « sécable à l’infini ». La matière et les forces 

atomiques sont, dans tous les cas, les supports à la fois de la contingence et 

de la nécessité, et tous les systèmes possibles sont nécessairement fondés sur 

elles, bien qu’avec une palette infinie de variations possibles. Elles sont les 

matrices nécessaires de tout monde possible comportant des grandeurs 

quantifiables. Les atomes et les forces garantissent à la fois la nécessité et la 

 
513 Dick, J. Steven. Plurality of Worlds, Origins of the Extraterrestrial Life Debate from Democritus to Kant, 

Cambridge University Press, New-York, 1982, pp. 142-175. « In contrast to the ancien atomists, who deduced the 

existence of an infinite number of kosmoi from the random coalescence of matter, and in contrast to their 

seventeenth-century counterparts Gassendi and Charleton who flatly denied this doctrine of chance as 

theologically objectionable, Newton insisted that the formation of all ordered systems was interely contingent upon 

God’s will. », p. 146. 



238 

 

contingence dans le monde tout entier et à l’intérieur de chacun des 

mondes.514 

Ce terme de « système » paraît conforme à ce que cherche à dire Newton : bien qu’il soit 

possible d’envisager plusieurs variations dans les lois de la nature, ou de concevoir que Dieu 

puisse les rendre plastiques dans une certaine mesure, les mondes qui en découleraient 

s’apparenteraient moins à des petites totalités qui seraient coupées les unes des autres qu’à des 

expressions sous forme de systèmes plus ou moins semblables, issus du socle axiomatique 

universel. 

Néanmoins, Newton reste prudent : la formulation est conditionnée au vouloir divin et 

aux limites de notre entendement. Cette prudence semble faire écho à la position de plusieurs 

théologiens médiévaux, même si la condamnation par Etienne Tempier de la thèse 34 – « Quod 

causa prima non posset plures mundos facere »515 – en 1277 motive une prise de distance plus 

ou moins radicale d’avec l’argumentation aristotélicienne en faveur de l’unicité du monde.516 Il 

en va ainsi de la lecture qu’Oresme propose du De caelo aristotélicien : tout en restant fidèle 

aux principes aristotéliciens, il envisage pourtant la possibilité d’une pluralité et d’une diversité 

de mondes. Cette ambivalence se lit dans les chapitres 20 et 24 du livre I. Dans le chapitre 20, 

après avoir rappelé le refus d’Aristote de souscrire à l’hypothèse d’une pluralité des mondes517, 

Oresme montre cependant que la démonstration aristotélicienne n’est pas tout à fait 

convaincante. Tout d’abord, il lui paraît concevable de supposer que plusieurs corps puissent 

avoir une même forme immatérielle (comme dans le cas des âmes humaines) ou que plusieurs 

corps et mouvements dans plusieurs mondes possibles puissent être mus par des choses 

semblables ou par des formes différentes, sans que cela contredise la toute-puissance divine. 

En outre, cette même toute-puissance n’empêche pas en toute rigueur d’imaginer que Dieu 

 
514 Funkenstein, Amos. Théologie et imagination scientifique, Op.cit., pp. 220-221.  
515 Tempier, Etienne. La condamnation parisienne de 1277, Op.cit., p.89. Voir Grant, Edward, Planets, Stars, and 

Orbs, Op.cit., pp. 155-168. 
516 Fantino, Jacques. Op.cit., p. 288 et suivantes : l’auteur montre qu’à partir du XIIIe siècle on passe de 

l’affirmation d’une identité entre le monde visible et la totalité de la création et de l’idée selon laquelle Dieu ne 

peut faire que ce qu’il fait bien qu’il puisse faire autrement au fleurissement des spéculations sur les mondes 

possibles. Sur les positions plus ou moins tranchées des théologiens médiévaux, voir également : Pépin, Jean. 

Théologie cosmique et théologie chrétienne, Presses Universitaires de France, collection Bibliothèque de 

philosophie contemporaine, Paris, 1964, pp. 72-78. Parmi les plus ardents défenseurs d’une pluralité réelle et 

infinie des mondes, il y a Giordano Bruno dans De l’infini, de l’univers et des mondes, ainsi que John Major dans 

Propositum de infinito. 
517 Oresme traduit et reprend deux des arguments aristotéliciens : premièrement, il fait référence à celui qui consiste 

à dire qu’il ne pourrait pas y avoir plusieurs cieux dans la mesure où il n’y a qu’un seul premier moteur ; 

deuxièmement, il retranscrit l’argument selon lequel les corps ont des lieux naturels. Op.cit., 31a-31d, pp. 148-

151. 



239 

 

puisse faire un autre monde dont la structure soit différente de celle du nôtre.518 A la fin du 

chapitre 24, après avoir établi à la suite d’Aristote que… 

…Dieu ne puet miex avoir et n’a mestier d’estre meu pour guarder son bien519 

… Oresme en appelle à l’esprit d’analyse de son lecteur et étudie trois possibilités selon 

lesquelles il pourrait y avoir plusieurs mondes.520 Il avance premièrement que Dieu serait 

capable, s’il le voulait, de faire qu’un monde puisse succéder à un autre dans le temps. 

Deuxièmement, tout en précisant qu’il s’agit d’un jeu de l’esprit (« par esbatement et pour 

exercitacion de engin »), il affirme qu’il n’y a pas d’argument logique ni de preuve physique 

assez forts pour réfuter avec certitude l’idée d’un emboîtement de mondes les uns dans les 

autres. Enfin, il conclut que l’hypothèse de l’existence d’autres mondes dans un espace 

imaginaire est entendable, abstraction faite de la notion de vide qu’il faudrait alors admettre :  

Je conclu donques que Dieu puet et pourroit faire par toute sa puissance un 

autre monde que cestuy ou plusseurs semblables, et Aristote ne autre ne 

prouva onques souffisanment le contraire ; mais onques de fait ne fut et ja ne 

sera fors que un seul monde corporel, si comme il est dit devant.521 

Bien-sûr, Newton ne se situe pas dans le même cadre conceptuel que celui d’Oresme : il a 

définitivement rompu avec le cosmos hiérarchisé et limité de l’aristotélisme et il admet 

l’existence du vide – qui pourrait donc séparer des mondes multiples. Il partage cependant avec 

son prédécesseur la croyance dans un Dieu omnipotent et dont la volonté guide le bras, ainsi 

que le souci d’une analyse rationnelle des hypothèses. Outre les arguments physiques qu’il 

donne dans la Question 31 de l’Optique, il y en a donc deux autres qui se dessinent en creux : 

celui de la puissance divine et celui de la cohérence de l’hypothèse de l’existence d’une pluralité 

de mondes. Ainsi, pour ces quatre raisons, est-il concevable que Dieu ait pu diversifier les lois 

de la nature et ait pu faire, non seulement plusieurs mondes, mais également plusieurs mondes 

différents. 

 
518 « Il veult dire que aussi comme nulle chose pesante ne puet estre plus bas qu’est le centre qui est le lieu de la 

terre, semblablement nulle chose legiere ne puet estre plus haut que est la concavité du ciel laquelle est le lieu du 

feu. Mais ceste rayson ne conclude pas, quar se Dieu faisoit un autre monde, tel monde ne le feu de tel monde ne 

seroit plus haut ne plus bas que cestuy monde, si comme il sera declairé apres. », Ibid., p. 150. 
519 Ibid., pp. 164-165. 
520 Ibid., pp. 166-179. 
521 La traduction anglaise, pour plus de lisibilité, dit : « Therefore, I conclude that God can and could in His 

omnipotence make another world besides this one or several like or unlike it. Nor will Aristotle or anyone else be 

able to prove completely the contrary. But, of course, there has never been nor will there be more than one 

corporeal world, as was stated above. », Ibid., pp. 177-179. 



240 

 

e. De la méthode en physique à une morale religieuse 

 Mais de nouveau, Newton surprend : c’est encore une fois sans aucune transition qu’il 

propose une sorte de discours de la méthode : 

En Physique et en Mathématiques, il faut employer, dans la recherche des 

choses difficiles, la méthode analytique, avant de recourir à la méthode 

synthétique. La première consiste à faire des expériences et des observations, 

à en tirer des conséquences générales, à n’admettre aucune objection qui ne 

soit tirée de quelque fait ou de quelque vérité certaine, et à compter pour rien 

les hypothèses. Quoique le raisonnement fondé sur des expériences et des 

observations n’établisse pas démonstrativement une conséquence générale : 

cette méthode est pourtant la meilleure manière de raisonner sur la nature 

des choses ; et elle doit toujours être réputée d’autant plus solide, que la 

conséquence est plus générale, et que l’observation ne la dément pas. Mais 

si quelque phénomène faisait exception, il faudrait alors restreindre la 

conséquence suivant les cas. A la faveur de cette espèce d’analyse, on peut 

passer des composés aux simples, des mouvements aux forces motrices, des 

effets aux causes, et des causes particulières à la CAUSE PREMIERE. Telle 

est l’analyse. Quant à la synthèse, elle consiste à prendre pour principe des 

causes connues et constatées, à expliquer par leur moyen les phénomènes et 

à prouver ces explications.522 

Ce n’est pas l’objet de ce travail que de nous intéresser en détail à l’épistémologie de Newton 

lorsqu’il s’agit d’étudier des phénomènes physiques.523 Constatons toutefois que cette 

insistance sur l’analyse s’origine dans le désir de remonter à une cause première – Dieu. Et 

Newton de préciser ensuite que c’est ce qu’il s’est astreint à faire dans l’Optique.524 Mais alors 

 
522 JPM, p. 347. 
523 Westfall, Richard. The Construction of Modern Science, Mechanisms and Mechanics, Cambridge University 

Press, History of Science, Cambridge, 1977, pp. 139-159. 
524 « Dans les deux PREMIERS LIVRES de ce TRAITE, j’ai employé l’analyse, pour découvrir et démontrer les 

différences essentielles des rayons de lumières, relativement à la réfrangibilité, à la réflexibilité, aux couleurs, aux 

accès de facile réflexion et de facile transmission, et aux propriétés des corps tant opaques que transparents d’où 

dépendent les réflexions et les couleurs. Ces découvertes une fois constatées, on peut employer la méthode 

synthétique pour expliquer les phénomènes. J’ai donné un exemple de cette méthode à la fin du PREMIER LIVRE. 

Dans CELUI-CI, j’ai commencé l’analyse de ce qui reste à découvrir des propriétés de la lumière et de ses effets 

sur les corps ; laissant aux curieux le soin d’examiner cette esquisse, et de la perfectionner par des expériences et 

des observations plus recherchées. », JPM, pp. 347-348. 



241 

 

que la traduction de Jean-Paul Marat s’arrête là, celle de Pierre Coste prend en compte les 

dernières lignes du texte : 

Si par cette methode on vient enfin à perfectionner la Physique dans toutes 

ses Parties, l’on étendra aussi les bornes de la Morale : car autant que nous 

pouvons connoître par le secours de la Physique, ce que c’est que la Cause 

Premiere, quelle puissance elle a sur nous, & de quels Bienfaits nous lui 

sommes redevables ; jusques-là nous pouvons découvrir par la Lumiere 

Naturelle notre Devoir envers Dieu, aussi bien que les Devoirs auxquels nous 

sommes obligés les uns envers les autres. Et si les Payens n’eussent pas été 

aveuglés par le culte des Faux Dieux, ils auroient sans doute poussé leur 

Philosophie Morale bien au-delà des quatre Vertus Cardinales ; & au lieu 

d’enseigner la Transmigration des Ames, & le culte du Soleil & et de la Lune, 

& des Heros décedés, ils nous auroient appris à adorer notre suprême 

Bienfaiteur, le véritable Auteur de notre Etre, comme firent nos premiers 

Peres avant que d’avoir corrompu leur Esprit & leurs Mœurs : car la Loi 

Morale qui étoit observée par toutes les Nations, tandis qu’elles vivoient en 

Chaldée sous la direction de Noé & de ses Enfans, renfermoit le Culte d’un 

seul Dieu suprême ; & la transgression de cet Article fut punissable, 

longtemps après, devant le Magistrat des Gentils, Job.XXXI. Moyse en 

ordonna aussi l’observation à tout Etranger qui habitoit parmi les Israëlites. 

Selon les Juifs, c’est une Loi qui est encore imposée à toutes les Nations de 

la Terre par les sept Preceptes des Enfants de Noé ; & selon les Chrétiens, 

par les deux grands Commandements, qui nous enjoignent d’aimer Dieu & 

notre Prochain : sans cet Article, la Vertu n’est qu’un vain nom.525 

Remarquons tout d’abord que les toutes dernières lignes de la traduction française de Pierre 

Coste n’apparaissent ni dans les éditions anglaises526, ni dans l’édition latine.527 Frank Manuel 

 
525 PC, pp. 494-495. 
526 La 2ème et la 4ème éditions anglaises se terminent sur ces mots : « And no doubt, if the Worship of false Gods had 

not blinded the Heathen, their moral Philosophy would have gone farther than to the four Cardinal Virtues ; and 

instead of teaching the Transmigration of Souls, and to worship the Sun and Moon, and dead Heroes, they would 

have taught us to worship our true Author and Benefactor, as their Ancestors did under the Government of Noah 

and his Sons before they corrupted themselves. » ; pour la 4ème édition, voir BC, pp. 405-406. 
527 « Omino, si Deorum falsorum cultus non occaecasset animum gentibus, longius se inter eas extendisset 

Philosophia Moralis, quam ad Cardinales illas quatuor, quas vocant, Virtutes : Et qui Animarum 

Transmigrationem, Solisq ; & Lunae Heroumque mortuorum Cultum docebant ; id sane multo potius docuissent, 

qua ratione optime colendus esset verus noster & beneficentissimus Author. », Optice : sive de reflexionibus, 



242 

 

fait référence à une annotation de la main de Newton dans un exemplaire de la deuxième édition 

anglaise.528 Il en donne une transcription :  

… as their ancestors did before they corrupted themselves. For the seven 

Precepts of the Noachides were originally the moral Law of all nations ; & 

the first of them was to have but one supreme Lord God & not to alienate his 

worship ; the second was not to profane his name ; & the rest were to abstein 

from blood or homicide & from fornication, (that is from incest adultery & 

all unlawfull lusts,) & from theft & all injuries, & to be merciful even to bruit 

beasts, & to set up magistrates for putting these laws in execution. Whence 

came the moral Philosophy of the ancient Greeks. 

Il est possible que Newton ait volontairement transmis à Pierre Coste un autre exemplaire de 

l’Opticks qui comportait une autre annotation, contemporaine de celle du manuscrit Babson. 

Peut-être y aurait-il vu un moyen d’exprimer enfin ses vues antitrinitaires et sa manière de 

concevoir le lien entre la prisca theologia et la morale, certes sur la place publique, mais sur 

une place publique limitée puisque francophone. Dans cet ajout propre à la traduction de Pierre 

Coste, la liste exhaustive des interdits disparaît au profit de deux commandements. Ces deux 

commandements, celui d’aimer Dieu et celui d’aimer son prochain, se retrouvent à la fin du 

court manuscrit « Irenicum » :  

Quand on demanda au Christ quel est le grand Commandement de la Loi, il 

répondit : « Tu aimeras le Seigneur ton Dieu de tout ton cœur, de toute ton 

âme et de tout ton esprit. » C’est là le premier grand commandement. Un 

second est semblable : « Tu aimeras ton prochain comme toi-même. » De ces 

deux commandements dépendent toute la Loi et les Prophètes. C’était la 

religion des fils de Noé instituée par Moïse et le Christ, et elle est toujours en 

vigueur.529 

 
refractionibus, inflexionibus & coloribus Lucis libri tres, impensis Sam.Samith & Benj Walford, Londoni, 1706, 

p. 348. 
528 Manuel, Frank. Isaac Newton Historian, The Belknap Press of Harvard University Press, Cambridge, 

Massachusetts, 1963, pp. 283-284, note 23 : « In a copy now in the Sir Isaac Newton Library (No.133), Babson 

Institute, Wellesley, Massachusetts, Newton added in his own hand the […] deistlike reflections on the historic 

falling away from primitive monotheism and the natural virtues after the dispersion of the Noachids. This scholium 

is also interesting from another viewpoint : it illustrates his contention that Greek moral philosophy was derived 

from Noah in the same way as Greek astronomy. […] ». Frank Manuel reproduit ce manuscrit à la page 116. 
529 « Irenicum », Op.cit., pp. 91-92. Un grand merci à Jean-François Baillon qui a eu la gentillesse de nous guider 

dans la compréhension de l’origine possible de cet étrange passage. 



243 

 

 Cette étude n’a pas pour vocation à analyser les croyances religieuses de Newton en 

général, mais celles en rapport avec la construction du concept d’espace et, en arrière-plan en 

rapport avec sa conception de la science – dans le sens strict qui est le nôtre.530 Toutefois ce 

passage, qui clôt l’édition française de Pierre Coste, permet de mesurer à quel point la physique 

newtonienne est une physico-théologie : son but-même est certes d’atteindre la cause première 

des phénomènes naturels, mais il s’agit surtout, au-delà de cette dimension théorétique, de 

s’engager sur le chemin de la vie bonne. L’amour d’une ancestrale vérité, sans cesse en danger, 

recouvre l’amour qu’il faut alors ressentir pour la divinité et pour l’humanité. 

3. Vide et matière première 

Les Questions 28 et 31 continuent d’attester du lien intrinsèque entre la physique de Newton 

et ses croyances, métaphysiques en général et théologiques en particulier : ainsi confirment-

elles la thèse selon laquelle la nature agit conformément à elle-même, l’affirmation de 

l’existence du vide, celle de l’infinité de l’espace, de l’unicité et de l’omniprésence de Dieu. 

Par ailleurs, leurs addendas font signe vers sa position d’ordre proprement religieux, et son 

expression via la traduction de Pierre Coste est une entorse tout à fait exceptionnelle au principe 

de discrétion que Newton respecta rigoureusement tout au long de sa vie. 

Que nous ont appris les Questions 28 et 31 de la nature et des propriétés de l’espace ? 

S’inscrivent-elles dans la continuité du manuscrit « Tempus et Locus » ? Ce que nous avons vu, 

c’est qu’elles se centrent plus sur la relation de Dieu à l’espace et à la matière, que sur l’espace 

en tant que tel. Celui-ci ne gagne aucune nouvelle propriété : il reste une entité infinie qui 

accueille toutes les choses matérielles et immatérielles, et les attributs de grande simplicité et 

de perfection ne sont plus cités. Les Questions 28 et 31 poursuivent davantage le projet du « De 

Gravitatione » que celui, plus ouvertement théologique, du manuscrit « Tempus et Locus » : en 

insistant sur l’importance du vide et de l’existence d’un éther subtil dont les particules sont 

aussi séparées par du vide, elles participent du processus de dématérialisation de l’espace et de 

son éloignement d’avec la res extensa cartésienne. Si le vide est important, c’est à deux 

niveaux : sur le plan physique et à la suite de l’atomisme antique, il permet les mouvements des 

corps ; sur le plan métaphysique et conformément à l’idée d’étendue des platoniciens de 

Cambridge, il permet la présence – et donc l’existence – de toutes les choses. Par « choses », il 

faut entendre les corps matériels et les substances immatérielles. Cette double fonction du vide 

 
530 Snobelen, Stephen. « La lumière de la nature : Dieu et la philosophie naturelle dans l’Optique de Newton », 

art.cit. : « Comme Jésus dans ses paraboles, ce n’est pas à l’intention des aveugles en esprit que Newton, dans les 

questions 28 et 31, encrypta des vérités supérieures. Ces paroles étaient exclusivement destinées à ceux qui ont 

des yeux pour voir la lumière de la nature. », p. 104. 



244 

 

confirme ce que dit explicitement Newton de l’étude de la nature : elle doit être à la fois 

mécaniste et finaliste, rechercher les lois qui régissent les corps tout en maintenant l’hypothèse 

d’une cause première à laquelle il faudrait progressivement remonter. Cette cause première 

n’est pas une divinité extérieure à sa création, mais un Dieu qui régit le monde en lui réinjectant 

du mouvement et en y maintenant de la vie. Comment cela est-il justifié ? Par les deux critères 

à partir desquels Newton avait justement différencié Dieu de l’espace dans « Tempus et 

Locus » : le fait d’être une substance active et le fait d’être vivant. Autrement dit, la 

substantialité et la vitalité divines expliquent l’existence de ce monde pauvre en matière, mais 

d’une matière pourtant fourmillante de vie. Dieu et l’espace sont donc toujours bien distingués, 

Newton ne variant pas sur ce point depuis le « De Gravitatione » et se démarquant de la position 

d’Henry More, duquel il est souvent rapproché. L’espace est toujours un quelque chose d’inactif 

qui ne se confond ni avec Dieu qui est partout, ni avec le vide qui l’occupe en grande partie. 

« Tempus et Locus » commençait à introduire l’analogie dite du sensorium Dei ; les 

Questions 28 et 31 la développent, chacune selon une perspective légèrement différente.  Nous 

avons vu que cette analogie pouvait trouver sa source dans la métaphore de la petite médaille 

de More et dans celle, plus proche, esquissée par Kepler dans la première partie du livre IV de 

l’Epitome Astronomiae Copernicanae. La postérité, à partir de la critique qu’en a formulée 

Leibniz, l’a retenue comme un argument central de la philosophie newtonienne. Ces quelques 

lignes sont généralement présentées comme mystérieuses, obscures et révélatrices d’une 

tentation panthéiste. Aux racines des contes et des légendes, il y a souvent du vrai, dit la 

maxime. En effet, Newton était hérétique parce que convaincu par l’antitrinitarisme et il est 

certain que cette analogie, lue par un public qui n’avait pas accès aux textes auxquels nous 

avons aujourd’hui accès, a dû surprendre. Toutefois nous avons vu, d’une part, que Newton 

dénonce les propos abscons et irrationnels (en particulier au sujet de la théologie) et préfère la 

clarté et la cohérence. D’autre part, il distingue fermement et depuis le début la substance divine 

de l’espace. Si nous considérons l’analogie du sensorium Dei pour ce qu’elle est, dans ce 

contexte plus large, en prenant également en compte le contenu total des Questions 28 et 31, 

l’habitude de Newton de penser par analogies, la conception de la perception qui a cours à 

l’époque en Angleterre, et si nous quittons enfin le point de vue leibnizien, nous comprenons 

qu’elle n’est qu’une simple tentative imagée d’exprimer l’omniprésence divine. Newton ne dit 

pas de Dieu qu’il a un sensorium et qu’il s’agirait de l’espace : pour lui, Dieu n’a pas de corps, 

il n’est pas une anima mundi, et l’espace lui-même n’a pas de matérialité en propre. Par ailleurs, 

il n’est pas original de parler des facultés de Dieu à partir de celles de l’être humain et ce 



245 

 

discours, tout anthropomorphique soit-il, n’empêche pas de penser un écart infranchissable 

entre la finitude de l’intellect humain et l’infinitude d’un intellect divin. L’analogie du 

sensorium Dei n’est pas aussi étonnante, voire osée, que la postérité a bien voulu le croire. Elle 

est même moins riche de sens et d’enjeux que ce que nous avons lu dans « Tempus et Locus » 

et dans les scolies dites classiques. 

Il nous semble en vérité que ce qui est le plus surprenant, c’est que Newton ait publié et fait 

traduire ces textes. Sans doute a-t-il pensé, dans un ouvrage destiné à un public non-spécialiste 

et composé d’honnêtes hommes et femmes, qu’il pouvait se permettre de sortir des bornes 

étroites du discours strictement scientifique et d’user en outre d’un style plus relâché. Peut-être 

a-t-il voulu aussi manifester l’ancrage métaphysique de ses démonstrations et s’est-il dit qu’il 

pouvait le faire dans ce cadre sans être conduit à avouer son arianisme. Il est maintenant temps 

de nous intéresser au Scholie Général des Principes mathématiques de la philosophie naturelle, 

car si l’ouvrage a déjà été une première fois édité au moment où est publiée l’Optique, c’est à 

partir de la deuxième édition que Newton ajoute ces quelques pages devenues célèbres. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



246 

 

Chapitre 5 

Le Scholie Général : dire autrement une causalité différente 

 

 

« Coeli enarrant gloriam Dei » 

Psaume 19. 

 

 

Le manuscrit du « De Gravitatione » présentait l’espace comme quelque chose 

s’apparentant davantage à une substance qu’à un accident mais n’étant ni l’un, ni l’autre. Il 

affirmait, au cours d’une simple phrase, qu’il était incréé. Il va sans dire que cette affirmation, 

qui ne fut pas connue par le grand public du vivant de son auteur, posait problème vis-à-vis du 

système théologique dans lequel elle s’insérait. En effet, comment pourrait-il exister quelque 

chose d’incréé dans une conception du monde où tout être est la production directe ou indirecte 

d’un créateur transcendant ? Comment concevoir qu’il puisse exister quelque chose d’infini et 

d’immatériel qui ne soit pas créé en-dehors de la figure-même de la divinité chrétienne ? Si 

Isaac Newton avait été un athée dissimulé ou avait eu la verve et le courage acculé d’un 

Giordano Bruno, peut-être aurait-il repris ce terme dans ses textes ultérieurs, mais ce ne fut pas 

le cas. S’agissait-il au contraire d’une erreur, d’un errement de l’esprit ? Toujours est-il que 

nous devons prendre au sérieux le fait qu’il a bel et bien écrit, même une seule fois, même du 

temps de sa jeunesse, que l’espace était « incréé ». Si nous le devons, c’est avec prudence dans 

la mesure où nous avons vu plusieurs fois que Newton essayait de décloisonner les catégories 

et le langage de son temps. Remarquons que dans le brouillon de lettre à Des Maizeaux531 que 

nous avons précédemment cité, Newton se plaint justement de l’ « unavoidable narrowness of 

language ». A partir de là, nous pouvons avancer que dans le « De Gravitatione » Newton n’a 

pas dit que l’espace était positivement incréé mais bien plutôt qu’il n’était pas créé comme le 

sont les corps qui composent le monde. Ce n’est pas pour le plaisir de jouer avec les mots mais 

pour mieux comprendre, à la lumière de ce que nous ont appris les chapitres précédents, dans 

quel sens Newton a pu dire cela.  

 
531 Add.Ms.9597.2.14.2, f.1r. 



247 

 

Il a voulu penser l’espace comme un produit de la divinité, mais un produit ne rentrant 

pas dans le régime de la causalité-création. Inversement, il ne lui était pas possible de reprendre 

à son compte et au sujet de l’espace l’idée médiévale d’une création ad extra. En effet, la 

création ad extra renvoie à l’avènement des créatures et de la temporalité ; or l’espace est posé 

comme éternel, d’autant plus qu’en étant distingué d’avec la matérialité, rien ne donne à penser 

qu’il puisse subir les aléas et les ravages du temps. En même temps, Newton ne pouvait pas 

non plus appliquer à l’espace le schéma d’une création ad intra qui désigne la génération, à 

l’intérieur de l’essence divine, de Dieu lui-même. La distinction entre une création ad extra et 

un auto-engendrement ad intra est une solution proposée par les théologiens dogmatiques 

médiévaux à la fois pour « sauver Dieu des phénomènes »532 et pour donner une assise à la 

doctrine de la Trinité. La récupérer pour essayer de l’appliquer au mode de causation de l’espace 

aurait conduit, soit à nier l’éternité de l’espace, soit à inclure l’espace à l’intérieur de la 

substance de Dieu.  

Dans l’utilisation de l’adjectif « incréé » nous lisons l’effort de dire une causalité autre. 

Cet effort a apparemment disparu jusqu’à ce qu’il émerge de nouveau, discrètement, dans le 

Scholie Général des Principes mathématiques de la philosophie naturelle. « Apparemment », 

parce que nous pensons que la question du mode de causation de l’espace était trop importante, 

trop fondamentale, pour que Newton ait pu tout bonnement cesser d’y penser. 

« Apparemment » aussi parce que nous pensons que l’analogie du sensorium Dei essayait, 

aussi, de dire quelque chose d’une relation causale nouvelle. Cette question ne pouvait que se 

reposer sans cesse à celui qui cherchait à montrer la spécificité ontologique d’un objet distinct 

de tous corps matériels et de toutes entités immatérielles. C’est dans cette perspective que nous 

entrons dans le texte très théologique du Scholie Général. 

Grâce au travail et à la patience d’Edmond Halley, la première édition latine des 

Principes mathématiques de la philosophie naturelle est publiée en 1687, c’est-à-dire avant que 

ne paraisse la première édition de l’Optique. Toutefois Newton modifie son ouvrage et le 

 
532 C’est dans cette perspective que se comprennent les propos d’Andreas Libau dans l’Examen Philosophiae 

Novae, lorsqu’il admet que si Dieu enveloppe l’ensemble de sa création, il n’est pas acceptable d’inclure l’essence 

des créatures à l’intérieur de lui : « Et bien que Dieu lui-même soit partout, qu’il enveloppe toute chose, pourtant 

l’essence de la créature est hors de lui (extranea), si bien qu’est absolument fausse la parole de Caton rapportée 

par Lucain « Jupiter (si par ce nom on entend Dieu) est toutes les choses que vous voyez, et partout où l’on peut 

aller ». Et il n’est pas possible de réunir Dieu et la pierre dans une seule sphère essentielle, ni le corruptible et 

l’incorruptible, le temporel et l’éternel […] ni Satan et Dieu. ». La citation, la traduction et l’analyse de ce passage 

se trouve dans : Mehl, Edouard. Descartes en Allemagne, 1619-1620. Le contexte allemand de l’élaboration de la 

science cartésienne, 2nde édition, préface de Michel Fichant, Presses Universitaires de Strasbourg, collection 

Histoire et philosophie des savoirs, Strasbourg, 2019, pp. 293-304. 



248 

 

republie en 1713 avec l’aide de Roger Cotes, puis en 1726 avec celle d’Henry Pemberton.533 

C’est à partir de la deuxième édition que Newton ajoute le Scholie Général, qui clôt le dernier 

livre de l’œuvre. Dans la troisième édition, il apporte de nouveaux changements, en particulier 

au Scholie Général ainsi qu’aux règles qui ouvrent le livre III.534 

Les Principes mathématiques de la philosophie naturelle est un texte difficile, qui 

nécessite des connaissances et une souplesse mathématiques avancées et qui est généralement 

considéré comme l’acte de naissance véritable de la physique moderne. En poursuivant les 

travaux de Galilée puis de Huygens sur la chute des graves, en démontrant les hypothèses 

keplériennes et en refusant une physique cartésienne qui identifie matière et étendue, il répond 

aux exigences de l’empirisme et utilise la puissance démonstrative de la mathématique.535 Pour 

Richard Westfall, cette synthèse révèle publiquement la convergence des différentes activités 

de Newton et marque l’aboutissement de sa carrière de philosophe naturel et de 

mathématicien.536 C’est la dernière œuvre d’un Newton vieillissant, désormais considéré sur le 

territoire anglais et plus généralement en Europe comme l’un des génies de la modernité.537 

 
533 Henry Pemberton publie en 1728 l’essai de vulgarisation du newtonianisme qui participa à la rencontre des 

Français avec l’empirisme du philosophe anglais : A View of Sir Isaac Newton’s Philosophy. 
534 L’histoire de ces modifications et des notes manuscrites qui s’intercalent entre les trois éditions sans 

nécessairement être conservées se trouve dans le travail monumental d’Alexandre Koyré et de Bernard I. Cohen : 

Philosophiae naturalis principia mathematica, Volume I and Volume II, the third edition (1726) with variant 

readings, assembled and edited by Alexandre Koyré & I. Bernard Cohen with the assistance of Anne Whitman, 

Cambridge University Press, Cambridge, 1972. 
535 Blay, Michel. Les « Principia » de Newton, Presses Universitaires de France, collection Philosophies, Paris, 

1995. 
536 « Les Principia offraient aux multiples activités de Newton la possibilité de se focaliser. Il se remit à l’étude 

de la dynamique délaissée depuis 20 ans, qu’il enrichit alors de la maturité mathématique acquise. L’alchimie 

l’avait conduit à envisager des concepts d’activité et de force susceptibles de traitement mathématique étranger au 

mécanisme éthéré. A un moindre degré, ses travaux d’optique s’intégraient à son nouveau programme, tandis qu’il 

entrevoyait une nouvelle déduction, d’une précision mathématique, de la loi de la réfraction. A un niveau très 

général, même ses études théologiques eurent leur utilité, car dans « Les origines de la théologie des gentils » il 

avait affirmé que la vraie philosophie naturelle supporte la vraie religion. […] Sans mettre fin à sa carrière 

d’alchimiste, [les Principes] dégagèrent les concepts alchimiques du monde privé de l’imagerie des arcanes pour 

les projeter dans un royaume concret et inattendu de la pensée, où la rigueur de la précision mathématique pouvait 

les aider à remodeler la philosophie naturelle. », Newton, Op.cit., p. 441. 
537 Pour un exposé d’ensemble de la réception française des Principes mathématiques de la philosophie naturelle, 

nous renvoyons au recueil d’articles de la Fondation Voltaire édité par François De Gandt : Cirey dans la vie 

intellectuelle, La réception de Newton en France, Voltaire Foundation, collection Studies on Voltaire and the 

Eighteenth Century, Oxford, 2001, et en particulier au texte de François De Gandt (« Qu’est-ce qu’être newtonien 

en 1740 ? », pp. 126-147), dans lequel il distingue un premier newtonianisme, « mondain » d’un second 

newtonianisme, plus technique et aussi plus critique, qui se développe à partir de la fin des années 1730. La 

connaissance de Newton doit beaucoup à l’exposé qu’en propose Voltaire dans Les Eléments de la philosophie de 

Newton, mais plus encore à la traduction française et commentée d’Emilie du Châtelet, sur laquelle nous 

reviendrons bientôt. Voir aussi : Stewart, Larry. « Seeing through the Scholium : Religion and Reading Newton in 

the Eighteenth century », History of Science, n°34/2, 1996, pp. 123-165 ; ainsi que l’ouvrage de Pierre Brunet : 
L’introduction des théories de Newton en France au XVIIIe siècle, avant 1738, Slatkine Reprint, Genève, 1970. 



249 

 

L’histoire des sciences s’en est emparé pour montrer sa grande fécondité et, dans une 

moindre mesure, ses limites. Importante, novatrice, elle permet rétrospectivement de 

comprendre la construction des théories physiques contemporaines et l’idéalisation de la 

méthode hypothético-déductive. On a insisté sur sa dimension mathématique, au détriment du 

fait qu’il s’agisse avant tout d’un travail de philosophie naturelle.538 Andrew Cunningham met 

en effet l’accent sur le peu d’intérêt que nous reconnaissons habituellement à ce qui constitue 

pourtant la première partie du titre latin de l’œuvre et s’intéresse à ce que le fait de faire de la 

philosophie naturelle à l’époque de Newton signifie.539 Il montre que cette œuvre n’engage pas 

une transformation de la philosophie naturelle vers quelque chose d’autre que nous pourrions 

appeler « la science moderne », mais une transformation de l’intérieur-même de la philosophie 

naturelle. Cette transformation ne remet pas en question la finalité fondamentale et évidente 

que les philosophes naturels donnaient alors à leur travail : il s’agissait de l’étude de la nature 

orientée vers Dieu.540 En ce sens, la dimension théologique des Principes mathématiques de la 

philosophie naturelle se comprend du fait même qu’il s’agisse d’un ouvrage de philosophie 

naturelle. Par ailleurs, le propos d’Andrew Cunningham, auquel nous souscrivons pleinement 

compte tenu de nos conclusions précédentes, entre en résonnance et se trouve confirmé par la 

préface de Roger Cotes à l’édition de 1713.541 Celui-ci, après avoir distingué trois catégories de 

philosophes de la nature – à savoir les péripatéticiens qui font référence à des qualités occultes, 

les cartésiens qui bâtissent leurs raisonnements sur de simples hypothèses, et les empiristes qui 

auraient opté pour la seule démarche qui puisse atteindre des vérités542 – et après avoir 

 
538 Prigogine, Ilya & Stengers, Isabelle. La Nouvelle Alliance, Métamorphose de la science, Gallimard nrf, 

collection Bibliothèque des sciences humaines, Paris, 1979, pp. 33-113. 
539 Cunningham, Andrew. « How the Principia got its name ; or, taking Natural Philosophy seriously », History of 

Science, n°29/4, 1991, pp. 377-392. 
540 « a discipline and subject-area whose role and point was the study of God’s creation and God’s attributes. », 

Ibid., p. 388. Andrew Cunningham précise ce faisant son approche : « The point I have been trying to make is very 

simple, but experience has shown me that it is very hard to convey and grasp because the categories that we 

historians of science bring to our work keep getting in the way. We are forever thinking and talking about the past 

in terms of ‘science’ and ‘scientists’, and in terms of the relations of ‘science’ and theology to each other, or of 

‘science’ and religion to each other. But ‘science’ in the sense in which we mean the term, is simply an 

inappropriate category for us to use if we are to understand the nature and point of that now-defunct discipline, 

natural philosophy. Similarly, the distinction between ‘science’ and theology is a modern-day distinction which 

cannot legitimately be applied to the practice of natural philosophy in the seventeenth and other centuries. », p. 

389. 
541 Newton, Isaac. The Mathematical Principles of Natural Philosophy and his System of the World, translated by 

Andrew Motte, Translations revised, and supplied with an historical and explanatory appendix by Florian Cajori, 

volume I : The Motion of Bodies, University of California Press, London, 1962, préface de Roger Cotes pp. xx-

xxxiii. Lorsque nous citerons cette édition, nous indiquerons AM. 
542 « these [philosophers] indeed derive the causes of all things from the most simple principles possible ; but then 

they assume nothing as a principle, that is not proved by phenomena. They frame no hypotheses, nor receive them 

into philosophy otherwise than as questions whose truth may be disputed. They proceed therefore in a twofold 

method, synthetical and analytical. From some select phenomena they deduce by analysis the forces of Nature and 

the more simple laws of forces ; and from thence by synthesis show the constitution of the rest. This is that 



250 

 

récapitulé les démonstrations newtoniennes, mêle en un seul et même projet l’étude de la nature 

et la contemplation de l’intelligence divine. Dieu est présenté comme une fontaine de laquelle 

s’écouleraient les lois de la nature, et le travail de Newton serait tout à la fois la promesse d’une 

pénétration au cœur des choses naturelles ainsi que « the safest protection against the attacks 

of atheists ».543 Ce projet n’apparaît double que pour nous, qui sommes tributaires de la 

sécularisation de la science, mais plus profondément de sa scission d’avec la métaphysique. La 

préface de Roger Cotes n’a en revanche nullement heurté l’opinion commune de l’époque, pour 

laquelle la théologie faisait partie intégrante de la science. Ce n’est qu’à partir de la deuxième 

moitié du XVIIIe siècle que la partie proprement théologique de l’œuvre newtonienne, réduite 

au peu qui était alors connu du grand public, fut distinguée de son versant, disons, positiviste. 

Le fait que Newton n’ait pas élaboré, ou du moins pas écrit explicitement, de véritable 

édifice métaphysique, contribua sans doute à l’attrait qu’exerça son travail sur le continent où 

on se lassait des « systèmes ». Ce constat, redoublé par la faible diffusion de ses idées autres 

que physico-mathématiques, permet de comprendre que le travail de Newton ait pu être 

considéré comme insuffisant eu égard au projet initial d’une philosophie naturelle 

nécessairement orientée vers la connaissance de Dieu et des réalités intelligibles. C’est dans 

cette mesure que peut se lire l’un des reproches de Leibniz qui juge que les principes newtoniens 

sont semblables à ceux des matérialistes ou, à tout le moins, qu’ils ne permettent pas de remettre 

en cause le matérialisme. Les principes newtoniens ne sont, écrit Leibniz dans sa lettre à Clarke 

de la fin du mois de novembre 1715, que des principes mathématiques. Pour passer de la 

mathématique à la métaphysique, il faudrait adjoindre aux principes déjà employés le principe 

de raison suffisante. A cela, Clarke répond que les principes newtoniens, loin d’être 

matérialistes, montrent au contraire que le monde est organisé par une cause libre et intelligente, 

et que… 

…the MATHEMATICAL Principles may (if it be thought fit) be called METAPHYSICAL 

Principles.544  

Il précise plus tard que : 

 
incomparably best way of philosophizing, which our renowned author most justly embraced in preference to the 

rest, and thought alone worthy to be cultivated and adorned by his excellent labors. », Ibid., p.xx-xxi. 
543 « Newton’s distinguished work will be the safest protection against the attacks of atheists, and nowhere more 

surely than from this quiver can one draw forth missiles against the band of godless men. », Ibid., p.xxiii. 
544 Lettre de Clarke à Leibniz de décembre 1715, Op.cit., p. 47. 



251 

 

MATHEMATICAL Reasonings may be applied to PHYSICAL & METAPHYSICAL 

Subjects.545  

Clarke insiste donc sur le fait que l’introduction de la mathématique en physique n’éloigne 

nullement cette dernière de sa finalité. Newton ne rompt pas avec la philosophie naturelle : il 

en modifie le mode d’expression et tâche justement de donner une plus grande véracité aux 

conclusions auxquelles elle parvient avec lui.546  

Par ailleurs, Stephen Snobelen déplore le manque de mise en rapport entre les croyances 

théologiques de Newton et les Principes mathématiques de la philosophie naturelle et cherche 

à voir dans quelle mesure la théologie est présente dans ses trois éditions successives. Ainsi, 

loin de s’en tenir au seul Scholie Général, il met en lumière des références à Dieu ou aux 

Ecritures dans d’autres parties de l’œuvre et rappelle l’importance des Scholies classiques.547 

Toutefois, bien que nous allions être amenés à nous intéresser à ces références théologiques, ce 

travail n’a pas la prétention d’ajouter une nouvelle pierre à l’impressionnant monument de la 

littérature secondaire qui porte sur ce texte en entier. Ce qui nous intéresse, c’est la façon dont 

Newton reconceptualise l’idée d’espace et comment, ce faisant, il construit un nouvel objet 

métaphysique. Les deux passages qui peuvent le plus le montrer sont comme l’alpha et l’oméga 

de l’ouvrage : le Scholie des Définitions et le Scholie Général. 

Nous en avons déjà un peu parlé548 et cela est bien connu, le Scholie des Définitions est 

devenu célèbre dès la première édition des Principes mathématiques de la philosophie naturelle 

à cause des distinctions qu’il propose entre des entités (l’espace, le lieu, le temps et le 

mouvement) absolues et leurs pendants relatifs. Ces couples conceptuels, qui découlent d’une 

distinction entre deux manières de voir549, n’ont pas un simple rôle épistémique : nous avions 

vu en effet qu’ils renvoyaient à une réflexion métaphysico-théologique sur la présence de Dieu 

dans le monde. Comme l’explique Alexandre Koyré550, ces différentes entités sont liées les unes 

 
545 Lettre de Clarke à Leibniz d’avril 1713, Ibid., p. 68. 
546 Relisons les premiers vers de l’ode qu’écrit Edmond Halley en guise d’ouverture de l’ouvrage : « Lo ! for your 

gaze, the pattern of the skies ! / What balance of the mass, konings / Divine ! Here ponder too the Laws which 

God, / Framing the universe, set not aside / But made the fixed foundations of his work. », cités dans AM, tome 1, 

p.XVIII. 
547 Snobelen, Stephen D. « The Theology of Isaac Newton’s Principia Mathematica : A Preliminary Survey », 

Neue Zeitschrift für Systematische Theologie und Religionsphilosophie, n°52/4, 2010, pp. 377-412 ; Betty Jo 

Teeter Dobbs, Op.cit., pp. 169-212. 
548 Dans le chapitre 3 sur le manuscrit « Tempus et Locus » et au sujet de l’espace qui y est présenté comme 

« universel ». 
549 Dans les deux sens, justement, du verbe « voir » : on voit les entités relatives grâce à nos yeux, et on pense les 

entités absolues grâce à notre entendement. 
550  Koyré, Alexandre. Du monde clos à l’univers infini, Op.cit., pp. 200-207. 



252 

 

aux autres et pour bien comprendre ce qu’est l’espace absolu, il faut s’intéresser non seulement 

à l’espace relatif, mais également aux temps et aux mouvements absolus et relatifs. La relation 

entre l’espace et le temps dans la pensée de Newton n’est pas l’objet de notre travail mais 

arrêtons-nous un instant sur la relation entre l’espace et le mouvement de rotation. Après avoir 

rappelé que le problème principal de l’espace newtonien, en tant qu’il est désigné comme 

« absolu » dans le Scholie des Définitions, est qu’il est intangible et donc imperceptible, 

Alexandre Koyré montre – comme le dit Newton551 – que nous rencontrons la même difficulté 

dès lors que nous essayons de nous représenter un mouvement absolu. Celui-ci se définit 

d’abord par ce qu’il n’est pas, à savoir comme une « translation du voisinage des corps 

extérieurs, que l’on considère comme en repos ».552 Mais dès lors que nous cherchons à nous 

représenter ou à saisir dans le monde sensible un mouvement absolu, la difficulté est de taille. 

Car comment penser le mouvement d’un corps indépendamment de tous les corps en 

mouvement qui l’environnent ?  

Newton essaye de répondre à cette difficulté : 

Le repos et le mouvement relatifs et absolus sont distingués par leurs 

propriétés, leurs causes et leurs effets.553  

Newton exprime son doute quant à l’existence de corps absolument en repos à l’intérieur de 

notre système solaire. Dans les régions plus éloignées, cela lui semble possible, si nous gardons 

à l’esprit que cela concernerait peu de corps étant donné la petite quantité de matière dans 

l’ensemble de l’univers.554 Néanmoins, la question de la différenciation du repos absolu par 

rapport au repos relatif est vite délaissée au profit de celle de la détermination du mouvement 

absolu. L’analyse des causes permet de s’approcher un peu de lui : un mouvement absolu est 

nécessairement et uniquement le résultat de forces qui s’exercent sur lui, tandis que le 

 
551 « It is indeed a matter of great difficulté to discorver, and effectually to distinguish, the true motion of particular 

bodies from the apparent ; because the parts of that immovable space, in which those motions are performed, do 

by no means come under the observation of our senses. Yet the thing is not altogether desespate, partly from the 

apparent motions, which are the differences of the true motions ; partly from the forces, which are the causes and 

effects of the true motions. », Ibid., tome 1, p. 12. 
552 Newton, Isaac. Les Principes mathématiques de la philosophie, traduction française de la Marquise du 

Chastellet augmentée des commentaires de Clairaut, tome I, Librairie scientifique et technique Albert Blanchard, 

Paris, 1966, p. 11. Lorsque nous citerons cette édition, nous indiquerons EDC. 
553 EDC, p. 11. 
554 « La propriété du repos est que les corps véritablement en repos y sont les uns à l’égard des autres. Ainsi, 

quoiqu’il soit possible qu’il y ait quelque corps dans la région des fixes, ou beaucoup au-delà, qui soit dans un 

repos absolu, comme on ne peut pas connaître par la situation qu’ont entre eux les corps d’ici-bas (« in our 

regions »), si quelqu’un de ces corps conserve ou non sa situation par rapport à ce corps éloigné, on ne saurait 

déterminer, par le moyen de la situation que ces corps ont entre eux, s’ils sont véritablement en repos. », Ibid., p. 

11. 



253 

 

mouvement relatif peut être également causé par les mouvements des corps environnants. Mais 

cette analyse reste abstraite et ne permet guère de se représenter de quoi il s’agit. Alexandre 

Koyré s’arrête sur les effets que donne Newton : c’est en effet là que se joue la possibilité de 

saisir concrètement, dans la réalité physique perceptible, ce qu’est un mouvement absolu : 

Les effets par lesquels on peut distinguer le mouvement absolu du mouvement 

relatif, sont les forces qu’ont les corps qui tournent pour s’éloigner de l’axe 

de leur mouvement […]555 

Ce qui permet le plus de palier le défaut de perception des mouvements absolus, ce sont donc 

les forces centrifuges qui naissent des corps en rotation. Ces forces permettent de déterminer 

les mouvements des corps qui les engendrent, et ce indépendamment des autres corps qui les 

environnent. Alexandre Koyré insiste sur le lien entre cette « révélation » du mouvement absolu 

et celle de l’entité tout aussi imperceptible qu’est l’espace absolu :  

La découverte par Newton du caractère absolu de la rotation – par 

opposition à la translation rectiligne – constitue une confirmation décisive 

de sa conception de l’espace ; elle la rend accessible à notre connaissance 

empirique et, sans la priver de sa fonction et de son statut métaphysique, lui 

assure son rôle et sa place de concept scientifique fondamental.556 

Le Scholie des Définitions, tout en ayant l’apparence d’un texte strictement scientifique, permet 

de justifier en amont le statut métaphysique de l’espace absolu – dont nous avons vu qu’il n’est 

que l’un des noms de cet espace que Newton pense et cherche à dire depuis le « De 

Gravitatione ».557 Dans le Scholie Général, Newton n’emploie plus cette dénomination, et pour 

cause : elle n’a de sens que par rapport, justement, à un espace relatif, et il s’agit cette fois d’un 

texte dans lequel il n’est question que de l’espace en tant que tel, distinct des corps qu’il peut 

accueillir. L’ajout du Scholie Général à partir de la deuxième édition de 1713 est surprenant : 

non seulement c’est l’un des rares textes métaphysiques du philosophe, mais c’est aussi l’un 

des seuls, avec les Questions 28 et 31 de l’Optique, qu’il publie de son vivant. Il le présente 

sans aucune justification à Roger Cotes, comme s’il s’agissait d’une modification ayant la 

même valeur que toutes les autres : 

 
555 EDC, p. 11. 
556 Op.cit., pp. 205-206. 
557 Nerlich, Graham. « Can Parts of Space Move ? On Paragraph Six of Newton’s « Scholium » », Erkenntnis 

(1975-), volume 62, n°1, 2005, pp. 119-135. 



254 

 

I shall send you in a few days a Scholi[m] of about a quarter of a sheet to be 

added to the [end] of the book ; & some are perswading me to add an 

Appendix concerning the attraction of the small particules of bodies.558 

Pourtant, c’est un ajout dont Newton se montre très soucieux : s’il n’y a « que » deux versions 

publiées, celle de 1713 et celle de 1726, Newton a également écrit quatre brouillons durant le 

mois de mars 1713.559 Il aurait souhaité apporter ces changements avant la mise sous presse de 

la deuxième édition. Cela n’a pas pu être fait, et il dut attendre la troisième édition.560 S’il s’agit 

d’un petit texte, adjoint à un texte d’une importance considérable, deux choses sont certaines : 

d’une part, compte tenu de ce que nous avons vu précédemment, il est indéniable que le Scholie 

Général n’est pas un texte anodin ; il n’a pas été ajouté pour adjoindre après coup un horizon 

métaphysico-théologique à l’œuvre.561 D’autre part, loin de passer inaperçu, il a au contraire, 

sinon rencontré une grande adhésion562, du moins véritablement attiré l’attention en France 

 
558 Lettre de Newton à Cotes du 6 janvier 1713, The Correspondence of Isaac Newton, volume III, Op.cit., p. 361. 
559 Steffen Ducheyne donne un compte-rendu précis de l’histoire de ces réécritures dans « The Genesis of Newton’s 

General Scholium : An Editorial History », in Tercentenary Symposium « Isaac Newton’s General Scholium to the 

Principia : Science, Religion and Metaphysics », University of King’s College, Halifax, 24-26 octobre 2013. Ces 

quatre brouillons sont les manuscrits : Add. Ms., ff.357r-v – 358r, Add. Ms., ff.359r-v – 360r, Add. Ms., ff.361r-

v – 362r-v, Add. Ms., f.363r-v et Add. Ms., f.65r-v. 
560 « When Newton saw the Scholium Generale in print, he changed his mind about some parts of it. He evidently 

at once sent to Cotes a pair of corrections which he wished to have made […]. These changes would hardly appear 

to be of so great a significance as to warrant a cancel. We must remember, however, that the Scholium Generale 

was an obvious target for any critic and that Newton would be somewhat apprehensive about its general reception. 

[…] By the time Cotes received these final revisions from Newton, the corrigenda […] must also have been printed 

off. Therefore Cotes, who had one further correction to be made, wrote it out in his own hand underneath Newton’s 

two corrections, and, as a result, it is printed at the botton of the last page of the text rather than among the other 

corrigenda. », Cohen, I. Bernard. Introduction to Newton’s ‘Principia’, Cambridge University Press, Cambridge, 

1971, pp. 249-250. 
561 A notre connaissance, tous les commentateurs s’accordent sur ce point. Voir à ce titre Richard Westfall, Op.cit., 

p. 779. 
562 Ainsi Voltaire a-t-il dit, avec sa fougue habituelle, être convaincu par la théologie naturelle proposée par 

Newton. Il consacre la première partie des Eléments de la philosophie de Newton à la métaphysique. Il insiste en 

particulier, grâce aux discussions qu’il eut avec des proches de Newton (dont Clarke) sur le lien entre la physique 

newtonienne et l’accès à la connaissance de l’existence et des attributs de Dieu. « Plusieurs personnes s’étonneront 

ici peut-être, que de toutes les preuves de l’existence d’un Dieu, celle des causes finales fût la plus forte aux yeux 

de Neuton. Le dessein, ou plutôt les desseins variés à l’infini qui éclatent dans les plus vastes et les plus petites 

parties de l’univers, font une démonstration, qui à force d’être sensible, en est presque méprisée par quelques 

philosophes ; mais enfin Neuton pensait que ces rapports infinis, qu’il apercevait plus qu’un autre, étaient 

l’ouvrage d’un artisan infiniment habile. […] en un mot je ne sais s’il y a aucune preuve métaphysique plus 

frappante, et qui parle plus fortement à l’homme que cet ordre admirable qui règne dans le monde […]. », Eléments 

de la philosophie de Newton, in Les Œuvres complètes de Voltaire, tome 15, critical edition by Robert L. Walters 

& W. H. Barber, The Voltaire Foundation, The Université of Oxford, Oxford, 1992, pp. 197-199. On y lit toutefois 

des discordances par rapport aux deux textes de Newton dont avait connaissance Voltaire, dues soit à son 

enthousiasme personnel soit aux propos recueillis. Entre autres celle-là : « L’espace et la durée sont deux attributs 

nécessaires, immuables de l’Être éternel et immense. », p. 207. 



255 

 

parce qu’il surprenait un public davantage habitué aux preuves a priori de l’existence de 

Dieu.563 

 Le Scholie Général, sur lequel nous allons nous arrêter un moment, commence par une 

critique synthétique de la physique cartésienne, se clôt par une réflexion sur l’électricité et est 

en grande partie consacré à une réflexion théologique sur l’action et les dénominations de Dieu. 

Ces différents points ont donné naissance à des analyses d’une richesse à laquelle nous ne 

prétendons pas, et auxquelles nous ferons référence lorsque cela sera nécessaire. Pour notre 

part, nous allons nous concentrer sur ce que nous pouvons y lire qui concerne ou concernerait 

plus ou moins directement le concept d’espace. Nous proposons ainsi de l’étudier, non pas 

comme un objet à part et dans toute son épaisseur, mais comme le dernier jalon de l’effort 

newtonien pour penser et pour dire une chose dont la représentation, prise dans un contexte 

plus large, est également en train de varier chez les autres philosophes de son temps. A 

l’intérieur de la perspective dans laquelle nous abordons ce texte, deux questions principales 

guideront cette lecture : 

❖ Dans quelle mesure le Scholie Général pose-t-il ou rend-t-il visibles les axiomes 

métaphysiques et théologiques de la distinction du Scholie des Définitions entre espace 

absolu et espace relatif ? 

❖ Par rapport aux textes que nous avons lus auparavant, ajoute-t-il des éléments nouveaux 

pour penser, non seulement l’idée d’espace, mais également le rapport entre l’espace et 

la divinité ? Ou n’est-il que la dernière expression d’une conception déjà fixée ? 

 Nous utiliserons en grande partie la traduction française d’Emilie du Châtelet, que nous 

moderniserons et modifierons au besoin afin d’être plus la plus fidèle possible au texte original. 

Nous nous référerons de façon ponctuelle aux traductions de Marie-Françoise Biarnais564 et de 

Luc Peterschmitt.565 Nous renverrons ponctuellement aux textes latins de 1713 et de 1726 mis 

en regard par Alexandre Koyré et Bernard I. Cohen566, ainsi qu’à la traduction anglaise 

d’Andrew Motte révisée par Florian Cajori.567 

 
563 Les modifications ont été listées et rendues publiques par un compte-rendu anonyme dans les Acta Eruditorum, 

pour la deuxième puis pour la troisième édition. 
564 Newton, Isaac. Les Principes mathématiques de la philosophie naturelle, Op.cit., pp. 112-118. Lorsque nous 

citerons cette édition, nous indiquerons MFB. 
565 Newton, Isaac. « Scholie général des Principes mathématiques de la philosophie naturelle » (extrait), traduction 

de Luc Peterschmitt, Op.cit., pp. 195-197. Lorsque nous citerons cette édition, nous indiquerons LP. 
566 Op.cit., volume II, pp. 759-765. 
567 AM, tome II, pp. 543-547. 



256 

 

1. Du refus de la physique cartésienne à l’argument du Dessein 

Le Scholie Général s’ouvre sur la réfutation de l’une des théories contre lesquelles l’œuvre 

newtonienne se construit depuis le « De Gravitatione » : la physique cartésienne. Les Principes 

mathématiques de la philosophie naturelle l’élève à son plus haut degré. Le début du Scholie 

Général se présente comme une très courte synthèse de cette démonstration : il s’agit, non plus 

comme dans le « De Gravitatione » d’insister sur l’absurdité du concept de res extensa, mais 

de rappeler que l’hypothèse des tourbillons pose au moins deux problèmes physiques majeurs. 

Newton « joue » ainsi, pourrions-nous dire, Kepler contre Descartes : premièrement, il explique 

brièvement que l’hypothèse des tourbillons ne respecte pas la loi des aires, selon laquelle des 

aires égales sont balayées en des temps égaux.568 Deuxièmement, elle ne permet pas de rendre 

compte des trajectoires des comètes569 : autrement dit, elle rentre dans la catégorie des 

hypothèses détachées des données empiriques et dont il faudrait se méfier. 

Depuis le début, cette réfutation a été liée à l’hypothèse de l’existence du vide – qui a gagné 

alors et ce depuis plusieurs décennies, le statut de certitude sur le sol britannique. Ainsi est-il 

logique que Newton y fasse référence afin de rendre raison de la liberté (freedom) des 

mouvements des corps éloignés de l’atmosphère terrestre :  

Les projectiles n’éprouvent ici-bas d’autre résistance que celle de l’air, et 

dans le vide de Boyle la résistance cesse, en sorte qu’une plume et de l’or y 

tombent avec une égale vitesse. Il en est de même des espaces célestes au-

dessus de l’atmosphère de la Terre, lesquels sont vides d’air ; tous les corps 

doivent se mouvoir très librement dans ces espaces ; et par conséquent les 

planètes et les comètes doivent y faire continuellement leurs révolutions dans 

des orbes donnés d’espèce et de position, en suivant les lois ci-dessus 

 
568 « […] afin que chaque planète puisse décrire autour du Soleil des aires proportionnelles au temps, il faudrait 

que les temps périodiques des parties de leur tourbillon fussent en raison doublée de leurs distances au Soleil. Afin 

que les temps périodiques des planètes soient en raison sesquiplée de leurs distances au Soleil, il faudrait que les 

temps périodiques des parties de leurs tourbillons fussent en raison sesquiplée de leurs distances à cet astre. Et afin 

que les petits tourbillons qui tournent autour de Saturne, de Jupiter et des autres planètes, puissent subsister et 

nager librement dans le tourbillon du Soleil, il faudrait que les temps périodiques des parties du tourbillon solaire 

fussent égaux. Or les révolutions du Soleil et des planètes autour de leur axe qui devraient s’accorder avec les 

mouvements des tourbillons, s’éloignent beaucoup de toutes ces proportions. », EDC, tome II, p. 174. Voir la 

proposition LIII et son scholie du livre II, qui établissent que « Les corps, qui sont emportés par des tourbillons et 

dont les orbites rentrent en elles-mêmes, sont de même densité que ces tourbillons, et se meuvent selon la même 

loi que leurs parties, quant à la vitesse et à la direction. », EDC, tome I, pp. 424-427. 
569 « Les comètes ont des mouvements fort réguliers, elles suivent dans leurs révolutions les mêmes lois que les 

planètes, et leurs cours ne peuvent s’expliquer par les tourbillons. Car les comètes sont transportées par des 

mouvements très-excentriques dans toutes les parties du ciel, ce qui ne peut s’exécuter si on ne renonce aux 

tourbillons. », EDC, tome II, p. 174. 



257 

 

exposées. Et elles doivent continuer par les lois de la gravité à se mouvoir 

dans leurs orbes, mais la position primitive et régulière de ces orbes ne peut 

être attribuée à ces lois.570 

Les planètes et leurs lunes se meuvent donc de façon uniforme, autant au niveau de la vitesse 

et de la trajectoire qu’au niveau du plan. Les comètes, bien qu’évoluant dans des orbes très 

éloignés et pouvant traverser ceux d’autres astres, expriment une autre forme de régularité. Elles 

ne sont pas une exception aux lois de la nature qui s’apparenterait à un miracle ou à l’expression 

d’une légalité régionale. Pourtant, tout en affirmant ainsi l’universalité des lois du mouvement, 

Newton affirme que : 

Tous ces mouvements si réguliers n’ont point de causes mécaniques.571 

Nous retrouvons ici le mélange de mécanisme et de finalisme propre à la démarche 

newtonienne. Celui-ci ouvre à une expression physico-théologique qui paraît, pour la troisième 

fois572, sur la place publique : 

Cet admirable arrangement du Soleil, des planètes et des comètes, ne peut 

être que l’ouvrage d’un être tout puissant et intelligent. Et si chaque étoile 

fixe est le centre d’un système semblable au nôtre, ces systèmes ont été formés 

par la sagesse et doivent tous être soumis à la domination d’Un Seul573 : car 

la lumière que le Soleil et les étoiles fixes se renvoient mutuellement est de 

même nature. De plus, on voit que celui qui a arrangé cet Univers, a mis les 

étoiles fixes à une distance immense les unes des autres, de peur que ces 

globes ne tombassent les uns sur les autres par la force de leur gravité.574 

A première vue, il s’agit d’une expression classique de l’argument du dessein divin : 

l’organisation du monde est présentée comme le résultat admirable (« the most beautiful ») 

d’une action. Toutefois c’est aussi un texte que seul un antitrinitariste aurait pu écrire.575 Il est 

 
570 EDC, pp. 174-175. 
571 EDC, p. 175. La traduction anglaise donne : « but it is not to be conceived that mere mechanical causes could 

give birth to so many regular motions ». 
572 Après la correspondance avec Richard Bentley et les Questions 28 et 31 de l’Optique. 
573 « haec omnia simili consilio constructa suberunt Unius dominio » 
574 EDC, tome II, p. 175, traduction modifiée. 
575 Snobelen, Stephen D. « ‘God of Gods, and Lord of Lords’ : The Theology of Isaac Newton's General Scholium 

to the Principia. », Osiris, volume 16, 2001, pp. 169-208. « A Trinitarian could not have writtend the General 

Scholium », défend Stephen Snobelen dans cet article, où il rappelle que John Edward, un calviniste, a accusé 

Newton de réveiller le fantôme du socinianisme justement parce qu’il voyait dans le Scholie Général des échos 

aux arguments défendus par Jan Crell dans le chapitre 13 du De Deo et ejus attributis. 



258 

 

remarquable que, outre l’argument habituel de l’organisation des cieux, ce soit l’argument de 

l’unicité d’une lumière universelle qui soit convoqué. S’agit-il d’un écho au statut ambivalent, 

mi-sensible, mi-intelligible, de la lumière dans l’œuvre de Kepler ? Il semble qu’il soit exagéré 

d’avancer cette interprétation : rien ne permet d’inférer cette conclusion, a fortiori si nous lisons 

l’Optique, le lieu où une telle idée, si Newton l’avait eue, aurait affleuré. Il est plus probable 

qui se noue ici entre la lumière et la divinité, c’est une ressemblance à partir de deux critères : 

l’universalité et l’unicité. Dans la perspective newtonienne, l’un semble nécessairement 

impliquer l’autre, et réciproquement. Donc puisque la lumière est universelle et une, alors 

l’intelligence qui l’a créée est une – et nous le comprenons d’ores et déjà, présente dans 

l’univers tout entier. Cela jette un éclairage nouveau sur l’universalité des lois newtoniennes et 

l’uniformisation de l’espace et de la matière : il s’agit moins d’étendre la légalité à l’œuvre dans 

la nature et de faciliter sa formalisation par la mathématique, que de renforcer l’axiome 

théologique qui veut qu’il n’y ait qu’un seul et même Dieu. 

2. Le vrai Dieu, les faux dieux 

a. Dieu, Pantokrator 

Pourtant, le Scholie Général détonne par rapport aux textes que nous avons lus plus tôt : 

alors que nous pourrions nous y attendre dans la mesure où les Principes mathématiques de la 

philosophie naturelle s’ouvrent sur la distinction entre espace absolu et espace relatif, il n’est 

pas question pour l’instant de l’omniprésence divine. Seuls sa sagesse et son pouvoir de 

domination sur le monde ont été cités, et c’est sur ce dernier que Newton s’attarde le plus dans 

le Scholie. L’omnipotence divine était déjà présente auparavant, mais elle est maintenant 

définie, non seulement comme un pouvoir absolu, mais comme un pouvoir qui s’exerce 

incessamment et qui permet de distinguer celui que Newton nomme le « vrai » Dieu des dieux 

imaginaires et des princes déifiés à tort : 

Cet Être gouverne tout, non comme l’âme du monde, mais comme le Seigneur 

de toutes choses. Et à cause de cet empire, le Seigneur-Dieu s’appelle 

Παντοκρατωρ, c’est-à-dire, le Seigneur universel576. Car Dieu est un mot 

relatif et qui se rapporte à des serviteurs : et l’on doit entendre par divinité 

la puissance suprême non pas seulement sur son propre corps, comme 

l’imaginent ceux qui font de Dieu l’âme du monde, mais sur des serviteurs. 

Le Très-Haut est un Être infini, éternel, entièrement parfait : mais un Être, 

 
576 « Universal Ruler ». 



259 

 

quelque parfait soit-il, s’il n’avait pas de pouvoir de domination, ne serait 

pas Dieu. Car nous disons, mon Dieu, votre Dieu, le Dieu d’Israël, le Dieu 

des Dieux, et le Seigneur des seigneurs, mais nous ne disons point, mon 

Eternel, votre Eternel, l’Eternel d’Israël, l’Eternel des Dieux ; nous ne disons 

point, mon infini, ni mon parfait, parce que ces dénominations n’ont pas de 

relation à des êtres soumis. Le mot de Dieu signifie quelquefois le Seigneur. 

Mais tout Seigneur n’est pas Dieu. La domination d’un Être Spirituel est ce 

qui constitue Dieu : elle est vraie dans le vrai Dieu, elle s’étend à tout dans 

le Dieu qui est au-dessus de tout, et elle est seulement factice et imaginée 

dans les faux Dieux […]577 

Dans ce passage, qui refuse de nouveau et à la fois l’existence d’une âme du monde et 

l’identification de Dieu à une âme du monde, Newton choisit l’angle sémantique en faisant 

référence, premièrement, à la signification relative du mot « dieu » à partir du grec 

Παντοκρατωρ et, deuxièmement, à son origine. Arrêtons-nous brièvement sur ce passage, qui 

éclaire d’un jour nouveau la compréhension newtonienne de l’attribut d’omniprésence. 

 La référence au Παντοκρατωρ a fait couler beaucoup d’encre et Steffen Ducheyne a mis 

le doigt sur au moins trois sources ayant pu conduire Newton à utiliser ce mot.578 Ces trois 

ouvrages étaient dans sa bibliothèque. Il s’agit des Three Physico-Theological Discourses de 

John Ray, publiés pour la première fois en 1693579, de The Scripture-Doctrine of Trinity de 

Samuel Clarke, publié en 1713580 et de The History of the Apostles Creeds, publié anonymement 

en 1702 par Peter King. Celui-ci remarque que Παντοκρατωρ signifie la domination de Dieu 

sur l’ensemble de ses créatures, ainsi que l’infinité et l’omniprésence de Dieu : 

[…] that he is every where, and in every place ; that he contains all things, 

and is himself contained of none ; that he is Immeasureable, 

 
577 EDC, tome II, pp. 175-176, traduction modifiée. 
578 Ducheyne, Steffen. « The Genesis of Newton’s General Scholium : An Editorial History », in Tercentenary 

Symposium « Isaac Newton’s General Scholium to the Principia : Science, Religion and Metaphysics », University 

of King’s College, Halifax, 24-26 octobre 2013. 
579 Steffen Ducheyne cite l’extrait suivant, issu des pages 416 et 417 de l’édition imprimée par William Innys en 

1713 : « His Sovereign Majesty and Greatness appearing in His transcendent Wisdom and Power, in His Supreme 

and Absolute Dominion over all things : In respect whereof, He is called the Holy One of Israel, and His name is 

said to be Holy : That is, to be invoked with the greatest Reverence. Holy and Reverend is His name. Because of 

his Greatness and Excellency, He is to be worshipped, and adored with the most submissive Humility and 

Veneration, with a transcendent and incommunicable Worship and Devotion. » 
580 Steffen Ducheyne cite la page 64 de l’édition James Knapton : « By [Παντοκρατωρn, Almighty] they [les 

Apôtres] seem to signify the Rule and Dominion which God hath over all. And again : From the Use of the sacred 

Writers, from the Παντοκρατωρ, and from the Testimony of the Ancient Fathers, we may well ascribe unto God to 

Father, in the Explication of this Article, the dominion over All, and the rule and government of all. » 



260 

 

Incircumscriptible, without Bounds and Limits, which was also designed  

against the Gnostocks ; for these monstrous and abominable Blasphemers 

supposed a certain Space or Plenitude, called in Greek Pleroma, far above 

this inferior World, bounded by a certain Being called Horos ; or, that I may 

speak it in plain English, terminated and environed by a Circle, within the 

Sides whereof, the supreme and incomprehensible God was contained, and 

never came out from thence to take notice of the Affairs of this lower Region, 

but satisfied himself in Rest and Silence with the other Aions, in those vast 

and ineffable Spaces limited by that Circle which did encompass it […].581 

Peter King établit donc un lien direct entre l’omnipotence et l’omniprésence d’une divinité qui 

excède les limites du Plérôme dans lequel les Gnostiques l’enferment. Or à ce moment-là du 

scholie, il n’est pas encore question de ce lien, que nous devinons pourtant compte tenu de ce 

que nous avons déjà lu de la plume de Newton. Car s’il écrit d’ores et déjà qu’en tant que 

Pantokrator Dieu est infini, il insiste surtout sur la nécessité pour Dieu d’être conçu vis-à-vis 

des créatures sur lesquelles s’exerce son pouvoir.  

Tous les êtres créés sont en effet des « serviteurs » : ainsi Newton défend-t-il la 

transcendance de Dieu, contrecarrant dès à présent l’objection qui pourrait lui être faite d’en 

faire une partie diffuse du monde créé. Newton a toujours souscrit à l’idée d’un Dieu tout-

puissant, et ce au détriment d’autres attributs essentiellement moraux. Cependant cette 

omnipotence ne nous paraît pas essentielle pour elle-même. Etant donné ce que nous avons vu 

auparavant et étant donné la restructuration du concept d’espace que propose Newton, cette 

omnipotence a peut-être pour fonction première de mieux défendre l’omniprésence 

substantielle d’un Dieu pourtant distinct de sa création. Autrement dit, l’omnipotence est un 

outil stratégique : en la mettant au premier plan dans le texte publié et republié qu’est le Scholie 

Général, Newton donne à penser qu’elle est le cœur de sa conception de Dieu. Or cette 

omnipotence exacerbée fait l’unanimité chez ses contemporains religieux et renvoie, si cela ne 

suffisait pas, à la figure du dieu sévère de l’Ancien Testament. L’utilisation du terme grec de 

Pantokrator participe de cette stratégie puisqu’elle renvoie explicitement à la théologie 

patristique et à la logique des noms divins. Mais nous savons, de notre côté, que ce Dieu 

puissant n’est pas celui de la doctrine de la Trinité et qu’il est construit comme l’antithèse du 

Dieu absent de Descartes et des dieux immanents des païens. C’est un Dieu unique, dont 

 
581 Steffen Ducheyne cite la page 95 de l’édition Jonathan Robinson de 1702. 



261 

 

l’essence est radicalement indivisible, et qui se tient présent dans un monde auquel il ne se 

mélange pourtant pas. C’est aussi un Dieu radicalement libre, qui n’est soumis à aucune règle. 

La fonction de l’attribut d’omnipotence est donc au moins double : premièrement, elle fait 

office de patte blanche puisqu’elle s’accorde en apparence avec la doxa religieuse ; 

secondement, elle introduit comme si de rien n’était la nécessité logique d’une présence divine 

substantielle puisqu’il est difficile de concevoir qu’un être absent puisse agir à distance. 

Cette omnipotence divine est renforcée par une note de bas de page au sujet de l’origine 

supposée du mot « dieu » : 

Pocock fait dériver le mot de Dieu du mot arabe (Du et au génitif Di) qui 

signifie Seigneur, et c’est dans ce sens que les Princes sont appelés Dieux 

(au Psaume 84. v.6. et au 10. ch.de S.Jean, v.45) Moïse est appelé le Dieu de 

son frère Aaron, et le Dieu du Roi Pharaon, (ch.4. de l’Exode. v.16. et ch.7. 

v.1.) et dans le même sens les âmes des Princes morts étaient appelées Dieux 

autrefois par les Gentils, mais c’était à tort, car après leur mort ils n’avaient 

plus de domination.582 

Cette note n’est ajoutée qu’à partir de l’édition de 1726, et prouve que Newton est vigilant à ce 

passage et cherche à le consolider. Le rapport étymologique entre le mot « dieu » et celui de 

« seigneur » proposé par l’arabisant Edward Pocock dans son commentaire d’un passage du 

Taʼrīkh mukhtṣar al-duwal de Abū Al-Faraj583 renforce le lien avec l’Ancien Testament. Par 

ailleurs, sans nul doute s’agit-il aussi d’un recours plus ou moins volontaire à un argument 

d’autorité : Edward Pocock occupa le premier la chaire de professeur d’arabe à l’Université 

d’Oxford créée par William Laud en 1636 et il se lia avec des savants du Moyen Orient à 

l’occasion de ses voyages. En plus d’être reconnu comme un éminent orientaliste, et en-dehors 

des accusations que lui valurent ses positions politiques et sa proximité avec William Laud, il 

fut considéré comme un homme pieux par la plupart de ses contemporains. Si ce nom ne parle 

peut-être plus aujourd’hui qu’à celles et ceux qui s’intéressent à l’histoire des études arabes en 

Europe, c’est un nom qui résonna immédiatement auprès des lecteurs et des lectrices 

 
582 EDC, tome II, note (*), p. 176. 
583 Al-Faraj, Abū. Specimen historiae Arabum, sive Gregorii Abul Farajii Malatiensis, De Origine et Moribus 

Arabum succincta Narratio, in linguam Latinam conversa, Notisque è probatissimis apud ipsos Authoribus, suisiùs 

illustrata, translation and commentary by Edward Pocock, Robinson, Oxford, 1650, p. 104. 



262 

 

contemporains de la troisième édition des Principes mathématiques de la philosophie 

naturelle.584 

 Nous ne nous étendrons pas davantage sur ce passage : il n’y a de sens à nous être arrêtés 

à ces quelques remarques et propositions d’interprétation qu’afin de mieux comprendre la 

stratégie adoptée par Newton dans ce texte pour défendre une présence intime de Dieu au 

monde. Ainsi pouvons-nous continuer notre lecture et voir comment le philosophe infère, 

depuis cette omnipotence absolue, les autres propriétés de la divinité. 

b. L’omnipotence, un premier attribut stratégique 

 Souvenons-nous de l’idée que nous avons défendue plus haut : bien qu’il soit évident 

que Newton souscrive sincèrement à la définition d’un dieu tout à fait puissant, nous pensons 

que cette puissance n’a de sens que relativement à son attribut d’omniprésence. Mais dans la 

mesure où le Scholie Général est publié et est destiné, Newton le sait, à être beaucoup lu, il 

diffère grandement des manuscrits du « De Gravitatione » et de « Tempus et Locus » en ce qu’il 

n’abordera cette question que dans un second temps, après avoir préparé son lectorat. Sincère 

dans sa foi, Newton ne peut dédire ni son antitrinitarisme ni sa conception du rapport entre Dieu 

et l’espace. Prudent et inquiet d’être mal compris, il lui faut donc user d’une stratégie qui réfute 

à l’avance les objections qu’on serait tentés de lui faire et qui minimise ou camoufle les idées 

qui sont véritablement importantes pour lui. Ainsi les autres attributs sont-ils présentés comme 

s’ils étaient déduits de celui d’omnipotence : 

[…] il suit de ce véritable pouvoir de domination que le vrai Dieu est un être 

vivant, intelligent, et puissant, et de ses autres perfections qu’il est au-dessus 

de tout, et entièrement parfait. Il est éternel et infini, tout-puissant, et 

omniscient, c’est-à-dire qu’il dure depuis l’éternité passée et dans l’éternité 

à venir, et qu’il est présent depuis l’infini jusqu’à l’infini585 : il régit tout ; et 

il connaît tout ce qui est et tout ce qui peut être.586 

Nous retrouvons là des idées qui nous sont désormais familières et qui ne risquent pas d’heurter 

l’opinion commune : le dieu newtonien est vivant, intelligent, éternel et infini. La question de 

son rapport à l’espace est donc amenée par le truchement de l’idée d’infinité – l’infinité, non 

 
584 Pour un exposé de sa vie, de ses relations avec les savants de son temps (dont Samuel Clarke et Robert Boyle) 

et de son œuvre : Claire Gallien, « Edward Pococke et l’orientalisme anglais du XVIIe siècle : passeurs, transferts 

et transitions », Dix-septième siècle, n°268, 2015, pp. 443-458. 
585 « his duration reaches from eternity to eternity ; his presence from infinity to infinity », Ibid., p. 545. Dans 

l’édition latine, il s’agit de l’expression : « durat ab aeterno in aeternum et adest ab infinito in infinitum ». 
586 EDC, tome II, p. 176, traduction modifiée. 



263 

 

pas de l’espace, mais de Dieu lui-même. Par ailleurs, tandis que dans le « De Gravitatione » et 

dans « Tempus et Locus », Newton se concentrait presqu’exclusivement sur l’espace au 

détriment du temps, nous voyons que l’espace apparaît ici conjointement à la durée : le premier 

à travers l’infinité, la seconde à travers l’éternité. 

3. Dieu « durationem et spatium constituit » 

Après cette entrée en matière somme toute très conventionnelle, s’ouvre le passage qui 

importe le plus à cette étude. Nous le donnons une première fois à lire ci-dessous dans son 

entièreté puis nous étudierons ensuite son détail : 

Il n’est pas l’éternité ni l’infinité, mais il est éternel et infini, il n’est pas la 

durée ni l’espace587, mais il dure et il est présent ; il dure toujours et il est 

présent partout ; il est existant toujours et en tout lieu, il constitue l’espace 

et la durée588. Comme chaque particule de l’espace589 existe toujours, et que 

chaque moment indivisible de la durée dure partout, l’artisan et le seigneur 

de toutes les choses ne sera certainement ni jamais ni nulle part.590  [Toute 

âme qui sent en divers temps, par divers sens, et par le mouvement de 

plusieurs organes, est toujours une seule et même personne indivisible. Il y a 

des parties successives dans la durée, et des parties coexistantes dans 

l’espace ; il n’y a rien de semblable dans ce qui constitue la personne de 

l’homme ou dans son principe pensant ; et bien moins y en aura-t-il dans la 

substance pensante de Dieu. Tout homme, en tant qu’il est une chose 

sentante, est un seul et même homme pendant toute sa vie et dans tous les 

divers organes de ses sens. Ainsi Dieu est un seul et même Dieu partout et 

toujours.]591Il est présent partout, non seulement virtuellement592, mais 

substantiellement593, car on ne peut agir où l’on n’est pas. Tout est mu et 

 
587 Les deux éditions latines introduisent bel et bien en effet le terme d’espace, la seule différence étant que celle 

de 1726 substitue un « et » au « vel » dans la première proposition : « non est duratio et spatium, sed durat et 

adest. » 
588 L’édition latine de 1726 corrige par « durationem et spatium constituit » l’expression « aeternitatem et 

infinitatem constituit » de celle de 1713. 
589 « Since every particle of space » ; « spatii particula ». 
590 « certe rerum omnium fabricator ac dominus non erit nunquam, nusquam. » 
591 Tout ce passage est ajouté lors de l’édition de 1726 : « Omnis anima sentiens diversis temporibus, et in diversis 

sensuum, et motuum organis eadem est persona indivisibilis. Partes dantur successivae in duratione, coexistentes 

in spatio, neutrae in persona hominis seu principio ejus cogitante ; et multo minus in substantia cogitante dei. 

Omnis homo, quatenus res sentiens, est unus et idem homo durante vita sua in omnibus et singulus sensuum 

organis. Deus est unus et idem deus semper et ubique. » 
592 « per virtutem » 
593 « per substantiam » 



264 

 

contenu dans lui, mais sans aucune action des autres êtres sur lui. Car Dieu 

n’éprouve rien par le mouvement des corps : et les corps ne sentent aucune 

résistance due à l’omniprésence de Dieu […]594 

C’est dans ce passage que nous trouvons la deuxième note de bas de page ajoutée par Newton, 

célèbre par les nombreuses et diverses références qu’elle mobilise. Entrons maintenant dans 

l’articulation logique du texte. 

a. Une certaine causalité 

 C’est au tout début de ce passage que sont introduites, en plus des notions d’éternité et 

d’infinité, celles de durée et d’espace. Les premières lignes, en apparence assez simples, 

s’avèrent en vérité d’une grande difficulté : 

Il n’est pas l’éternité ni l’infinité, mais il est éternel et infini, il n’est pas la 

durée ni l’espace, mais il dure et il est présent ; il dure toujours et il est 

présent partout ; il est existant toujours et en tout lieu, il constitue l’espace 

et la durée. 

La difficulté réside dans le fait qu’il semble qu’au moins trois niveaux, ou trois plans, se 

croisent : (1) le plan des idées d’éternité et d’infinité en tant que telles, (2) le plan des idées 

d’éternité et d’infinité en tant qu’attributs divins, et (3) le plan des idées de durée et d’espace. 

Mais les choses deviennent plus complexes lorsque nous croisons le point de vue du lecteur 

auquel s’adresse Newton et qui ignore tout de ses autres textes. 

Tout d’abord, ce lecteur pourrait penser que les plans (1) et (2) ne forment qu’un seul et 

même plan, et même en imaginant que cette personne soit déjà convaincue de l’infinité du 

monde et soit allée jusqu’à admettre la distinction posée par Newton entre espace relatif et 

espace absolu. Or, nous savons que Newton admet l’existence d’un espace infini, faisant fi de 

la prudence de Descartes qui réservait l’infinité à la seule divinité. Nous savons aussi que cet 

espace est infini très exactement parce qu’il entretient un rapport à la divinité infinie. A partir 

de là, l’infinité comme attribut divin est bien plus liée à l’infinité de l’espace que ne pourrait le 

penser le lecteur lambda et contemporain de Newton. 

A cela s’ajoute la reprise d’une distinction théologique classique : Dieu ne se résume 

pas à ses attributs, pris indépendamment les uns des autres ou tous ensemble. Son essence ne 

se réifie pas, ne s’épuise pas ou ne se circonscrit pas dans les limites de nos concepts et de notre 

 
594 EDC, tome II, pp. 176-177, traduction modifiée et croisée avec LP, p. 196. 



265 

 

langage. C’est dans ce sens qu’il ne peut pas être l’éternité ou l’infinité mais qu’il doit plutôt 

être pensé comme étant toujours éternel et infini. C’est ce que Newton écrivait déjà dans 

« Tempus et Locus » lorsqu’il désignait l’éternité de Dieu comme une durée et l’opposait à une 

éternité qui serait « totum simul ». Dans ce manuscrit, il ne s’attardait pas davantage sur cela, 

présentant simplement ces deux compréhensions de l’éternité sous la forme d’une alternative 

et donnant à penser, à travers deux références religieuses, que sa préférence allait à la définition 

de l’éternité comme durée. Ici, l’éternité est d’emblée et explicitement présentée comme durée. 

Du côté de l’infinité, Newton maintient encore un doute qu’il évacuait presque complètement 

dans « Tempus et Locus » : tandis que dans le manuscrit, il proposait de considérer Dieu comme 

un Lieu ou comme la substance de tous les lieux en conditionnant l’exercice d’un pouvoir à la 

présence de celui qui l’exerce, cette formule du Scholie Général reste pour l’instant assez 

vague : Dieu « adest ubique ». Cet ubique ne désigne pas nécessairement une présence 

immédiate et peut renvoyer à son interprétation symbolique ou métaphorique. Pourtant, le 

risque d’une identification de la divinité à l’espace et à la durée semble planer, de sorte que 

Newton précise : « non est duration et spatium ». A ce moment-là de l’argumentation, cette 

précision peut paraître superficielle au lecteur ou à la lectrice moins renseignée : rien ne semble 

en effet donner l’impression que Newton pourrait tomber dans une telle identification. 

Cette identification possible est d’ailleurs rejetée par le recours à l’action de constituer, 

d’établir ou de décider que traduit le verbe constituere. Le choix de ce verbe pourrait se 

comprendre par le fait qu’il permet d’insister davantage sur l’action qu’en utilisant une 

périphrase avec le substantif causa. Pourquoi ne pas avoir utilisé le verbe creare à la place ? 

Cela aurait été d’autant plus attendu dans un texte qui prend un aspect de plus en plus 

théologique. On pourrait certes expliquer ce choix de constituere, dont la connotation en latin 

est politique, par la présentation précédente de Dieu comme le seigneur suprême. En tant que 

Pantokrator, il est logique qu’il décide, qu’il établisse des lois. Sauf que ce ne sont pas des lois 

de la nature dont il est question : c’est de l’éternité et de l’infinité (pour la version de 1713) ou 

de la durée et de l’espace (pour celle de 1726). Cela pourrait sembler insignifiant mais 

souvenons-nous : dans le « De Gravitatione », Newton affirmait que l’espace était incréé : il 

était un effet émanant de Dieu. Nous avons vu ensuite que dans « Tempus et Locus », parce que 

Newton évacuait toute référence à un émanatisme, il ne mentionnait plus le caractère incréé de 

l’espace. Cela nous avait conduit à nous demander ce que cela signifiait : s’agissait-il d’une 

simple mesure de prudence ou d’une hésitation quant au mode de causation de l’espace ? 

L’analogie du sensorium Dei de l’Optique manifestait cette tentative de dire une causalité qui 



266 

 

n’est décidément pas celle de la création ex nihilo du christianisme. La décision d’utiliser le 

verbe constituere doit donc se comprendre à la fois comme le refus de faire de l’espace et du 

temps des êtres créés et comme l’effort de traduire dans un vocabulaire plus logique la causalité 

particulière que dessinait l’analogie du sensorium Dei. Autrement dit, Newton refuse trois 

thèses : premièrement, il refuse de dire que l’espace et le temps sont des étants semblables aux 

autres créatures composant l’univers ; deuxièmement, il refuse de dire que l’espace et le temps 

existeraient indépendamment de Dieu ; troisièmement, il refuse d’identifier l’espace et le temps 

à Dieu. Ils sont institués en quelque sorte comme s’ils étaient des lois de la nature : ils 

s’apparentent donc plus à des décrets divins qu’à des étants proprement dit. 

b. Circularité et nouvelle tentative analogique 

 Une fois dit cela, c’est-à-dire en apparence très peu et en vérité beaucoup, Newton 

ajoute : 

Comme chaque particule de l’espace existe595 toujours, et que chaque 

moment indivisible de la durée dure partout, l’artisan et le seigneur de toutes 

les choses ne sera certainement ni jamais ni nulle part. 

L’espace et le temps sont présentés comme des ensembles, pour l’un de particules (particula), 

pour l’autre de moments indivisibles (indivisible momentum). Si cela est certes cohérent avec 

le Scholie des Définitions qui avait déjà à l’époque heurté Leibniz, c’est en ayant lu le « De 

Gravitatione » et « Tempus et Locus » que nous comprenons véritablement ce que ces quelques 

mots signifient. C’est l’un des points sur lesquels Newton est demeuré fidèle à lui-même : 

espace et temps sont des choses – à défaut d’être des substances – qui peuvent être divisées par 

l’esprit mais qui ne le sont pas en réalité. Dans le « De Gravitatione », l’immobilité était l’une 

des propriétés attribuées aux parties de l’espace. Pour mieux expliquer cela, Newton proposait 

un parallèle avec la durée en expliquant que nous pouvons distinguer des instants dans 

l’écoulement du temps sans que ces instants fussent hétérogènes les uns vis-à-vis des autres. Il 

précisait : 

C’est à cause du seul ordre et à cause de leurs positions relatives que les 

parties de la durée et de l’espace sont comprises comme étant ce qu’elles sont 

 
595 « sit » 



267 

 

véritablement ; et, à part leur ordre et leurs positions qui ne peuvent donc 

changer, elles n’ont pas d’autre principe d’individuation.596 

Dans « Tempus et Locus », il reprenait ces idées et affirmait de nouveau que les parties de 

l’espace, les lieux des corps matériels et les points en nombre infini qui le composent, n’étaient 

pas partes extra partes mais étaient simplement le résultat de l’activité intellectuelle de découpe 

du réel. Nous retrouvons la même thèse dans le Scholie Général, mais sans aucune 

argumentation pour l’expliciter. Peut-être est-ce l’une des raisons pour lesquelles Leibniz crut 

pointer une incohérence dans la définition newtonienne de l’espace : dans sa lettre du 2 juin 

1716 à Clarke, il explique que si l’espace infini était indivisible, cela voudrait dire que les 

espaces finis – les lieux ? – qui le composent pourraient être détruits sans que cela détruise 

l’espace infini.597 Clarke répond que c’est mal s’exprimer que de parler de l’espace comme d’un 

tout qu’on pourrait diviser parce que l’espace n’est pas composé de parties au sens où les corps 

sont composés de parties.598 Cette réponse est absolument conforme à ce que Newton défend 

depuis le « De Gravitatione » et repose, comme nous l’avons déjà vu, sur un atomisme 

mathématique qui n’a de valeur qu’à l’intérieur de l’esprit. En affirmant qu’espace et durée sont 

ainsi composés de parties intelligibles, Newton consolide sa position : espace et durée existent 

en tant qu’ils sont divisibles par la pensée et indépendants des corpuscules matériels ; ils sont 

certes mesurables, mais ils sont des totalités et non des juxtapositions : en ce sens ils ne peuvent 

pas être des propriétés des corps. 

 L’existence-même de l’espace et du temps, pris comme des entités éternelles, infinies 

et indivisibles partes extra partes, implique dès lors l’omniprésence d’une divinité elle aussi, 

par conséquent, éternelle, infinie et indivisible. C’est donc un aller-retour qui se tisse entre la 

définition du temps et de l’espace et celle de Dieu, dans un cercle qui empêche d’être certain 

que ce serait uniquement pour une raison théologique que Newton aurait conçu le temps et 

l’espace comme il les a conçus. C’est sur l’indivisibilité réelle et commune à l’espace, au temps 

et à Dieu que Newton insiste : 

Toute âme qui sent en divers temps, par divers sens, et par le mouvement de 

plusieurs organes, est toujours une seule et même personne indivisible. Il y a 

des parties successives dans la durée, et des parties coexistantes dans 

l’espace ; il n’y a rien de semblable dans ce qui constitue la personne de 

 
596 DG., p. 44. 
597 Op.cit., p.87. 
598 Ibid., pp. 110-111. 



268 

 

l’homme ou dans son principe pensant599 ; et bien moins y en aura-t-il dans 

la substance pensante de Dieu.600 Tout homme, en tant qu’il est une chose 

sentante, est un seul et même homme pendant toute sa vie et dans tous les 

divers organes de ses sens. Ainsi Dieu est un seul et même Dieu partout et 

toujours. 

Ce passage, écrit dans une veine lockéenne601, a été ajouté par Newton dans l’édition de 1726 

et il pourrait s’agir d’un ajout justifié par l’incompréhension suscitée par l’analogie du 

sensorium Dei. Le propos est différent puisqu’il n’est nullement question d’une ressemblance 

entre la façon dont l’être humain connaît et meut son corps et la façon dont la divinité connaît 

et meut sa création. Il n’est également fait aucune mention d’un sens commun qui centraliserait 

les informations et permettrait l’exercice de la volonté. Pourtant, la ressemblance reste 

importante, à commencer par cette insistance, rare dans les écrits newtoniens, sur la physiologie 

et plus précisément sur le processus de sensation. Prudent, Newton n’évoque pas la possibilité 

pour Dieu de sentir le monde : tandis que l’être humain est une « res sentiens » doté d’un 

principe de la sensation, Dieu est désigné comme une substance pensante. Ce faisant, Newton 

se garde de sous-entendre que Dieu aurait un corps et cela contribue à renforcer la thèse de son 

indivisibilité. La structure analogique et sa finalité argumentative, à savoir la défense d’une 

omniprésence substantielle de Dieu, repose sur une thèse admise par la grande majorité de la 

communauté philosophique de son temps : la pluralité des sensations dans le temps et l’espace 

et la pluralité des organes de sensations ne diffractent pas l’être qui sent ; il y a une permanence 

sous la succession et l’étendue : une identité qui subsiste et qui permet de dire « je ». En 

choisissant cette thèse, Newton peut être plus assuré de rallier – ou à tout le monde de ne pas 

surprendre – les lecteurs d’Outre-Manche. Elle est en effet plus admise parce que plus intuitive 

pour les Européens et moins ouverte à discussion que ne l’est la thèse de l’existence d’un sens 

commun qui pouvait recouvrir plusieurs formes et interprétations. Ainsi permet-elle plus 

facilement de faire admettre que la divisibilité subjective du temps et de l’espace ne conduit pas 

à la divisibilité d’une divinité présente de tout temps et partout. 

c. L’omniprésence substantielle de Dieu : une croyance primitive 

 Le terrain est donc prêt pour que la thèse soit explicitement énoncée : 

 
599 « in persona hominis seu principio ejus cogitante » 
600 « in substantia cogitante Dei » 
601 Locke, John. Essai sur l’entendement humain, II, chapitre 27, §8 et §9, Op.cit., pp. 519-523. 



269 

 

Ainsi Dieu est un seul et même Dieu partout et toujours. Il est présent partout, 

non seulement virtuellement, mais substantiellement, car on ne peut agir où 

l’on n’est pas. 

Mais comme si tout ce qui a précédé n’était pas suffisant pour faire obstacle à d’éventuelles 

objections, cet énoncé s’accompagne d’un argument supplémentaire : il n’y a pas d’action à 

distance ; l’action est le résultat direct d’un mouvement de l’agent. Sans doute s’agit-il pour 

Newton de la véritable raison de la reprise aux platoniciens de Cambridge d’une omniprésence 

divine substantielle. C’est une thèse tout à la fois théologique et physique, sans qu’il soit 

possible de distinguer ces deux enjeux. Tout ce qui précède a pour but de préparer le lectorat et 

de tuer dans l’œuf toute accusation de panthéisme. C’est justement pour consolider cet 

argument que Newton ajoute une note, devenue célèbre depuis, à l’intérieur de cette phrase : 

Tout est mu et contenu dans lui, mais sans aucune action des autres êtres sur 

lui. Car Dieu n’éprouve rien par le mouvement des corps : et les corps ne 

sentent aucune résistance due à l’omniprésence de Dieu […] 

Cette note est la suivante :  

Les anciens pensaient ainsi, [comme il parait à la manière dont s’exprime 

Pythagore, dans le livre de la Nature des Dieux de Cicéron, livre I, ainsi que 

Thalès et Anaxagore ; Virgile dans les Géorgiques, livre IV, v.220 et dans le 

livre VI de l’Eneide, v.721 ; Philon au commencement du livre I de 

l’Allégorie.] Aratus dans Phénomènes. Il en est de même des auteurs sacrés, 

St Paul, Actes des Apôtres, chapitre 17, v.27-28, [St Jean dans son Evangile, 

chapitre 14, v.2.] Moïse dans le Deutéronome, chapitre 4, v.39 et chapitre 

10, v.14. David dans les Psaumes 139, v.7, 8 et 9. Salomon dans le livre I des 

Rois, chapitre 8, v.27. Job, chapitre 22, v.12 [et 13 et 14.] Jérémie, chapitre 

23, v.23-24. [Les Païens s’imaginaient que le Soleil, la Lune, les astres, les 

âmes des hommes et toutes les autres parties du monde étaient des parties de 

l’être suprême et qu’on leur devait un culte, mais c’était une erreur.]602 

Nous retrouvons là, en version plus explicite encore, la marque du syncrétisme newtonien qui, 

lui-même, fait signe vers sa croyance dans une prisca theologia. A cela s’ajoute la stratégie 

 
602 Les passages entre crochets sont ceux ajoutés lors de l’édition de 1726 : c’est une note qui a donc été 

considérablement étoffée, ce qui témoigne de l’attention que Newton lui porta. Par ailleurs, dans un souci de clarté, 

nous retouchons légèrement le texte afin d’harmoniser le système de références. 



270 

 

rhétorique que nous avons vue un peu plus haut et qui consiste à faire référence aux Ecritures 

– en particulier à l’Ancien Testament – pour donner davantage d’autorité à un propos en vérité 

très hérétique. Ce qui est intéressant dans cette note, c’est qu’elle fait en partie écho aux 

références données dans « Tempus et Locus » au Maquom et aux Actes des Apôtres de Saint 

Paul. C’est la même idée qui est défendue, à savoir que Dieu est semblable à un lieu dans lequel 

seraient toutes choses. La référence kabbalistique disparaît, peut-être trop étrangère à la pensée 

de Newton ou trop « voyante » pour un texte publié, mais nous retrouvons la même référence 

au chapitre 17, versets 27 et 28 des Actes des Apôtres. Ce rapprochement, qui s’ajoute au rapport 

entre l’espace universel et l’espace absolu du Scholie des Définitions, consolide l’hypothèse 

selon laquelle « Tempus et Locus » aurait pu avoir été conçu à l’origine pour figurer comme 

préface ou comme un scholie des Principes mathématiques de la philosophie naturelle.  

Dans la version de 1713, la note est composée de références religieuses et ne renvoie 

qu’à un seul texte extérieur aux Ecritures : les Phénomènes d’Aratus. Cette référence, qui va se 

trouver reléguée en dernière place de la liste des références non-religieuses dans la version de 

1726, ouvrait à l’origine le bal. Il n’est guère étonnant que Newton cite un tel personnage dans 

la mesure où Aratus aurait été en lien avec des stoïciens et aurait été l’un des élèves de 

l’astronome Aristothéros, qui appartenait à l’école d’Eudoxe.603 Souvenons-nous que Newton 

s’est intéressé au stoïcisme, sans doute à partir de son travail d’alchimiste, et à l’histoire de 

l’astronomie. Toutefois, les Phénomènes forment un livre plus métaphorique que scientifique 

ou religieux : il s’agit d’un poème qui « raconte » les constellations et les mythes anciens. Le 

livre I auquel Newton renvoie doit correspondre au prélude, unique passage du poème dans 

lequel il est question du rapport de la divinité principale au monde terrestre et qui résonne avec 

ce passage du Scholie Général : les rues, les places, la mer, les ports, tout y est dit empli de 

Zeus, le père de l’humanité qui commande au climat et aux astres.604 

 
603 Aratos. Phénomènes, tome 1, texte établi, traduit et commenté par Jean Martin, Les Belles Lettres, collection 

des universités de France, Paris, 1998 : voir l’étude biographique que propose Jean Martin, pp. xi-xlviii. 
604 « Commençons par Zeus, lui que jamais, nous les humains, nous ne laissons innommé. Et pleines de Zeus sont 

toutes les rues, toutes les places où s’assemblent les hommes, et pleine en est la mer, et aussi les ports. Et partout 

de Zeus nous avons besoin, tous. Car nous sommes même sa descendance, et lui, dans sa tendresse paternelle, il 

adresse aux hommes des signes favorables, et il excite les peuples au travail, en leur rappelant la loi du vivre. Et il 

dit quand la glèbe est en son meilleur point pour les bœufs et pour les houes. Il dit quand la bonne saison est venue 

pour bêcher autour des plants, et pour répandre toute semence. Car il a lui-même fixé les signes de ces choses dans 

le ciel, en distinguant l’éclat des constellations, et il a prévu pour le cours de l’année les étoiles qui donneraient 

aux hommes des signes précis sur les saisons, afin que toute croissance fût assurée. Aussi est-ce à lui que l’on 

adresse toujours le premier et le dernier hommage. Salut, père, infini prodige, infini recours des hommes, à toi et 

à la génération d’avant ! Salut à vous aussi, Muses aimables, à vous toutes ! Quant à moi, qui vous demande dans 

la prière le don de dire les étoiles, comme il convient, guidez tout mon chant jusqu’à sa fin. », Ibid., v.1-16, pp. 1-

2. Dans « Aratos et le stoïcisme », (Aitia, n°1 (en ligne), 2011), Christophe Cusset montre qu’Aratus est également 

tributaire des travaux d’Eudoxe et propose l’un des premiers liens historiques entre le stoïcisme et l’astronomie ; 



271 

 

 Aratus frappe moins à la lecture de la version de 1726 puisqu’il vient après des noms 

aujourd’hui plus connus : Pythagore, Cicéron, Thalès, Anaxagore, Virgile et Philon. 

Concernant Pythagore, il n’est question que de ce que Cicéron en dit au début du De la nature 

des dieux, et il s’agit en vérité d’une parole au moins doublement rapportée puisque Cicéron 

fait lui-même référence à ce que disait Velléius de Pythagore. Arrêtons-nous un instant : dans 

quel contexte Cicéron évoque-t-il la figure de Pythagore ? Le livre I de l’ouvrage part du 

postulat que la thèse selon laquelle les dieux existeraient est la plus raisonnable et il s’intéresse 

alors aux différences entre les doctrines au sujet de leur nature et de leur localisation. A partir 

de là, Cicéron pose la question qui lui semble la plus importante : : les dieux sont-ils inactifs ou 

sont-ils les « architectes et les ordonnateurs de toutes choses » ?605 Dans ce contexte, Cicéron 

fait deux fois mention de Pythagore : une première fois pour critiquer les Pythagoriciens qui 

utilisent le nom de leur maître comme argument d’autorité et qui ne font pas l’effort de penser 

par eux-mêmes606, et une seconde fois à l’intérieur de quelques pages doxographiques sur la 

nature des dieux. Cette doxographie est explicitement attribuée à Velléius, et il y est question 

d’Epicure, de Thalès (que Newton citera d’ailleurs de suite après) pour lequel l’eau est le 

principe de toutes les choses façonnées par l’intelligence ou la divinité, d’Anaximandre, 

d’Anaximène, d’Anaxagore (que Newton cite également ensuite) selon lequel le monde est fait 

et ordonné par une intelligence calculatrice et vivante, d’Alcméon de Gotone et, enfin, de 

Pythagore : 

Pythagore a cru qu’une âme était contenue dans la nature et circulait en elle, 

que nos âmes à nous en étaient des fragments détachés. Il n’a donc pas vu 

que le Dieu est ainsi déchiré, dépecé, quand les âmes des hommes se séparent 

de lui. Et, quand elles sont malheureuses, ce qui est le cas pour le plus grand 

nombre, il faut donc qu’une partie du Dieu soit en proie au malheur. 

Pourquoi, d’autre part, l’âme humaine ignorerait-elle quoi que ce fût, si elle 

était un Dieu ? Comment enfin le Dieu de Pythagore, s’il n’était qu’une âme, 

a-t-il pu s’implanter ou se répandre dans la nature ?607 

 
il développe un parallèle intéressant entre ce prélude et l’Hymne à Zeus de Cléanthe, en particulier autour de l’idée 

d’omniprésence de la divinité et défend la position nuancée selon laquelle, si le lien entre Aratus et le stoïcisme 

est indéniable, il est surtout désiré et mis en avant par ses lecteurs stoïciens, « trop heureux de trouver dans ses 

Phénomènes un discours poétique en accord avec l’enseignement astronomique qu’ils [étaient] avides de 

recevoir ». 
605 Cicéron. De la nature des dieux, traduction de Charles Appuhn, Librairie Garnier Frères, Paris, 1935, p. 13. 
606 Ibid., p. 19. 
607 Ibid., pp. 33-35. Le détachement des âmes depuis l’éther, conçu comme une substance originelle, se trouve 

aussi dans ce que rapporte Diogène Laërce : « L’âme est une parcelle détachée de l’éther, tant de l’éther chaud que 



272 

 

Bien entendu, il est hors de question pour Newton d’adhérer à l’idée qu’une divinité « vraie » 

puisse être fragmentée et que son état d’esprit puisse être pensé sur le mode anthropomorphique 

et puisse être modifié par l’humeur des âmes humaines. Fidèle au principe de l’herméneutique 

guidée par la croyance dans une prisca theologia, ce qui compte pour lui pour appuyer la thèse 

selon laquelle tout serait mû et contenu en un Dieu unique, c’est principalement l’image de la 

circulation d’une âme universelle au cœur de la nature toute entière. 

 La description par Aratus de cette circulation, qui fait penser à la présence immanente 

et nécessaire du pneuma stoïcien, fait signe d’abord, et toutes proportions gardées, vers la 

référence à Anaxagore et, plus particulièrement – c’est notre hypothèse – vers le fragment 12 : 

Les autres choses possèdent une partie de toute chose, mais l’intelligence est 

illimitée, à elle-même son propre maître, elle n’est mêlée à aucune chose, et 

est seule à être elle-même par elle-même. Car si elle n’était pas par elle-

même, mais était mêlée à quelque autre chose, elle participerait à toutes les 

choses, si elle était mêlée à quelque autre. Car en toute chose est présente 

une part de toute chose, comme je l’ai dit dans ce qui précède. Et les choses 

qui lui seraient mêlées feraient obstacle, de sorte qu’elle ne serait le maître 

d’aucune chose de la même manière qu’en étant seule par elle-même. Car 

elle est à la fois la plus subtile de toutes les choses et la plus pure, et elle 

détient, en particulier, l’entière décision [ou : connaissance] à propos de 

toute chose et possède la plus grande des forces ; et des choses qui ont vie, 

qu’elles soient plus grandes ou plus petites, de toutes, l’intelligence est 

maître ; et l’intelligence a été maître de l’ensemble de la rotation, de sorte 

que rotation il y ait eu au commencement. Et la rotation commença d’abord 

par le petit ; elle est à présent plus ample, et elle continuera de s’amplifier. 

Les choses qui se mélangent ainsi que celles qui se détachent et se séparent, 

l’intelligence les a toutes décidées [ou : connues]. Et toutes les choses, 

comme elles allaient être et comme elles furent celles qui ne sont pas à 

présent, et toutes celles qui sont à présent et comme elles seront, 

l’intelligence les a toutes séparées et ordonnées, ainsi que cette rotation que 

 
de l’éther froid, et, du fait qu’elle participe aussi à l’éther froid, l’âme diffère de la vie. Et elle est immortelle, 

puisque ce dont elle a été détachée est aussi immortel. », dans les Vies et doctrines des philosophes illustres, 

traduction sous la direction de Marie-Odile Goulet-Cazé, introductions, traductions et notes de Jean-François 

Balaudé, Luc Brisson, Jacques Brunschwig, Tiziano Dorandi, Marie-Odile Goulet-Cazé, Richard Goulet & Michel 

Narcy, Le Livre de Poche, Librairie Générale Française, Paris, 1999, §28, p.963. 



273 

 

suivent maintenant les astres, le soleil, la lune, l’air et l’éther qui se séparent. 

La rotation elle-même a fait que détachement il y ait. Et du rare se sépare le 

dense, du froid le chaud, de l’obscur le clair, de l’humide le sec. Nombreuses 

sont les parties de nombreuses choses ; rien pourtant ne se détache ni ne se 

sépare absolument l’un de l’autre sauf l’intelligence. Mais toute intelligence 

est semblable, la plus grande et la plus petite, et rien d’autre semblable à 

rien d’autre, mais ce dont chaque chose contient le plus, cela elle l’est et 

l’était le plus manifestement.608 

Même en faisant preuve d’une sincère prudence, il semble relativement facile de saisir ce que 

Newton a pu trouver d’intéressant par rapport à sa propre pensée dans ce fragment – sous 

réserve que ce soit bien à ce fragment qu’il pense. Bien sûr cela tord le propos d’Anaxagore, 

dont des siècles nous séparent déjà. Essayons seulement de comprendre ce qui a pu parler à 

Newton. Il y a d’emblée l’idée d’une intelligence qui déciderait ou connaîtrait toutes les choses : 

en faisant fi des différences de représentations des deux philosophes et en particulier du fait que 

l’activité organisatrice de l’intelligence chez Anaxagore vient après coup, il est possible de lire 

cette proposition dans un cadre créationniste et d’y voir une passerelle avec ce que Newton 

cherchait à dire dans l’analogie du sensorium Dei. Cette première proposition est liée à la thèse 

d’une hétérogénéité de l’intelligence vis-à-vis des autres choses, hétérogénéité qui pourrait être 

lue dans la perspective toute chrétienne d’une transcendance divine. Pour autant, cette 

transcendance n’exclut pas une relation aux choses sous un certain mode qui n’a rien de 

commun avec la participation platonicienne ou l’hylémorphisme aristotélicien. Une autre idée 

qui a pu attirer grandement Newton l’alchimiste et le partisan du corpuscularisme, c’est le fait 

qu’Anaxagore ne paraisse pas admettre de véritable séparation ailleurs qu’entre l’intelligence 

et les choses (dont les astres). Comme l’explique Claire Louguet, contrairement à ce qu’il se 

passe chez Parménide, chez Anaxagore l’Etant est hétérogène ; en revanche l’intelligence forme 

une entité homogène et distincte.609 Cette hétérogénéité n’est toutefois pas absolue au sens où 

il ne pourrait y avoir aucune communication ou aucun rapport entre les choses qui composent 

l’Etant. Ainsi, en faisant abstraction de l’activité incessante610 de séparation de l’intelligence à 

 
608 Traduction de Lask A. et Most G. dans Les débuts de la philosophie, Fayard, 2016, D27, p.879. 
609 Louguet, Claire. « Anaxagore : analogie, proportion, identité. », in Philosophie antique, n°13, 2013, pp. 117-

145. Un grand merci à elle pour son aide. 
610 Et qui, chez Anaxagore comme chez les autres philosophes anciens de la nature, n’est pas éternelle : 

premièrement parce que le monde n’est pas postulé comme éternel, et deuxièmement, comme l’explique Claire 

Louguet en reprenant l’analyse d’Aristote dans la Physique, III, 4, 203a23-33, parce que « chaque processus de 

différenciation que l’on voit à l’œuvre quotidiennement dans la nature (lorsque la plante se développe à partir 

d’une simple pousse ou que l’embryon prend forme à partir de la semence, etc.) est comme une micro-



274 

 

l’intérieur des choses611, on pourrait lire ce texte à la lumière de la théorie des sympathies et 

des analogies entre les qualités des étants, les étants et les régions des étants.  

Enfin, une dernière raison nous pousse à croire que Newton ait pu trouver dans ce fragment 

l’écho d’une vérité ancestrale : il y est dit que l’intelligence, parce que plus pure que l’Etant et 

parce que détenant une omniscience ou un pouvoir total de décision, « possède la plus grande 

des forces ». Dans un ouvrage tel que les Principes mathématiques de la philosophie naturelle 

qui démontre l’existence d’une force de gravitation universelle, en propose une formalisation 

mathématique et l’enracine dans la divinité conçue comme cause première et finale du 

mouvement du monde, cela sonne comme un instrument bien accordé. Mais au-delà de cette 

lecture newtonienne de l’idée de force sur le plan physique, une deuxième raison pousse à croire 

que Newton pourrait y avoir vu une proximité plus grande encore avec sa propre pensée sur un 

plan plus proprement théologique. Parmi les formulations superlatives qui qualifient 

l’intelligence, il y a celle qui établit qu’elle est à elle-même son propre maître : maîtresse des 

choses, rien n’exerce en retour de pouvoir sur elle. Le fait qu’elle soit sans mélange, le fait 

qu’elle soit à elle-même son propre maître et le fait qu’elle soit pourvue de la plus grande des 

forces à partir de laquelle elle exerce son activité séparatrice, donnent à penser, une fois 

combinés tous les trois ensemble, que Newton a pu y retrouver l’image de son Dieu 

Pantokrator, cause de la gravitation universelle et seigneur absolu par rapport auquel les princes 

humains ne sont que de pâles copies. Cette hypothèse est renforcée par les propos de Diogène 

Laërce, qui rapporte qu’… 

[…] Anaxagore déclara que le ciel tout entier était constitué de pierres, qu’il 

devait sa cohésion à la force de son mouvement de rotation, et que, si cette 

cohésion s’affaiblissait, il s’écroulerait.612 

… ainsi que par le témoignage d’Aristote qui rapproche Anaxagore et Démocrite au sujet de 

l’infinité des éléments constituant la matière.613 Par conséquent, à la fois sur le plan physique 

 
cosmogonie : invariablement, l’ordre est précédé de l’indistinct, l’hétérogène de l’homogène (du moins en 

apparence). […] Mais de même que la différenciation progresse dans chaque cas singulier (dans la micro-

cosmogonie), de même elle doit également progresser dans le cas de la macro-cosmogonie. », Ibid., p. 132. 
611 « Malgré l’activité de l’Intellect, toutes choses sont toujours dans toutes. La dualité est irréductible. Mais c’est 

précisément cette irréductibilité qui permet la perpétuation de l’activité de l’Intellect. Le système d’Anaxagore 

repose sur un vrai dualisme : il n’y a rien de commun entre les choses et l’Intellect. Ces deux ordres sont séparés. 

[…] L’Intellect, qui est le même absolu, est trop autre par rapport aux autres choses pour pouvoir être mis en 

rapport avec elles ; et les choses, qui sont l’hétérogénéité absolue, ne peuvent se rapporter qu’à elles-mêmes par 

un rapport homologique mais non analogique. », Ibid., pp. 136-137. 
612 Diogène Laërce, Les Vies, Op.cit., §12, p. 220. 
613 « Mais parmi ceux qui considèrent les éléments comme finis en nombre, aucun n’en fait des infinis, tandis que 

tous ceux qui font les éléments infinis en nombre, comme Anaxagore et Démocrite (le premier à partir des 



275 

 

et sur le plan métaphysique et théologique, il y a plusieurs raisons qui concourent à conclure 

que Newton cite Anaxagore, non pas comme un argument d’autorité parmi d’autres, mais 

comme une référence majeure. 

 Les choses sont moins évidentes concernant Thalès puisqu’aucun texte de première 

main n’a traversé le temps jusqu’à nous. Newton renvoie donc nécessairement à un ou plusieurs 

témoignages, qui sont au total très peu nombreux.614 L’hypothèse la plus probable est qu’il fasse 

référence au même passage du De la nature des dieux de Cicéron déjà cité et dans lequel il est 

rapporté brièvement que pour Thalès l’eau est le principe de toutes choses et que – c’est ce qui 

nous intéresse – le monde est fait et ordonné par l’intelligence ou le Dieu. Nous pouvons aussi 

imaginer que Newton a eu accès au témoignage d’Aétius qui insiste davantage sur le pouvoir 

divin de mise en branle permanente d’un monde plein de vie : 

Thalès : l’intelligence du monde est le dieu, car tout est à la fois animé et 

plein de daimones ; l’humide élémentaire est pénétré par la puissance divine 

qui le met en mouvement.615 

 Dernière hypothèse possible : Newton aurait puisé quelques connaissances sur Thalès 

chez Diogène Laërce.616 Dans la rubrique sur les apophtegmes qui sont attribués à Thalès, nous 

pouvons lire : 

Le plus ancien des êtres : Dieu, car il est incréé. Le plus beau : le monde, car 

c’est l’œuvre de Dieu. Le plus grand : le lieu, car il comprend toute chose. 

Le plus rapide : l’intellect, car il court à travers tout. Le plus puissant : la 

Nécessité, car elle maîtrise toutes choses. Le plus sage : le temps, car il 

découvre tout.617 

Il n’est pas du tout impossible en effet que Newton ait lu Diogène Laërce, étant donné 

l’importance de ses recherches pour corroborer l’existence d’une vérité primitive. L’édition 

princeps des Vies et doctrines des philosophes illustres date de 1533 (édition de Frobenius à 

Bâle) et a ensuite connu plusieurs rééditions successives. L’intérêt de Newton pour un savant 

 
homéomères, le second à partir de la réserve universelle où les formes sont en germe), soutiennent que l’infini est 

un continu par contact. », Physique, III, 4, 203a15-25, Œuvres complètes, Op.cit., p. 561. 
614  Voilquin, Jean (traduction, introduction et notes). Les Penseurs grecs avant Socrate, de Thalès de Millet à 

Prodicos, Garnier-Flammarion, Paris, 1964, pp. 47-48. 
615 D.301, cité par Jean Voilquin, Ibid., p. 48. 
616 Diogène Laërce, Les Vies, Op.cit., livre I, pp. 79-95. 
617 Ibid., §35, p.89. 



276 

 

qui fut justement astronome618 a pu le pousser à chercher plus loin que ce qu’en rapporte 

Cicéron, et nous pouvons imaginer sans peine le plaisir qu’il dut éprouver s’il lut bel et bien ce 

passage. Nous y retrouvons en effet deux des idées majeures de Newton sur Dieu et son rapport 

à l’espace : premièrement la thèse selon laquelle le monde serait le lieu « le plus grand » dans 

lequel il y aurait toutes choses et deuxièmement l’idée que la divinité serait, à la manière du 

brouillard ou du souffle du vent, répandue partout. 

Cette idée, c’est justement celle que nous retrouvons dans les deux extraits qu’il donne 

de Virgile et qui font écho à la conception stoïcienne du pneuma qui anime et habite toute chose. 

Le vers 220 du chant IV des Géorgiques semble en être une expression très forte, aussi 

philosophique qu’un texte poétique puisse être, dans la mesure où on y trouve quelque chose 

comme une forme d’animisme et de circularité de la vitalité :  

En vérité devant ces signes, attentifs à ces pratiques quelques-uns dirent que 

les abeilles tenaient une parcelle de l’intelligence divine, émanée de l’éther. 

Car un dieu habite et anime toute terre et les longues portées de la mer et 

l’air profond. C’est de lui que les brebis, les bœufs, l’homme, la libre famille 

des bêtes, chaque être qui naît emprunte les subtils principes de la vie. C’est 

à lui donc que ces vies retournent et en lui, une fois dissoutes, qu’elles se 

retrouvent ; la mort n’a point de lieu, il se produit une ascension, tout ce qui 

est vivant s’incorpore au jeu des astres dans le ciel.619 

Et le vers 721 du livre VI de l’Enéide, qui ouvre le discours d’Anchise à son fils Enée sur l’âme 

des morts et sur la métempsychose, est davantage centré sur le principe du mouvement du grand 

corps qu’est le monde. La métaphore de la force comme feu céleste qui ne détruit pas mais qui 

manifeste au contraire la présence du dieu ou du germe divin a sans doute éveillé l’attention de 

l’alchimiste confirmé qu’est Newton : 

Et d’abord le ciel et les continents, les plaines liquides, le globe luisant de la 

lune, les feux radieux de Titan, un souffle au-dedans les fait vivre ; infus dans 

les membres du monde, l’esprit en meut la masse entière et il se mêle dans ce 

grand corps. De là, races des hommes et des bêtes, vies des êtres qui volent 

et les monstres que sous le marbre de ses eaux porte la mer. Une vigueur de 

 
618 Tannery, Paul. Pour l’histoire de la science hellène, de Thalès à Empédocle, 2ème édition, Gauthier-Villars et 

Cie, Paris, 1930, pp. 54-83. 
619 Virgile, Géorgiques, traduction de Maurice Chappaz et Eric Genevay, préface de Jacques Perret, Gallimard, 

nrf, Paris, 1987, p. 106. 



277 

 

feu, une empreinte céleste paraissent en eux, du fait de ces germes, pour 

autant qu’ils ne sont pas appesantis par l’impureté de la matière, émoussés 

par des organes faits de terre et des membres voués à la mort.620 

 Il pourrait être reproché à la physique stoïcienne d’être moins attentive à la diversité du 

vivant, en particulier du vivant animal, que d’autres physiques au premier rang desquelles la 

physique aristotélicienne. Ce manque d’intérêt supposé pourrait se lire dans ce texte qui 

n’évoque qu’en passant des groupes d’étants particuliers (les êtres humains, les animaux 

terrestres, les oiseaux et les animaux aquatiques) et qui insiste davantage sur la diffusion du 

souffle divin sur le monde ou sur des régions du monde. Au terme d’une étude des 

classifications stoïciennes des mouvements, Thomas Benatouïl conclut que là où la diversité 

semble la plus prise en compte, chez Aristote, elle est en vérité utilisée pour découvrir des 

rapports analogiques entre les étants.621 Ces rapports analogiques conduisent alors à recouvrir 

les singularités des étants. En revanche, ces rapports analogiques ne sont pas inférés mais 

postulés dès le départ par le stoïcisme et, selon l’auteur, c’est justement la raison pour laquelle 

le stoïcisme est plus ouvert à la variété des êtres qui composent le monde.622 A partir de cette 

référence à Virgile et de cette lecture par Thomas Benatouïl des conséquences du choix de 

l’analogie pour la physique stoïcienne, nous pouvons demander : est-ce que Newton, en utilisant 

l’argument du Dessein et en se référant à l’idée d’un souffle ou de principes actifs exprimant le 

pouvoir de Dieu sur le monde, n’est pas justement en train de préserver la diversité du réel ? 

Nous avons déjà vu l’importance du principe végétatif dans son travail et le fait qu’au monde 

tout en nuances de gris de Descartes il en préfère un vivifié et coloré. Nous avons vu que sa 

fréquentation du raisonnement analogique au cours de ses recherches alchimiques a sans doute 

eu des conséquences sur sa pensée, et ce au-delà de son seul refus d’un strict mécanisme. Mais 

peut-être que son intérêt pour la diversité de la nature reste encore trop négligé. Cela 

s’expliquerait par plusieurs raisons, dont la prudence dont il fit preuve tout au long de sa vie et 

le bouleversement intellectuel que provoquèrent en Europe sa démarche physico-mathématique 

et sa démonstration de l’existence d’une force gravitationnelle universelle. Toujours est-il que 

ces références aux Géorgiques et à l’Enéide manifestent au moins deux intentions : le souci de 

 
620 Virgile. Enéide, traduction, présentation et notes de Jacques Perret, Gallimard, collection folio, Paris, 1991, p. 

208. 
621 Benatouïl, Thomas. « Echelle de la nature et division des mouvements chez Aristote et les stoïciens », Revue 

de métaphysique et de morale, n°4, 2005, pp. 537-556. 
622 « Ces deux principes [i.e. l’unité et la cohérence du monde] sont, à l’inverse, des points de départ de la physique 

stoïcienne, ce qui lui permet de parcourir à loisir – et pour ainsi dire sans risque – la diversité luxuriante des êtres, 

afin d’exhiber sa structure harmonieuse. », Ibid., p. 556. 



278 

 

se revendiquer de l’idée exprimée par le concept de pneuma sans pour autant donner à croire 

qu’il souscrirait vraiment à la philosophie stoïcienne et l’intérêt à parler à son lectorat lettré et 

amateur de la littérature ancienne dans une langue et un imaginaire qui lui sont familiers. 

 C’est surtout vers Philon qu’il faut se tourner pour lire la manière dont Newton a pu 

s’intéresser à certaines thèses du stoïcisme dans le cadre de sa croyance dans un christianisme 

qui serait premier et véritable. Le livre I de l’Allégorie consiste dans un commentaire des dix-

sept premiers versets du chapitre 2 de la Genèse, et c’est dans le début de ce livre que Newton 

nous invite à nous plonger un moment. Nous pouvons y repérer deux passages qui concordent 

avec l’idée défendue par la note de bas de page du Scholie Général, à savoir les §5 et 6 et les 

§36 à 42. Le premier met l’accent sur la productivité incessante de Dieu623 et le second attire 

davantage l’attention sur ce qu’il se passe lors de ce processus non pas simplement de 

production mais, plus encore, d’animation des êtres.624 Lorsque Dieu insuffle une âme dans les 

êtres inanimés, explique Philon… 

… trois choses sont requises : ce qui souffle, ce qui reçoit, ce qui est soufflé. 

Ce qui souffle, c’est Dieu ; ce qui reçoit, c’est l’intelligence ; ce qui est 

soufflé, c’est le souffle. Qu’est-ce qui se fait avec ces éléments ? Il se produit 

une union de tous les trois : Dieu a tendu la puissance qui vient de lui, par 

l’intermédiaire du souffle, jusqu’à l’objet ; et pourquoi, sinon pour que nous 

ayons une notion de lui ?  

La ressemblance avec le schéma newtonien d’expression de la puissance divine est 

frappante. A la place des principes actifs tels que celui de la gravité et celui de la 

fermentation que donnait Newton dans la Question 31 de l’Optique – principes par 

lesquels Dieu comme cause première était présenté comme agissant perpétuellement 

et plus ou moins directement dans le monde – Philon présente le souffle comme à la 

 
623 « Car Dieu ne cesse jamais de produire ; mais il est propre au feu de brûler et à la neige de glacer, ainsi il l’est 

à Dieu de produire, et même beaucoup plus, d’autant qu’il est pour tous les autres êtres principe de leur action. 

Mais il est bien de dire : « il mit fin », et non : « il cessa » ; car il met fin à ce qui produit en apparence, et en réalité 

n’agit pas ; mais, lui, il ne cesse pas de produire. Aussi ajoute-t-il encore : « Il mit fin à ce qu’il avait commencé ». 

Car tout ce qui est fabriqué par nos arts, une fois achevé, reste en repos et inerte : mais les produits de la science 

de Dieu, une fois terminés, se meuvent à leur tour ; leurs fins sont pour d’autres êtres des commencements : la fin 

du jour est le commencement de la nuit ; et il faut prendre le mois et l’année qui débutent, évidemment, comme 

des limites de ceux qui sont à leur terme ; avec la destruction d’une chose s’accomplit la naissance d’une autre, 

avec la naissance la destruction, et ce qu’on dit est vrai : « Aucun des êtres qui naissent ne meurt ; mais leurs 

éléments dissociés, passent de l’un à l’autre et produisent une nouvelle forme. ». », Philon d’Alexandrie. Legum 

Allegoriae I-III, Les Œuvres de Philon d’Alexandrie, tome II, traduction, introduction et notes de Claude 

Mondésert, Editions du Cerf, Paris, 1962, pp. 41-43. 
624 Ibid., pp. 59-61. 



279 

 

fois l’objet et le canal de communication de la puissance divine directement vers ce 

qu’elle créé. Ce souffle doit être compris, précise-t-il, sous deux acceptions : il s’agit 

d’un souffle au sens physique (qui provoque des sensations, en particulier au niveau 

du visage) et d’un souffle au sens moral qui s’exerce sur l’intelligence (comprise en 

tant que partie directrice de l’âme). Les lignes qui suivent cette distinction nous 

intéressent davantage : 

Il a dit : souffle léger (pnoè) et non souffle (pneuma), parce qu’il y a une 

différence : le souffle (pneuma) contient les notions de force, de tension et de 

puissance ; et le souffle léger (pnoè) est comme une brise et une exhalaison 

paisible et douce. On pourrait donc dire que l’intelligence, née à l’image de 

Dieu et selon l’idée, a participé au souffle (pneuma) – car l’activité de sa 

pensée a de la vigueur –, et l’autre [la partie irrationnelle de l’âme humaine], 

qui est de matière légère et plus subtile, à une brise qui est comme une de ces 

émanations venant des plantes aromatiques : même si on conserve celles-ci 

sans les brûler, elles dégagent une odeur agréable.625 

Newton ne reprend pas cette précision autour du « souffle léger » à son compte, mais ce qui 

attire l’attention, c’est la mise en rapport entre le pneuma et « les notions de force, de tension 

et de puissance » ou bien encore de « vigueur ». Il est évident que cela a dû sonner à l’oreille 

de Newton comme une vérité primitive puisque cette compréhension du pneuma par Philon 

permet d’introduire l’existence d’un dieu à la fois puissant et transcendant à sa création.626  

Au-delà du contenu de la synthèse qu’il s’efforce de proposer et qui présente des points 

de correspondance avec le syncrétisme newtonien, Philon peut apparaître comme une figure 

rassurante, qui fait le lien entre les philosophies anciennes et la théologie chrétienne. Il est 

possible que Newton ait eu connaissance de ses œuvres à travers la lecture des œuvres de Juste 

Lipse – et nous pourrions même imaginer qu’il ait toujours eu accès au stoïcisme via la synthèse 

 
625 Ibid. 
626 En ce sens, nous rejoignons Valéry Laurand lorsqu’il écrit au sujet de Philon qu’il se démarque de plusieurs 

stoïciens en refusant de considérer que l’observation des liens entre les parties du monde suffirait à inférer 

l’existence d’une divinité. Valéry Laurand y voit le recours à la figure du démiurge du Timée modifiée dans une 

perspective chrétienne : « Ainsi se trouve fondée la sympathie universelle, au prix d’un dédoublement par rapport 

à l’explication stoïcienne : l’unification des corps est certes un fait immanent, mais les liens qu’ils ont entre eux 

sont le fait de la puissance divine, qui hors du monde tire en quelque sorte les ficelles qui en lient toutes les parties. 

[…] Philon refuse donc la thèse unitaire des stoïciens, qui veut que l’unité du tout et de ses parties soit de la même 

nature et le fait d’un même souffle. », « La sympathie universelle : union et séparation », Revue de métaphysique 

et de morale, n°4, 2005, pp. 517-535 (la citation donnée se trouve à la page 522). 



280 

 

avec le christianisme qu’en proposèrent Philon et Lipse.627 Par ailleurs, c’est à l’œuvre de 

Philon qui commente des versets de la Genèse que renvoie Newton, et il est indéniable que cela 

participe de sa stratégie rhétorique vis-à-vis des théologiens de son temps.628 C’est aussi pour 

cela – en partie seulement – que Newton renvoie à de nombreux passages de la Bible, et en 

particulier de l’Ancien Testament.629 Parmi ces références, il y a les Actes des Apôtres, 17, 27-

28, déjà citée dans « Tempus et Locus ». Plusieurs d’entre elles ont pour point commun de 

 
627 Cette hypothèse de transmission est passionnante et ce n’est malheureusement pas le lieu d’en discuter ici. 

Toutefois, nous renvoyons à quelques références sur la question : Dobbs, Betty Jo Teeter, The Janus Faces of 

genius  ̧Op.cit., pp. 169-212 ; Smet, Rudolf De & Verelst Karin. “Newton’s Scholium Generale : The Platonic and 

Stoic Legacy — Philo, Justus Lipsius and the Cambridge Platonists.” History of Science, n°39, 2001, pp. 1-30 (tous 

deux pensent que Betty Jo Teeter Dobbs a été trop prudente et qu’il est presque certain que Newton a lu Lipse 

directement ou via Henry More qui cite de nombreuses fois la Physiologia Stoicorum dans L’immortalité de l’âme, 

dont Newton possédait un exemplaire) ; Papy, Jan. « Lipsius’ Stoic and the Neostoic Reading of the World », in 

Justus Lipsius and natural philosophie, 2011, pp. 9-18. Sur l’œuvre de Lipse à proprement parler, nous renvoyons 

bien sûr aux travaux de Jacqueline Lagrée (en particulier à son ouvrage Juste Lipse, la restauration du stoïcisme, 

Vrin, collection Philologie et Mercure, Paris, 1994, qui analyse des thèses très proches, sinon identiques à celles 

défendues par Newton : le refus de la doctrine de l’anima mundi, la défense d’une théologie naturelle teintée de 

théologie négative et l’idée de feu-artiste dans la Physiologia Stoicorum, livre I, dissertation VI. Voir aussi son 

article « La physique de Lipse comme métaphysique », dans Justus Lipsius and natural philosophie, 2011, pp. 19-

31) ; ainsi que, dans ce même ouvrage, les articles de Bernard Joly (« Principe, élément ou qualité : le problème 

du feu dans la physique stoïcienne de Juste Lipse », pp. 53-61) et de Hiro Hirai (« Justus Lipsius on the World-

Soul between roman cosmic theology and Renaissance prisca theologia », pp. 63-79). 
628 Nous renvoyons à l’introduction de Claude Mondésert à la traduction de l’Allégorie, mais aussi à l’étude que 

lui consacre André-Jean Festugière dans La Révélation d’Hermès Trismegiste, tome II « Le Dieu cosmique », Les 

Belles Lettres, Paris, 1990, pp. 521-583. Celui-ci montre que Philon, bien qu’étant devenu ensuite une source 

importante pour la littérature hermétique, ne manifeste pas une grande originalité philosophique. Il reprend à son 

compte des topoi hellénistiques tels que, par exemple, celui de l’irrémédiable incertitude de nos connaissances sur 

le monde ou celui de l’admiration pour l’extrême régularité du mouvement des astres. Parmi ces lieux communs, 

l’un d’eux nous intéresse au premier chef : il s’agit de la croyance dans un Dieu indépendant de tout lieu parce que 

ne pouvant jamais être circonscrit, et de son corollaire qui pose Dieu comme le lieu de toutes les choses. C’est ce 

que nous lisons au §44 de l’Allégorie : « Même le monde entier ne serait pas une place et un séjour dignes de 

Dieu : c’est lui qui est à lui-même son lieu ; il est rempli par lui-même, et il se suffit à lui-même ; les autres choses 

sont pauvres, solitaires et vides : c’est lui qui les remplit et les contient, et il n’est, lui, contenu par rien d’autre, 

parce qu’il est lui-même un et le tout. », Ibid., p. 63. Mais si ce passage est intéressant, il paraît trop éloigné du 

« commencement du livre I » auquel Newton nous renvoyait. 
629 Toutes les citations anglaises données dans les notes qui suivent sont extraites de la King James Version :  

The Holy Bible, containing the Old and New Testaments, Authorised King James Version, Eyre & Spottiswoode, 

London, 1952. Les citations françaises viennent de La Bible, traduction de Louis-Isaac Lemaître de Sacy, préface 

et textes d’introduction établis par Philippe Sellier, chronologie, lexique et cartes établis par Andrée Nordon-

Gérard, Robert Laffont, collection Bouquins, Paris, 1990, exceptions faites pour les deux passages du 

Deutéronome (La Bible d’Alexandrie, Le Deutéronome, tome 5, traduction du texte grec de la Septante, 

introduction et notes par Cécile Dogniez & Marguerite Harl, Les Editions du Cerf, Paris, 1992) et pour la référence 

aux Rois (La Bible, l’Ancien Testament, volume 1, traduction œcuménique, texte intégral, Le Livre de Poche, 

Paris, 1979). 



281 

 

présenter Dieu comme le lieu dans lequel toutes choses se trouvent630 et les autres renvoient à 

son omniprésence dans le monde.631 

La note se clôt ainsi, ayant ou non réussi à appuyer la croyance newtonienne dans une 

omniprésence substantielle qui n’affecte pas et ne divise pas la divinité. Et Newton de conclure 

ce passage délicat de manière plus consensuelle, en reliant la nécessité de l’existence de Dieu à 

son omniprésence et son éternité : 

[…] il est évident que le Dieu suprême existe nécessairement : et par la même 

nécessité il existe partout et toujours. D’où il finit aussi qu’il est tout 

semblable à lui-même, tout œil, tout oreille, tout cerveau, tout bras, tout 

pouvoir de percevoir, de comprendre et d’agir […]632 

4. L’étendue de la pensée, les limites de la parole 

Nous n’allons guère nous arrêter longtemps sur les derniers paragraphes du Scholie Général 

parce qu’ils s’éloignent du cœur de cette étude. Néanmoins, il est intéressant de quitter l’analyse 

linéaire et de nous arrêter sur trois idées qui résonnent avec ce que nous avons vu précédemment 

au sujet de l’espace et de son rapport à la divinité. 

 
630 Jean, 14, v.2 (« In my Father’s house are many mansions : if it were not so, I would have told you. I go to 

prepare a place for you. », p.998, « Il y a plusieurs demeures dans la maison de mon Père. Si cela n’était, je vous 

l’aurais dit ; car je m’en vais vous préparer le lieu. », p. 1400) ; Moïse, 6, v.39 (« Now therefore this day, and 

consider it in thine heart, that the LORD he is God in heaven above, and upon the earth beneath : there is nothing 

else. », p. 196, « Et tu sauras aujourd’hui et tu tourneras dans ton esprit l’idée que le Seigneur ton Dieu, c’est lui 

qui est Dieu dans le ciel en haut et sur la terre en bas, et qu’il n’y en a pas d’autre en dehors de lui. », p. 145), 

Moïse 10, v.14 (« Behold, the heaven and the heaven of heavens is the LORD’S thy God, the earth also ; with all 

that therein is. », p. 202, « Voici : appartiennent au Seigneur ton Dieu le ciel et le ciel du ciel, la terre et tout ce 

qu’elle contient. », p. 183). 
631 Psaumes, 139, v.7-9 (« Wither shall I go from thy spirit ? or whither shall I flee from thy presence ? ; If I ascend 

up into heaven, thou art there : if I make my bed in hell, behold, thou art there. » ; « If I take the wings of the 

morning, and dwell in the uttermost parts of the sea » p. 612, « Où irai-je pour me dérober à votre Esprit ; et où 

m’enfuirai-je de devant votre face ? Si je monte dans le ciel, vous y êtes ; si je descends dans l’enfer, vous y êtes 

encore. Si je prends des ailes dès le matin, et si je vais demeurer dans les extrémités de la mer. », p. 750) ; Rois, I, 

8, v.27 (« But will God indeed dwell on the earth ? behold, the heaven and heaven of heavens cannot contain thee ; 

how much less this house that I have builded ? », p. 362, « Est-ce que vraiment Dieu pourrait habiter sur la terre ? 

Les cieux eux-mêmes et les cieux des cieux ne peuvent te contenir ! Combien moins cette Maison que j’ai bâtie ! », 

p. 522) ; Job, 22, v.12-14 (« Is not God in the height of heaven ? and behold the height of the stars, how high they 

are ! And thou sayest, How doth God know ? can he judge through the dark cloud ? Thick clouds are a covering 

to him, that he seeth not ; and he walketh in the circuit of heaven. », p. 534, « Ne considérez-vous point que Dieu 

est plus élevé que le ciel ? qu’il est beaucoup au-dessus des astres ? Et vous dites : Que peut connaître Dieu ? Il 

juge des choses comme au travers d’un voile. Il est environné d’un nuage ; il ne considère point ce qui se passe 

parmi nous, et il se promène dans le ciel d’un pôle à l’autre. », p. 636) ; Jérémie, 23, v.23-24 (« Am I a God at 

hand, saith the LORD, and not a God afar off ? Can any hide himself in secret places that I shall not see him ? 

saith the LORD. Do not I fill heaven and earth ? saith the LORD. », p. 727, « Ne suis-je Dieu que de près, dit le 

Seigneur, ne le suis-je pas aussi de loin ? Celui qui se cache se dérobe-t-il à moi, et ne le vois-je point ? dit le 

Seigneur. N’est-ce pas moi qui remplis le ciel et la terre ? dit le Seigneur. », p.983). 
632 Ibid., p. 177, traduction modifiée. 



282 

 

a. Usage et limites du discours allégorique sur Dieu 

[Dieu] est tout semblable à lui-même, tout œil, tout oreille, tout cerveau, tout 

bras, tout pouvoir de percevoir, de comprendre et d’agir d’une façon 

nullement humaine, encore moins corporelle, et entièrement inconnue. Car 

de même qu’un aveugle n’a pas d’idée des couleurs, ainsi nous n’avons point 

d’idées de la manière dont l’Être suprême sent et connaît toutes choses.633 Il 

n’a point de corps ni de forme corporelle, ainsi il ne peut être ni vu, ni touché, 

ni entendu, et on ne doit l’adorer sous aucune forme sensible.634 

Soucieux d’éviter une nouvelle accusation d’anthropomorphisme, Newton use du discours 

allégorique tout en le désamorçant immédiatement : il n’est plus question de laisser son lectorat 

croire qu’il octroierait un corps et des facultés humaines à Dieu. Dieu n’est ni l’espace ni un 

corps, et n’est pas non plus un âme qui aurait le monde pour corps. Cela confirme notre lecture 

nuancée de l’analogie du sensorium Dei : toute image n’est qu’une image, toute comparaison 

n’est qu’une comparaison : 

On dit allégoriquement que Dieu voit, entend, parle, qu’il se réjouit, qu’il est 

en colère, qu’il aime, qu’il hait, qu’il délire, qu’il construit, qu’il bâtit, qu’il 

fabrique, qu’il accepte, qu’il donne, parce que tout ce qu’on dit de Dieu est 

pris de quelque comparaison avec les choses humaines ; mais ces 

comparaisons, quoi qu’elles soient très-imparfaites, en donnent cependant 

quelque faible idée.635 

Cette insistance tout au long du Scholie Général sur les limites de notre langage et de notre 

connaissance redouble la prudence de Newton. C’est la raison pour laquelle, bien que ce Scholie 

soit important en tant qu’il est l’un de seuls textes métaphysiques et théologiques publiés et très 

connus de son vivant, nous ne considérons pas qu’il est fondamental pour cerner les thèses de 

philosophie première de Newton. Il a été, au même titre que les Questions 28 et 31 de l’Optique 

une porte d’entrée pour les lecteurs qui lui furent contemporains. Les plus attentifs l’ont accusé 

 
633 Dans « The Theology of Isaac Newton’s Principia Mathematica : A Preliminary Survey », (Op.cit.), Stephen 

Snobelen relie cette métaphore de l’aveugle avec un passage du manuscrit Yahuda Ms 9.2, f.139r : « For the new 

Jerusalem doth not only signify a local city on Earth, but also comprehends mystically the whole assembly of 

Christ and his Angels with the Saints raised from the dead and reigning with him in heaven. If you ask where this 

heavenly city is, I answer, I do not know. It becomes not a blind Man to talk of colours. Further then I am informed 

by the prophecies I know nothing. ».  
634 EDC, tome II, pp. 177-178. 
635 EDC, tome II, p. 178. 



283 

 

ou glorifié comme l’expression d’une hérésie ; les autres y ont à tout le moins découvert que 

Newton souscrivait à la théologie naturelle. Mais nous voyons que la brièveté des énoncés et 

de leurs arguments fait pâle figure face aux développements du « De Gravitatione » et à la 

richesse de « Tempus et Locus ». Le Scholie Général est en vérité le résultat, exprimé sous une 

forme très brève, d’une vie de recherche et de travaux, et nous n’y lisons rien de nouveau au 

sujet de la notion d’espace et de la relation entre Dieu et l’espace. Les Questions 28 et 31 sont 

plus stimulantes parce qu’elles sont, au même titre que les textes précédents, des tentatives de 

les penser. Le Scholie Général est une dernière tentative de les dire. 

b. L’incognoscibilité de toute substance  

 Cette tentative pour dire autrement les conclusions auxquelles il a abouti conduit 

Newton à affirmer une idée que nous pouvions déjà inférer par nous-mêmes mais qui est enfin 

explicitement donnée : nulle substance n’est connaissable, a fortiori la substance divine. 

Nous avons des idées de [d]es attributs [de Dieu], mais nous n’en avons 

aucune de sa substance. Nous voyons les figures et les couleurs des corps, 

nous entendons leurs sons, nous touchons leurs superficies extérieures, nous 

sentons leurs odeurs, nous goûtons leurs saveurs : mais quant aux substances 

intimes636, nous ne les connaissons par aucun sens, ni par aucune réflexion ; 

et nous avons encore beaucoup moins d’idée de la substance de Dieu. Nous 

le connaissons seulement par ses propriétés et ses attributs, par la structure 

très sage et très excellente des choix, et par leurs causes finales ; nous 

l’admirons à cause de ses perfections ; nous le révérons et nous l’adorons à 

cause de son empire, nous l’adorons comme soumis, car un Dieu sans 

providence, sans empire et sans causes finales, n’est autre chose que le destin 

et la nature ; […]637 

L’idée selon laquelle Dieu serait hors de portée de l’entendement fini et autocentré de sa 

créature étonne peu tant elle est partagée. Mais ce qui surprend davantage, c’est l’idée plus 

générale que toute « substance intime » serait incognoscible. Dans le « De Gravitatione », texte 

dans lequel il est le plus question de la notion de substance, Newton ne disait pas que nous ne 

pouvions pas connaître les substances. Comme son propos était en vérité dirigé vers un autre 

but, cela ne permet pas de conclure qu’il ne le pensait pas déjà. Il s’agissait alors de distinguer 

 
636 « intimas substantias » 
637 EDC, tome II, p. 178. 



284 

 

substance et accident pour refuser ces deux statuts ontologiques à l’espace. A cette occasion, 

Newton s’arrêtait rapidement sur l’idée de substance pour donner deux caractéristiques 

essentielles aux substances et ne valant pas pour l’espace : la perséité et l’activité. Dans la 

mesure où Dieu était donné comme la substance par excellence, sinon l’unique, et dans la 

mesure aussi où Newton insistait sur son infinité, il est possible qu’il ait déjà pensé à l’époque 

que la substance divine était fondamentalement – ou intimement – incognoscible. Rien ne 

permet non plus de penser qu’il ne posait pas déjà toute substance, quelle qu’elle fût, comme 

incognoscible. 

 Cette opacité des substances « intimes », c’est-à-dire dénudées de toutes leurs propriétés 

accidentelles, est totale : non seulement les substances sont inaccessibles par les sens mais 

également par l’intellect. Il semble que nous retrouvions ici l’ambiguïté du rapport entre les 

entités physiques et les entités mathématiques. Nous l’avons justement rencontrée au sujet de 

l’espace et ce dès le « De Gravitatione » : tout en étant un quelque chose mesurable et dans 

lequel les corps matériels existent et se déplacent, l’espace est une étendue immatérielle 

composée d’une infinité d’atomes mathématiques et de figures mathématiques qu’il est 

impossible de diviser et de séparer autrement que par l’esprit. Dans le Scholie Général, après 

avoir proposé une synthèse de sa réfutation de la physique cartésienne, Newton se positionne, 

peut-être plus discrètement, contre la conception cartésienne de la substance étendue. En effet 

il place les figures et les superficies des corps sur le même plan des propriétés que leurs 

couleurs, leurs sonorités, leurs odeurs et leurs saveurs. Figures et superficies, considérées par 

Descartes comme des propriétés essentielles des substances corporelles, saisissables ainsi par 

l’entendement, ne permettent pas plus, pour Newton, de connaître ce que sont les corps que les 

propriétés que d’aucuns appelleraient « secondes ».  

Véronique Le Ru réinscrit cette ambiguïté dans son contexte historique, rappelant que 

le XVIIIe siècle se montre sceptique dans son ensemble quant à la possibilité de connaître 

l’essence des corps. 638 Elle enracine ce scepticisme grandissant dans les « circonvolutions et 

ambiguïtés » de Newton lorsqu’il est question de la matière dans les Principes mathématiques 

 
638 Le Ru, Véronique. « La conception sceptique de la matière au temps de Cirey », in Cirey dans la vie 

intellectuelle, La réception de Newton en France, 2001, pp. 148-158. Elle précise page 158 que « les différences 

subtiles mais toujours ambiguës que Newton maintenait entre les forces physiques et les forces mathématiques, 

entre les propriétés essentielles et les propriétés non essentielles de la matière, entre les qualités de tous les corps 

en général et la propriété universellement établie de la gravité, n’ont pas été retenues par les lecteurs de Newton 

du milieu du dix-huitième siècle. Ils ont retenu des refontes newtoniennes des concepts de corps et de matière que 

la question de l’essence même de la matière est indécidable et qu’il faut s’en tenir aux propriétés de la matière 

dont on a besoin pour faire de la physique ». 



285 

 

de la philosophie naturelle. La première définition ouvre l’ouvrage, non pas sur une définition 

de ce que serait la chose qu’est la matière, mais sur ce qu’est la quantité de matière et sur la 

façon dont on peut la mesurer.639 Véronique Le Ru y voit, au-delà d’un abandon de la réflexion 

ontologique sur la matière, une perte d’intérêt de la part de Newton pour la notion de substance. 

Elle lit ainsi ce passage ambigu comme la synthèse entre un phénoménisme et une appétence, 

qui le contrebalance, pour la théologie naturelle. 640 Bien qu’il soit en effet indéniable qu’il y 

ait une forme d’ambivalence autour des questions ontologiques, en particulier autour des 

notions de matière et de force, et bien qu’il soit évident qu’en s’écartant d’elles les Principes 

mathématiques de la philosophie naturelle ont exercé une influence importante sur la 

population savante de l’Europe des Lumières, nous ne partageons pas l’opinion de Véronique 

Le Ru. La notion de substance et son pendant qu’est l’accident permettent de moins en moins 

de dire des statuts ontologiques autres. Nous avons vu que cette recherche de nouvelles 

catégories ontologiques se manifestait par exemple dans l’œuvre de Gassendi ; de même la 

retrouvons-nous chez Spinoza, qui retravaille en profondeur le sens du vocabulaire scolastique. 

Newton quant à lui n’a jamais abandonné la notion de substance, et ce même si nous ne trouvons 

que peu de réflexions écrites à ce sujet.641 S’il refuse le statut de substance à l’espace dans le 

« De Gravitatione », il considère toutefois que l’espace est plus proche de la substance que de 

l’attribut. Certes, il délaisse la question de la nature de la matière pour s’intéresser à la manière 

dont nous pouvons calculer sa quantité et son mouvement, mais de là à conclure qu’il serait 

tenté par une posture phénoméniste, il y a un pas que nous ne franchirons pas. Le fait est que, 

bien qu’il refuse de se prononcer sur la substance corporelle, il continue de maintenir l’existence 

des substances – dont celle de Dieu. A notre avis, la disparition de la question de la nature de 

matière dans les Principes mathématiques de la philosophie naturelle témoigne d’un 

déplacement de l’attention de Newton depuis la matière jusqu’aux forces qui peuplent 

davantage l’univers. S’il ne dit pas que ces forces sont des réalités autres que celles qui nous 

 
639 « L’air devenant d’une densité double est quadruple en quantité, lorsque l’espace est double, et sextuple si 

l’espace est triple. On en peut dire autant de la neige et de la poudre condensées par la liquéfaction ou la 

compression, aussi bien que dans tous les corps condensés par quelque cause que ce puisse être. Je ne fais point 

attention ici au milieu qui passe librement entre les parties des corps, supposé qu’un tel milieu existe. Je désigne 

la quantité de matière par les mots de corps ou de masse. Cette quantité se connaît par le poids des corps : car j’ai 

trouvé par des expériences très exactes sur les pendules, que les poids des corps sont proportionnels à leur masse ; 

je rapporterai ces expériences dans la suite. », EDC, tome I, p. 2. 
640 « Sans aller jusqu’à nier explicitement, comme le fait Berkeley, l’existence de la matière ou de la substance 

corporelle, il reprend à son compte la critique épistémologique que fait Locke de la notion de substance. L’idée de 

substance n’est qu’une idée générale qui n’a aucune pertinence dans le discours scientifique. La position que 

Newton exprime dans cette phrase est celle d’un phénoménisme. », Ibid., p. 153. 
641 Souvenons-nous que c’est l’une des raisons qui expliquent qu’on ne puisse pas parler au sujet de son œuvre 

d’un système métaphysique. 



286 

 

apparaissent par le truchement des mouvements des corps, il les relie intimement à une cause 

première qui, elle, est métaphysique et perdure en deçà des phénomènes. Autrement dit, 

l’impossibilité de connaître la substance corporelle, que ce soit par les sens ou par la pensée, 

renvoie en vérité à l’impossibilité de connaître toute substance, qu’elle soit ou non pourvue de 

propriétés géométriques et tangibles. Mais cela ne conduit pas à inférer que le réel n’aurait pas 

de soubassement ontologique pour Newton. 

c. Dieu, objet de la philosophie naturelle 

 La dernière grande idée qui se détache de la dernière partie du Scholie Général et qui 

intéresse notre étude concerne le rapport, dont nous avons parlé plus tôt, entre la théologie et la 

philosophie naturelle. Après avoir refusé la thèse de l’existence d’une nécessité métaphysique 

aveugle642 et avoir rappelé la nécessaire existence d’une divinité intelligente, Newton conclut 

que Dieu est, sinon l’objet principal, du moins l’un des objets de la philosophie naturelle : 

Et haec de deo, de quo utique ex phaenomenis disserere, ad philosophiam 

naturalem pertinet. 

Pour un philosophe de l’époque, en particulier un philosophe qui vécut et travailla pour la plus 

grande partie au XVIIe siècle, ce n’est guère surprenant, et cela l’est encore moins lorsque nous 

prenons connaissance de la quasi identité que Newton établit entre la connaissance de la nature 

et la prêtrise.643 Il est toutefois intéressant de voir qu’il explicite enfin ce lien dans le dernier 

texte publié de son vivant. Ainsi pourrions-nous y lire, en transparence, le désir d’un vieil 

homme de léguer ce qui fut l’un des moteurs, sinon le seul, de son existence.644 La volonté de 

 
642 « Une nécessité métaphysique aveugle (caeca necessitate metaphysica), qui est toujours et partout la même, ne 

peut produire aucune diversité (variatio), la diversité (diversitas), qui règne en tout, quant au temps et aux lieux, 

ne peut venir que de la volonté et de la sagesse d’un Être qui existe nécessairement. », EDC, tome II, p. 178, 

traduction modifiée. 
643 Nous ne partageons donc pas l’opinion de Jean Seidengart lorsqu’il considère que Newton a commencé par 

s’intéresser au monde avant de s’intéresser à Dieu. Seidengart, Jean. L’Univers infini dans le monde des Lumières, 

Op.cit., pp. 51-52. 
644 Il serait dommage de ne pas rappeler que ce legs s’accompagne de la volonté que continue à être explorée 

l’électricité. « Ce serait ici le lieu d’ajouter quelque chose sur cette espèce d’esprit très subtil qui pénètre à travers 

tous les corps solides, et qui est caché dans leur substance ; c’est par la force, et l’action de cet esprit que les 

particules des corps s’attirent mutuellement aux plus petites distances, et qu’elles cohérent lorsqu’elles sont 

contiguës ; c’est par lui que les corps électriques agissent à de plus grandes distances, tant pour attirer que pour 

repousser les corpuscules voisins : et c’est encore par le moyen de cet esprit que la lumière émane, se réfléchit, 

s’infléchit, se réfracte, et échauffe les corps ; toutes les tentations sont excitées, et les membres des animaux sont 

mus, quand leur volonté l’ordonne, par les vibrations de cette substance spiritueuse qui se propage des organes 

extérieurs des sens, par les filets solides des nerfs, jusqu’au cerveau, et ensuite du cerveau dans les muscles. Mais 

ces choses ne peuvent s’expliquer en peu de mots ; et on n’a pas fait encore un nombre suffisant d’expériences 

pour pouvoir déterminer exactement les lois selon lesquelles cet esprit élastique et électrique opère. », EDC, tome 

II, pp. 179-180, traduction modifiée. 



287 

 

remonter à Dieu comme cause première a peut-être trouvé dans l’analyse newtonienne du 

phénomène de la gravitation universelle sont expression la plus poussée : 

J’ai expliqué jusqu’ici les phénomènes célestes et ceux de la mer par la force 

de la gravitation, mais je n’ai assigné nulle part la cause de cette gravitation. 

Cette force vient de quelque cause qui pénètre jusqu’au centre du Soleil et 

des planètes, sans rien perdre de son activité ; elle n’agit point selon la 

grandeur des superficies, (comme les causes mécaniques) mais selon la 

quantité de la matière ; et son action s’étend de toutes parts à des distances 

immenses, en décroissant toujours dans la raison doublée des distances.645 

L’universalité de la force gravitationnelle n’est pas simplement due à l’éclatement et à 

l’homogénéisation du cosmos d’autrefois ; elle est aussi et peut-être d’abord la conséquence 

logique de l’omniprésence substantielle d’une divinité unique. Ce Dieu, objet et raison d’être 

de la philosophie newtonienne, est la cause première de tous les phénomènes et en premier lieu 

de la gravitation. S’il est difficile de bien comprendre comment Newton conçoit le rapport entre 

les deux catégories de causes que sont Dieu d’une part, et les forces actives d’autre part, il est 

en tous cas certain qu’il refuse de déléguer le pouvoir de Dieu à une autre entité et qu’il 

n’envisage pas même la stratégie occasionnaliste. Steffen Ducheyne met en valeur un passage 

du manuscrit Add.9597/2/11 : 

He who investigates the laws and effects of electric forces with the same 

success and certainty will greatly promote philosophy [i.e., natural 

philosophy], even if perhaps he does not know the cause of these forces. First, 

the phenomena should be observed, then their proximate causes – and 

afterward the causes of the causes – should be investigated, and finally it will 

be possible to come down from the causes of the causes (established by 

phenomena) to their effects, by arguing a priori. Natural philosophy should 

be founded not on metaphysical opinions, but on its own principles and 

[end].646 

 
645 EDC, tome II, pp. 178-179. 
646 Ducheyne, Steffen. « The General Scholium : some notes on Newton’s published and unpublished 

endeavours », Lias : Sources and Documents Relating to the Early Modern History of Ideas, volume 33, n°3, 2006, 

p. 240 et p. 259 (Annexe A1). Les folios 1r-1v et 3r-3v peuvent être consultés sur : 

https://cudl.lib.cam.ac.uk/view/MS-ADD-09597-00002-00011/7. 

https://cudl.lib.cam.ac.uk/view/MS-ADD-09597-00002-00011/7


288 

 

Dans cet extrait, écrit au début des années 1710, Newton semble contredire l’inclusion de Dieu 

parmi les objets étudiés par la philosophie naturelle. Mais ce serait faire fi de son effort pour 

promouvoir une physico-théologie fondée sur l’observation des phénomènes naturels. Il s’agit 

donc de comprendre ce refus de faire reposer la philosophie naturelle sur des principes 

métaphysiques, non comme une sorte de manifeste positiviste avant l’heure, mais comme une 

prise de position contre une physique qui serait toute entière fondée sur la métaphysique. C’est 

l’occasion pour lui de souscrire à une distinction, somme toute très classique, entre des causes 

plus ou moins prochaines. Nous pouvons croiser ce texte avec ceux que nous avons déjà vus et 

qui établissent la nécessité de croiser la démarche mécaniste et la démarche finaliste ; ainsi 

pouvons-nous en inférer que le passage d’un régime de causalité à un autre s’effectue par une 

sorte de conversion régulière du regard. En étudiant les corps terrestres et célestes qui se 

présentent à son regard ou à sa lunette astronomique, le philosophe naturel s’inscrit 

spontanément dans une recherche des causes prochaines – les forces – qui les produisent et les 

agitent. En remontant la chaîne causale, il quitte le champ de la physique pour celui de la 

métaphysique et pose l’existence nécessaire d’une divinité unique et puissante. Cela nourrit, 

comme par ricochet, son regard de physicien.647 

5. Du spatium incréé à l’espace constitué 

Nous avons tâché d’insister sur ce point : le Scholie Général, au sujet de la notion d’espace 

et de son rapport à Dieu, ne peut pas être pris comme un tout indépendant, qui vaudrait par lui-

 
647 Dans une certaine mesure, on peut repérer l’influence de la conception newtonienne de la causalité dans la 

distinction que propose Emilie du Châtelet au §180 des Institutions de physique entre les qualités mécaniques 

(grandeur, figure, mouvement et situation des parties) et les qualités physiques (« toutes les qualités dont on n’a 

point encore trouvé la raison méchanique, comme le ressort, l’électricité, etc. Car tous ces phénomènes ont une 

raison méchanique éloignée. »), Institutions de physique, 2nde édition, Prault, Paris, 1740, réimprimée dans 

Christian Wolff, Gesammelte Werke, volume 28, Georg Olms Verlag, Hildesheim, 1988, pp. 201-203. Ce 

rapprochement ne se comprend que dans une certaine mesure puisque pour Emilie du Châtelet, si les corpuscules 

primitifs (ou êtres simples) ne peuvent pas être perçus par nos sens, ce n’est pas parce qu’ils seraient trop petits 

mais parce qu’ils sont de nature mathématique. C’est pourquoi il faut lire le §181 pour mieux comprendre le 

précédent : « Les principes physiques suffisent souvent pour l’explication d’un phénomène, quoique leur cause 

méchanique ne soit pas connue : ainsi, par exemple, l’élasticité de l’air explique très bien l’ascension de l’eau dans 

les pompes, quoique l’on n’ait pas encore découvert le principe méchanique de cette élastique, & quand même on 

connaîtrait ce principe, on ne s’en servirait pas pour faire voir comme l’eau monte dans une pompe, car il suffit 

pour l’expliquer que l’on soit assuré par l’expérience que l’air est élastique, ainsi que la cause méchanique de 

l’élasticité est une nouvelle question, qui n’est pas nécessaire pour expliquer l’effet des pompes, & dans laquelle 

par conséquent on ne doit pas entrer alors. », p. 203. Néanmoins, bien que les premiers principes soient 

imperceptibles, il faut les rechercher : « […] notre état dans ce Monde est tel, que les raisons prochaines nous 

suffisent, & que nous n’avons presque jamais besoin de recourir aux raisons premières ; mais ces raisons 

prochaines sont encore assez compliquées pour exercer la sagacité de notre esprit, & pour satisfaire le désir que 

nous avons de connaître, quand nous saurons le régler. », §182, p. 205. La réception des Principes mathématiques 

de la philosophie naturelle au XVIIIe siècle recoupe plus largement des questionnements nouveaux autour de la 

causalité. François De Gandt parle à ce sujet d’une « crise de la causalité » qui affecte et est portée autour par des 

physiciens que par de stricts théologiens. Sur ce point, voir son article « Qu’est-ce qu’être newtonien en 1740 ? », 

Op.cit., p. 135. 



289 

 

même. C’est l’un des derniers écrits de Newton, modifié jusqu’à l’année précédant celle de sa 

mort, et c’est l’un des rares textes traitant de sujets métaphysiques et théologiques qu’il publia 

de son vivant. Non seulement il l’inséra à la fin d’une œuvre de philosophie naturelle, mais plus 

encore à la fin de l’œuvre qui, comme il s’en rendit compte dès la publication de 1687, le 

consacra au niveau européen comme l’un des génies de son temps. Il était donc prévisible que 

le Scholie Général fît parler de lui et attirât l’attention de celles et ceux qui, lassés des systèmes 

métaphysiques, désiraient qu’on prît enfin en compte les dernières avancées de la philosophie 

expérimentale au sein de la philosophie naturelle. Si le Scholie Général n’étonna pas à l’époque 

puisque parler de la nature revenait nécessairement à parler d’une divinité créatrice de cette 

nature, il conforta en Angleterre et intronisa de nouveau en France la démarche physico-

théologique. Toutefois, Newton devait faire preuve de prudence : non seulement il avait sans 

doute été échaudé par la réaction de Leibniz à sa tentative de dire, dans les Questions de 

l’Optique, la relation de Dieu au monde et à l’espace, mais il se heurtait en plus à la difficulté 

d’exprimer à demi-mots sa conception hérétique de la divinité chrétienne. Le Scholie Général 

est donc un texte tardif, bref et prudent, dont la structure argumentative est très serrée et toute 

entière faite pour désamorcer les objections d’athéisme. Ce n’est pas le style du manuscrit 

« Tempus et Locus » qui, bien que court, est plus délié, plus explicite et plus ouvert. Ce que 

Newton écrit dans le Scholie Général poursuit certes le geste conceptuel du Scholie des 

Définitions, mais ne se comprend plus profondément qu’une fois qu’il est réinscrit dans la 

lignée des brouillons, des tentatives, des palimpsestes d’une pensée foisonnante qui chercha 

sans cesse à se structurer et à se délimiter elle-même. Gageons que le Scholie Général ne fut 

pas aisé à écrire, qu’il requit de la part de son auteur l’effort de trier entre ce qui était dicible et 

ce qui ne l’était pas. 

L’espace absolu du Scholie des Définitions ne se comprend que relativement à l’espace 

relatif. Cette distinction est une articulation, comme lorsque Newton distinguait l’espace et le 

lieu dans le « De Gravitatione » et au tout début de « Tempus et Locus ». L’espace absolu 

articulé à l’espace relatif et le temps absolu articulé au temps relatif constituent le socle 

axiomatique de la philosophie naturelle de Newton. Pour comprendre les lieux, les durées et les 

mouvements des corps de l’univers-machine, il faut regarder la toile de fond ou le cadre en bois 

dans lequel les rouages métalliques s’imbriquent. Derrière les phénomènes et les variations, il 

y a de l’immutabilité : ce ne sont pas des formes archétypales ou des conditions a priori de 

notre perception. Ce ne sont pas non plus à proprement parler des substances, des petits dieux, 

des diffractions ou des attributs immatériels d’une divinité unique. Si à la fin du Scholie 



290 

 

Général, Newton parle des substances incognoscibles au pluriel, rien ne permet d’inférer qu’il 

considère désormais l’espace, auquel il refusait pourtant ce statut dans le « De Gravitatione », 

comme une substance. Pourtant, espace et temps absolus sont bien quelque chose de stable et 

d’unificateur. 

Cet espace que Newton présente dans le Scholie Général comme « constitué » par Dieu est 

donc l’espace absolu du Scholie des Définitions et l’espace universel de « Tempus et Locus ». 

Ce n’est toutefois pas la question du statut ontologique ou de la fonction de l’espace que Newton 

pose dans le Scholie Général. Même s’il commence par reprendre des arguments démontrant la 

vacuité de la physique tourbillonnaire de Descartes, le Scholie Général est d’abord un texte 

théologique et comprenant surtout des références religieuses consensuelles pour la communauté 

européenne de son temps. Certes, Newton y affirme très clairement l’omniprésence 

substantielle de Dieu mais il ne s’attarde pas sur ce mode de présence et sur ce qu’il pourrait 

signifier. La clarté de l’énoncé, nous l’avons vu, est apparente, et sa brièveté empêche 

d’appréhender la profondeur de ce qu’il recouvre. En outre, tout est fait pour qu’il passe au 

second plan, derrière l’idée que Dieu est un seigneur sans commune mesure avec les princes 

mortels. En mettant l’accent sur son omnipotence absolue, et donc sur sa transcendance, il ne 

semble pas exagéré de penser que Newton cherche ainsi à se préserver de toutes nouvelles 

querelles. 

Au sujet de l’espace proprement dit, le Scholie Général ne retient que l’une des 

caractéristiques que Newton lui donnait dans ses textes antérieurs : l’indivisibilité objective. 

Cela se conçoit aisément pour au moins deux raisons. Premièrement, faire de l’espace une chose 

indivisible revient à confirmer la séparation de l’étendue vis-à-vis de la corporéité que défendait 

déjà dans les années 1660 le « De Gravitatione ». Les Principes mathématiques de la 

philosophie naturelle, en instituant une physique nouvelle fondée sur des présupposés différents 

de ceux de la physique cartésienne, ne peuvent que reprendre à nouveaux frais ce rejet de la res 

extensa. Deuxièmement, cette indivisibilité se comprend bien-sûr en vertu de la défense d’une 

divinité radicalement une et immatérielle : autrement dit, il s’agit d’un cercle vertueux où 

l’indivisibilité de l’espace et l’indivisibilité de Dieu se justifient et s’impliquent l’une, l’autre. 

C’est intéressant de retrouver cela dans le Scholie Général parce que cela nous permet de dire 

que l’indivisibilité fondamentale de l’espace est l’une des constantes de la conceptualisation 

newtonienne de l’espace. 

Ce texte fait également signe vers, non pas une caractéristique, mais une question ancienne : 

celle du mode de production de l’espace (et du temps). Elle s’est posée dès le début de notre 



291 

 

étude et dès le « De Gravitatione ». Nous y reviendrons bientôt mais c’est bien-sûr l’un des 

problèmes les plus délicats qui naissent de l’effort que fait Newton pour tenir ensemble la 

nécessité d’un espace où Dieu puisse être directement présent et la nécessité d’un Dieu 

transcendant, créateur et premier par rapport à tous les autres êtres. Le Scholie Général 

manifeste donc, bien qu’il ne la résolve peut-être pas aux yeux de son auteur, l’importance de 

cette question, qui semblait avoir été mise de côté dans « Tempus et Locus » et dans les 

Questions de l’Optique. Elle revient certes sous la plume de Clarke lorsque, dans son échange 

avec Leibniz, il présente l’existence de l’espace comme consécutive à celle de Dieu. Il semble 

alors s’agir d’une forme d’émanatisme qui ne dirait pas son nom et que Newton avait d’ailleurs 

abandonné depuis le « De Gravitatione ». Cependant rien ne montrait clairement que la 

question était toujours au cœur de ses préoccupations. Le Scholie Général révèle qu’il se la pose 

encore à la toute fin de sa vie et qu’il cherche, sinon à penser, du moins à dire ce qu’est cette 

sorte de causalité particulière. L’angle adopté est cette fois moins ouvertement métaphysique 

et plus politique. Dans la mesure où Dieu est le seigneur suprême, il constitue l’espace et le 

temps à la manière, avons-nous proposé, d’un roi qui légifère. Nous y voyons l’adoption d’une 

autre analogie, moins voyante que celle du sensorium Dei parce que plus classique dans la 

métaphysique de l’âge classique648 : l’espace et le temps sont à Dieu ce que les lois d’un 

royaume sont à un seigneur mortel. 

Ces tâtonnements sont certes ceux d’une pensée qui cherche à sortir des cadres conceptuels 

et des relations logiques dans lesquels elle se construit, mais aussi ceux d’une langue qui se tord 

et s’assouplit. Ils donnent à voir, sur le temps d’une vie, le mouvement de l’esprit. L’effort de 

refonte conceptuelle se comprend alors à l’intérieur de deux cadres superposés : celui des 

représentations diffuses et des habitudes de langage d’une époque et d’un lieu et celui, plus 

précis, des structures intellectuelles et discursives dans lesquelles une personne singulière 

élabore sa propre pensée. Nous ne disons pas que Newton a été en avance sur son temps. Il 

nourrit certes l’imaginaire du pionnier ou du génie scientifique par son travail acharné, par 

l’union qu’il entérina entre la physique observationnelle et la mathématique et par son 

aspiration à universaliser les lois de la nature. Mais au-delà du fait que c’est une image poétique 

ou une illusion rétrospective que de dire d’une personne qu’elle est en avance sur son temps, 

c’est aussi courir le risque d’expliquer tout ce qui, chez cette personne, ne correspond pas à 

notre image fantasmée comme des restes, des traces ou des déchets d’une époque passée. 

Newton, nous l’avons dit, n’est pas un Janus Bifrons qui, un peu à la manière du démiurge 

 
648 Grumelier Alix, Les Analogies dans la métaphysique de Descartes, Op.cit., pp. 294-409. 



292 

 

platonicien, aurait gardé les yeux tournés vers l’avenir en plongeant ses mains dans une matière 

dégradante. Il faisait tout simplement partie de cet âge classique dont la grande rigueur 

intellectuelle n’excluait nullement les circonvolutions de l’imagination et du désir de 

connaissance. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



293 

 

Chapitre 6 

Le déploiement de l’espace 

 

 

« Où, d’où, au fond, rêvons-nous ? »  

Georges Didi-Huberman, L’Homme qui marchait dans la couleur. 

 

 

Le concept d’espace absolu tel qu’il est théorisé par Newton et tel qu’il est défendu par 

Clarke dans sa querelle avec Leibniz est repris par les physiciens du XVIIIe siècle.649 Il perd 

toutefois toute valeur scientifique au moment où Alfred Einstein, développant la notion de 

champ de Michael Faraday, propose la théorie de la relativité générale. Non seulement l’espace 

absolu n’est plus nécessaire à la théorie, mais il est également rendu caduc par l’existence et 

par la situation, désormais prises en compte, de l’observateur. Pour voir un tel espace, il faudrait 

en être à distance et être, comme l’écrit Merleau-Ponty, un kosmos theoros.650 L’espace absolu 

ne peut être que celui d’un dieu – et la science se passe désormais de toute divinité. 

Parallèlement à cela, elle a tranché certaines discussions philosophiques qui avaient cours 

depuis des siècles : il en va ainsi de l’indéfinité de l’univers physique qui, selon les variantes 

du modèle du Big Bang, se déploie à partir d’un condensé primitif de matière. Il en va également 

ainsi de la question de la dimensionnalité de l’espace géométrique : c’est désormais le système 

 
649 Tels que ceux de Leonhard Euler dans Theoria motus corporum solidorum seu rigidorum et dans Mechanica 

sive motus scientia analytice exposita. Sur l’articulation entre la position leibnizienne et la position newtonienne 

proposée par Emilie du Châtelet : Rey, Anne-Lise. « Le leibnizo-newtonianisme : la construction d’une 

philosophie naturelle complexe dans la première moitié du 18e siècle. La méthode d’Emilie du Châtelet entre 

hypothèses et expériences », Dix-huitième siècle, n°45, 2013, pp. 115-129. 
650 Merleau-Ponty, Maurice. La Nature. Notes du Collège de France, texte établi et annoté par Dominique Séglard, 

Seuil, collection Traces écrites, Paris, 1994 : « Poser la question de la nature en soi de l’espace, c’est admettre un 

kosmos theoros. La question ne se pose pas pour des êtres vivants car elle n’a pas de sens : l’espace fait partie de 

leur situation, or un espace de situation n’est pas en soi. L’artifice de Reichenbach est trompeur, dans la mesure 

où il figure par trois dimensions un espace qui n’en a que deux. Dans la mesure où son analogie est transcrite dans 

un langage euclidien, elle risque, pour cette raison même, de nous tromper. Après de telles analogies, nous nous 

imaginons que l’espace non euclidien est présent dans le sens d’un être vivant, que l’on peut voir en deux 

dimensions comme nous voyons en trois dimensions. En pensant ainsi, nous nous habituerons à considérer l’espace 

non euclidien comme étant intuitif. Or dire que l’espace n’est pas euclidien, ce n’est pas dire que l’espace est non 

euclidien, riemannien par exemple. L’espace n’est pas quelque chose. Les différentes géométries sont des 

métriques, et les métriques ne sont ni vraies ni fausses et, par conséquent, les résultats de ces différentes métriques 

ne sont pas des alternatives. », p. 141. 



294 

 

axiomatique choisi qui détermine le nombre de dimensions de l’espace considéré, ainsi que leur 

nature nécessaire ou aléatoire. Max Jammer651 rappelle que c’est d’abord le travail de Johann 

Carl Friedrich Gauss en géodésie qui a mené Bernhard Riemann à s’intéresser à la structure de 

l’espace géométrique et à rendre représentable un espace courbe : une nouvelle approche 

mathématique voit alors le jour. Cette relativisation de la dimensionnalité de l’espace et, 

consécutivement, le rejet de la seule conception tridimensionnelle ont conduit à se demander si 

au moins deux modèles difféomorphes pouvaient renvoyer à un seul et même objet physique. 

C’est dans ce contexte que l’effort pour penser la nature d’un espace à la fois géométrique et 

physique a été critiquée par certains physiciens. Au rang de ceux-ci, Poincaré affirma que 

l’important serait au contraire de s’intéresser seulement à la mesure des objets physiques 

puisque les axiomes géométriques sont d’une nature purement conventionnelle.652 Du côté 

strictement scientifique, l’espace perd donc de l’épaisseur ontologique : il n’est plus considéré 

comme un objet à part entière qui existerait en lui-même. Du côté de la philosophie, sa 

définition comme idéalité transcendantale et comme condition a priori de la perception par 

Kant a contribué dans un même mouvement à le déraciner d’une réalité objective et à l’indexer 

à l’esprit du sujet humain sentant et connaissant. 

Pourtant nous ne cessons pas de nous référer, via le langage courant, à un « espace » qui 

existerait en tant que tel. Pour celle ou celui à qui nous demandons ce qu’il entend quand il 

utilise ce mot, il s’agit tantôt de l’espace pris comme synonyme de l’univers physique, tantôt 

d’une sorte d’étendue indéfinie dans laquelle notre imagination se déploie, tantôt du ce dans 

quoi nous nous mouvons. Cette confusion conceptuelle et son décalage d’avec les dernières 

avancées de la science ne sont pas dénués de toute valeur pour la philosophie : faisons au 

contraire le choix de nous demander à quelle représentation commune et persistante ils 

renvoient. Pourquoi parle-t-on encore d’un espace comme s’il s’agissait de quelque chose ? 

S’agit-il seulement d’un résidu intellectuel, d’une habitude de pensée négligeable ? D’un tesson 

métaphysique que le temps finira un jour par recouvrir entièrement ? Prenons-le au sérieux et 

posons la question : qu’est-ce qui peut expliquer la persistance de l’idée selon laquelle il 

 
651 Jammer, Max. Concepts d’espace, une histoire des théories de l’espace en physique, préface d’Albert Einstein, 

traduction et notes de Laurent Mayet & Ivahn Smadja, postface de Marc Lachiève-Rey, Vrin, collection Mathesis, 

Paris, 2008, pp. 164-222. 
652 Sur le conventionnalisme de Poincaré et sur le rapport entre les sensations physiologiques de l’espace et la 

constitution d’un espace géométrique et préférentiellement tridimensionnel, voir : Nabonnand, Philippe. « La 

Théorie de l’espace de Poincaré. Recherches sur la philosophie et le langage », in Lambertiana, Vrin, Paris, 2010, 

pp. 373-391 ; ainsi que : Bächtold, Manuel. « Géométrie et espace chez Poincaré : aux sources du 

conventionnalisme », L’Enseignement philosophique, 2014, n°1, pp. 10-23 ; Brenner, Anastasios. « Géométrie et 

genèse de l’espace selon Poincaré », Philosophiques, n°31, 2004, pp. 115-130 ; Michel, Alain. « La réflexion de 

Poincaré sur l’espace, dans l’histoire de la géométrie », Philosophiques, n°31, 2004, pp. 89-114. 



295 

 

existerait un espace substantiel ? Qu’est-ce qui nous pousse à le considérer comme quelque 

chose de réel ? 

La première réponse qui vient à l’esprit s’origine dans le corps : parce que nous sommes 

des corps, et que ces corps se déplacent et rencontrent d’autres corps, alors il nous semble que 

nous nous mouvons à l’intérieur de quelque chose d’immatériel, d’intangible, et dont 

l’existence paraît évidente. Cet espace vécu est semblable à une toile de fond qui, toute invisible 

soit-elle, est révélée par ce à quoi elle permet d’apparaître. Les couleurs font signe vers le 

support qu’elles recouvrent, de la même manière que les mouvements des corps font signe vers 

un espace toujours déjà là. C’est ce que veut dire Einstein lorsqu’il propose de donner une 

« origine psychologique » 653 à la notion d’espace : nous sommes accoutumés à penser l’espace 

sur le mode d’une boîte qui peut être pleine ou bien vide de corps. Einstein présente cette 

fixation ou cette réification de la notion d’espace, mais également de celles de temps et 

d’événement, comme les débris d’une pensée préscientifique. S’en libérer reviendrait plus 

généralement à affranchir la science des habitudes de pensée qu’elle a jadis essayé, à tort, de 

fonder. Néanmoins, que ces concepts aient une origine psychologique ne diminue pas l’intérêt 

d’une réflexion à leur sujet. Concernant l’espace, ce qui a présidé à ce travail et ce qui irrigue 

ce dernier chapitre, c’est la décision de prendre au sérieux cette habitude de penser l’espace 

comme une boîte – très grande ou infinie – préexistant aux choses et permettant de les situer. 

Pour paraphraser Canguilhem, la philosophie rouvre des questions que la science ferme parfois ; 

elle réactualise des interrogations latentes, qui sommeillent chez tout un chacun. La 

plasticienne, l’architecte, la danseuse, toutes ont le sentiment immédiat qu’elles travaillent dans 

un espace, tout en profondeur, dont l’existence absolue paraît si évidente que l’idée qu’il puisse 

ne pas avoir de réalité ou de valeur théorique dissone. Le corps, ses gestes et ses productions 

appellent l’existence de l’espace, et c’est pourquoi le corps contraint la philosophie à continuer 

de considérer le problème du statut ontologique de l’espace. 

1. Extensio, locus, spatium : l’espace newtonien au fil du temps 

On résume souvent la position de Newton vis-à-vis de l’espace au seul concept d’espace 

absolu. C’est compréhensible à plus d’un titre, à commencer par le fait que c’est l’un des 

concepts fondamentaux des Principes mathématiques de la philosophie naturelle, sa grande 

œuvre et l’un des rares textes publiés de son vivant. De plus, l’espace absolu a été l’outil du 

développement des théories physiques modernes et contemporaines, soit parce qu’il a été repris, 

 
653 Einstein, Albert. La Relativité et le problème de l’espace, traduction de Maurice Solovine, Petite Bibliothèque 

Payot, Paris, 1956, pp. 156-164. 



296 

 

soit parce qu’il a été réfuté, voire utilisé comme une figure-repoussoir. Dans tous les cas, il a 

été un tremplin conceptuel pour la science physique en ce qu’il a permis de penser et de repenser 

l’idée de force. En ce sens il a été un bon concept ; sa fécondité est la preuve de son importance 

philosophique. Reconnaître cela ne doit pas conduire à cette forme de passéisme qui consisterait 

à essayer de moderniser ce qui fait partie des pages de l’histoire.654 Le concept d’espace absolu 

tel que l’a conçu Newton n’a plus de validité pour les physiciens de notre époque. L’intérêt de 

cette étude était donc de permettre, d’une part, de faire entendre que l’espace absolu ne résumait 

pas à lui seul la pensée newtonienne de l’espace mais qu’il était en vérité la dernière étape d’un 

long processus intellectuel. D’autre part, il s’agissait de voir que ce processus et l’ensemble des 

tentatives au travers desquelles nous avons cheminé rendent visible la force avec laquelle le 

problème de la nature de l’espace a heurté Newton tout au long de sa vie. Ce problème était 

d’autant plus aigu à une époque où le cosmos aristotélicien, hétérogène et fini, vivait ses 

dernières heures, et où la res extensa cartésienne était de plus en plus malmenée par les 

expériences sur le vide. Il fallait inventer un nouveau langage pour dire la nouveauté de la chose 

et de son mode d’existence. Nous avons vu que Newton n’a pas été le seul à s’y consacrer : 

avant lui certains s’y sont essayé, dont Patrizi ou encore Gassendi. La conception de l’étendue 

par les néoplatoniciens de Cambridge, que More a poussée jusque dans ses conséquences 

dernières, a joué un rôle fondamental en permettant à Newton de penser et de parler hors de et 

contre la philosophie cartésienne. Ainsi a-t-il pu poursuivre un geste intellectuel qui, sinon, se 

serait peut-être arrêté ou n’aurait pas eu une telle importance dans le développement de la 

physique et de la cosmologie modernes.655 

En plus du fait qu’il s’oppose à la fois au lieu aristotélicien et à la res extensa cartésienne, 

Newton commence donc dans le « De Gravitatione » à élaborer en creux sa propre conception 

 
654 Simon, Gérard. Science et histoire, Gallimard, collection Bibliothèque des histoires, Paris, 2008, pp. 178-184 ; 

Macherey, Pierre. « Histoire des savoirs et épistémologie », Revue d’histoire des sciences, volume 60, n°1, 2007, 

pp. 217-236 : « Que les sciences soient entraînées dans le mouvement d’un devenir prenant la forme d’une 

progression, et que, par ce biais, elles soient en proie à l’histoire, ou qu’elles aient une histoire, ce qui est un fait 

incontournable, n’implique pas en effet qu’elles se connaissent ou se reconnaissent en tant que sciences dans leur 

histoire ou à partir de leur histoire, ni que celle-ci détermine ou conditionne leur scientificité, dont les critères, 

qu’ils soient objectifs ou formels, empiriques ou rationnels, sont d’un tout autre ordre et s’établissent sur un autre 

plan que celui de l’histoire, qu’il s’agisse de l’histoire-processus ou de l’histoire-discours. Davantage encore qu’en 

alternative par rapport à l’autre, historicité et scientificité sont donc décalées entre elles, d’une manière qui suspend 

leur confrontation, et rend difficilement envisageable leur réunion dans le cadre d’un commun discours, celui d’un 

commun discours, celui qu’une histoire des sciences qui les ferait dialoguer à égalité, en écartant le risque de diluer 

la science dans l’histoire ou celui d’absorber l’histoire dans la science, deux formes de réductionnisme inverses 

l’une de l’autre, mais qui s’avèrent finalement équivalentes, et également funestes puisqu’elles retirent son contenu 

au projet d’une histoire, qui soit une histoire, de sciences, qui continuent à être de vraies sciences. », p. 218. 
655 Lachièze-Rey, Marc. « Cosmologies de la fin du XXe siècle », Epistémologiques, volume 1, 1-2, 2000, pp. 269-

306. 



297 

 

de l’espace. Les termes sont alors encore un peu fluctuants : l’étendue, le lieu, l’espace, les 

espaces se fréquentent sans être clairement distingués les uns des autres. Mais derrière ce flou 

terminologique, une idée s’impose : il faut un concept qui permette de penser et de calculer le 

mouvement des corps, c’est-à-dire la combinaison d’une trajectoire et d’une vitesse. Pour cela, 

il faut un quelque chose d’immobile et d’indépendant vis-à-vis des corps. Cela permettra de 

distinguer des repères fixes – repères qui sont les conditions de possibilité de la formalisation 

mathématique des translations des objets physiques. Les corps sont donc des portions d’une 

matière informée directement par la divinité. Ils n’existent pas en eux-mêmes, détachés d’un 

espace et d’un temps, mais sont d’emblée situés. Tout en détachant l’idée de spatialité de celle 

de matérialité, Newton la rapproche donc de celle de localisation : être, c’est être quelque part, 

et c’est une équation que nous avons retrouvée tout au long de son œuvre. Pourquoi est-ce 

important ? Cela l’est parce que la situation ou la localisation spatiale permet logiquement 

l’action. En étant situés, les êtres – qu’il s’agisse de corps ou d’êtres immatériels – peuvent agir. 

Cela mène à la théorie des forces attractives et répulsives et ouvre la porte à la forme 

d’omnipotence continue de Dieu qui sera pleinement exprimée dans le Scholie Général. 

Dans le manuscrit inachevé du « De Gravitatione », cet espace – tel que nous choisissons 

de l’appeler par facilité – est non seulement immatériel et immobile, mais également infini en 

acte, infini en imagination, et parfait dans une certaine mesure. A l’intérieur de lui, il existe 

toujours déjà une infinité de figures, de surfaces et de lignes de toutes formes et toutes grandeurs 

qui peuvent être ponctuellement découpées par l’esprit humain ou par les corps matérialisés. 

La relation entre la physique et la mathématique s’avère ambivalente puisque, tout en parlant 

de l’espace comme d’un ensemble de points mathématiques sans épaisseur ni corporéité, 

Newton se garde de souscrire à un réalisme mathématique. L’espace dont il s’agit est tout autant 

celui des corps matériels que celui des figures géométriques. S’agit-il de deux plans 

superposés ? Pourrait-il y avoir deux espaces dont l’un serait l’archétype ou l’émanation de 

l’autre ? La réponse est claire à la lecture du manuscrit : il n’y a qu’un seul espace, pourvu en 

quelque sorte d’une double nature et d’un double usage. Il est régi par les mêmes lois, qu’on y 

trace des figures imaginaires ou qu’on le traverse. Alors dans quelle catégorie ontologique cette 

entité entre-t-elle ? L’espace n’est ni une substance, ni un attribut, ni un non-être. Plus proche 

de la substance que de l’accident, Newton concède-t-il, il ne peut toutefois pas être une 

substance à part entière parce qu’il n’existe pas per se et qu’il n’est doué d’aucune puissance 

d’action. Il permet donc l’action des êtres qu’il accueille – au premier chef et comme cela sera 

explicité dans le Scholie Général, de Dieu lui-même – sans être lui-même un agent. Ni substance 



298 

 

ni, a fortiori, divinité, il est présenté comme « une certaine affection de l’être en tant qu’être » 

et comme un « effet émanant de Dieu ». Il est donc relatif à la fois à l’existence d’autres étants 

et à la substance de Dieu. Dieu existant, l’espace émane de lui et permet aux autres étants 

d’être.656 C’est pour cela que Newton le définit comme « une réalité dérivée et incomplète ». Il 

ne se suffit pas à lui-même, il est toujours relié à ce qui lui permet d’exister comme l’ombre à 

la silhouette qui la projette, mais il a suffisamment de consistance pour permettre l’existence 

actuelle d’une infinité d’objets mathématiques et de choses matérielles ou immatérielles. Le 

recours à la logique émanative des néoplatoniciens permet ce faisant de justifier le fait qu’il soit 

dit « incréé » : cela signifie qu’il est produit, certes différemment, mais bel et bien produit. 

Cet émanatisme disparaît définitivement après le « De Gravitatione » : nous avons vu que 

c’était sans doute pour gommer toute référence au néoplatonisme et pour éviter de donner à 

entendre que la divinité pourrait se diviser ou se diffracter. L’antitrinitarisme de Newton n’est 

pas seulement une décision théologique qui n’aurait de conséquence que dans son rapport à la 

religion : il le conduit à travailler à la cohérence du lien entre sa théologie et sa philosophie 

naturelle. L’idée d’espace dans « Tempus et Locus », au croisement de tous ses champs de 

recherche, ne peut donc pas être une sorte de divinité seconde ou de résidu d’une divinité unique 

et simple. Pourtant, il continue d’exister parce que Dieu existe : il semble que Newton décentre 

le regard depuis la question de l’être vers celle de l’existence. Il ne conçoit plus l’espace comme 

quelque chose qui découlerait de la substance divine mais comme quelque chose qui existe 

parce que la substance divine existe. S’il n’est pas un effet émanant de Dieu, il n’est plus non 

plus dit « incréé » : il s’agit de penser un autre mode de causation de l’espace. A défaut d’en 

proposer un autre à la place, Newton reprend l’idée d’affection du « De Gravitatione ». Il la 

remet sur l’ouvrage et la précise : l’espace n’est plus une affection de l’être en tant qu’être mais 

une « affection commune à toutes les choses » : toutes ces choses, nous avons vu que ce sont à 

la fois les corps et les étants immatériels. Toute chose qui existe, existe donc à l’intérieur d’une 

durée et d’un lieu, c’est-à-dire d’une portion découpée dans le temps et dans l’espace. La 

distinction entre l’espace et les lieux occupés par des étants est donc conservée, de même que 

l’antériorité logique et chronologique de l’espace vis-à-vis des lieux. Il est la toile dans laquelle 

des découpages sont possibles – mais ces découpages ne sont jamais de véritables divisions qui 

la modifieraient, ou pire la dégraderaient. L’espace reste indivisible parce que les lieux ne 

gagnent jamais aucune autonomie. Au monisme de la res extensa cartésienne, nous pourrions 

 
656 En ce sens, il hérite de l’une des fonctions du lieu aristotélicien – a fortiori du lieu naturel – qui permettait de 

conserver les corps. 



299 

 

dire que Newton substitue un monisme de l’espace immatériel. Constitué de points 

mathématiques en nombre infini, l’espace est donc infini et, sans être encore l’espace absolu du 

Scholie des Définitions, il est d’ores et déjà présenté comme universel. Sa nature est toujours 

double : mathématique et physique, il s’identifie à la fois à un espace mental tel que celui dans 

lequel le géomètre trace ses figures et à l’univers physique peuplé de quelques corps célestes. 

Il semble se rapprocher un peu plus de la substance divine dans la mesure où, en plus de 

son infinité et de son éternité, sa perfection relative est mise en valeur et parce qu’il acquiert 

une propriété supplémentaire : il est très simple. L’objectif de Newton n’est sans doute pas 

donner à croire qu’il le confondrait avec Dieu – il les distingue en effet explicitement une fois 

de plus et il n’accorde le statut de substance (agissante et vivante) qu’à Dieu – mais plutôt de 

renforcer son indivisibilité. Ce faisant il éloigne un peu plus encore la spatialité de la matérialité. 

Nous avons vu que nous pouvons lire dans « Tempus et Locus » une certaine tolérance envers 

un discours non pas théologique, mais religieux et métaphorique, qui concèderait à l’espace une 

forme de déité de l’espace en en faisant un lieu divin ou un Maquom. Cette manière de parler 

de la relation entre Dieu et l’espace se double d’une comparaison entre le pouvoir de Dieu sur 

les choses et celui de l’esprit humain sur son corps propre. Newton est prudent et met en garde 

contre la tendance à tomber dans l’obscur et le confus : tout cela relève donc des possibilités du 

discours et ne dit rien de la réalité de l’espace et de la relation entre Dieu et l’espace. 

Ainsi avons-nous établi que « Tempus et Locus » contient en germe l’analogie du sensorium 

Dei, qui est développée quelques années plus tard dans les Questions 28 et 31 de l’Optique. Les 

deux énoncés de cette analogie s’inscrivent dans des textes qui commencent par s’intéresser 

aux propriétés des particules de matière – dures, impénétrables, indivisibles et en petit nombre 

– et à leurs différents modes de combination et de déliaison. Partant de la matière qui composent 

les astres et les parties des animaux, le propos de Newton rejoint la tradition de la démonstration 

a posteriori de l’existence de Dieu et de l’argument du Dessein. Le monde est organisé d’une 

admirable façon : il manifeste l’intelligence divine, bien que Dieu ait pu et puisse toujours s’il 

le souhaite instituer à l’intérieur de la légalité universelle des lois régionales dans d’autres 

mondes. Comme Dieu réintroduit régulièrement dans l’univers une certaine quantité de 

mouvement, ces mouvements vivifient les particules de matière qu’ils déplacent. Ce n’est pas 

la nature de l’espace qui intéresse Newton dans ces textes-ci, mais la relation de Dieu à sa 

création par le truchement de l’espace. Celle-ci est approchée par l’analogie du sensorium Dei 

qui se construit à partir d’une conception picturaliste de la représentation sensible. Il n’est pas 

question d’un esprit et du délicat problème de l’interaction entre les deux substances 



300 

 

hétérogènes que seraient l’âme et le corps : nous sommes loin en effet de la physiologie 

métaphysique de Descartes. Dans la Question 28, seuls sont mentionnés, au sujet de la 

perception humaine, le cerveau et le système nerveux. Ils s’évaporent dans la Question 31, dans 

laquelle il n’est pas même fait référence à l’idée qu’il existerait un sens commun qui 

centraliserait les données sensibles. Globalement, si les limites de l’analogie sont visibles dans 

le premier énoncé, elles le sont beaucoup moins dans le second. Le mot d’espace lui-même 

disparaît : ce n’est pas dans l’espace infini comme s’il s’agissait de son sens commun que Dieu 

prend connaissance du monde et peut agir sur lui, c’est directement dans son « boundless 

uniform sensorium ». La comparaison de la structure de chacun de ces énoncés, le fait que ce 

raisonnement paraît s’enraciner dans la métaphore du médaillon utilisée par More dans An 

Antidote against Atheism et dans un court et unique passage de l’Epitome de Kepler, ainsi que 

la colère que ces textes provoquèrent chez Leibniz, nous ont poussés à interroger la définition 

newtonienne de l’analogie en général. Nous sommes arrivés à la conclusion qu’il s’agissait 

d’une analogie de proportion et non d’attribution et, selon la classification de Paul Bartha, d’une 

analogie explicative. L’analogie du sensorium Dei a pour but, non de réduire Dieu à un esprit 

qui s’incarnerait dans le corps du monde, mais de faire signe vers lui, qui échappe au langage 

et à la pensée. 

Le Scholie Général des Principes mathématiques de la philosophie naturelle poursuit le 

sillage ouvert par les Questions 28 et 31 de l’Optique puisqu’il s’intéresse également moins à 

l’ontologie de l’espace qu’à la relation que Dieu entretient avec lui. C’est un texte davantage 

théologique, et pour le comprendre dans la perspective qui est la nôtre, il faut le croiser avec 

les définitions de l’espace et du mouvement du Scholie des Définitions. Nous y rencontrons 

l’espace absolu, tel qu’il entra dans la postérité. A la différence des contemporains de Newton, 

compte tenu de ce que nous avons lu en amont, nous pouvons supposer qu’il est doté de 

certaines propriétés qui n’apparaissent pas dans ce texte mais dont nous pouvons gager qu’elles 

ont été conservées des textes antérieurs. Immobile, infini, composé d’une infinité de points 

mathématiques et permettant le déplacement des corpuscules de matière, l’espace absolu 

demeure une totalité indivisible. Si toutes ses parties sont reliées les unes aux autres, il ne faut 

pas le penser sur le modèle d’une juxtaposition : le tout précède les parties puisque – et cette 

idée remonte au « De Gravitatione » – l’espace précède les lieux et les corps qui les délimitent. 

Comment cela est-il possible ? Newton propose un nouveau régime de causalité qui serait 

propre à l’espace et au temps et qui les distingue des autres étants, produits d’un acte de création. 

Espace et temps sont « constitués » par Dieu et s’apparentent donc à des décrets divins, 



301 

 

dépendants de la volonté divine mais nécessaires pour qu’ait pu avoir lieu une création. 

Pourquoi cela ? Parce que les choses, nous l’avons vu, doivent durer et être situées, certes pour 

exister, mais aussi pour agir. Dieu ne dure pas et n’est pas situé de la même manière qu’un 

corps : son existence se dévide sans s’étioler dans une éternité vivante et son omniprésence 

n’est pas celle d’une anima mundi ou d’un pneuma modernisé. Pourtant pour agir, il lui faut 

être là, et ce même si ce n’est pas quelque part. L’omnipotence divine n’est pas première sur 

le plan logique, quand même bien Newton la met autant en avant dans le Scholie Général. 

L’ensemble de cette étude nous a montré que pour Newton, l’omnipotence divine découle de – 

ou est subordonnée à – l’omniprésence divine qui, elle-même, renvoie à une certaine conception 

dématérialisée de l’espace. 

Bien-sûr nous ne nions absolument pas le fait que l’espace newtonien a pour fonction de 

rendre pensables et calculables les mouvements des corps. Plus encore, il permet de remplir 

l’univers de forces. Il fallait quelque chose de quasi substantiel, de permanent et d’immobile, 

pour que des forces immatérielles entre des corps éloignés les uns des autres puissent être 

introduites dans le champ de la pensée. En outre, l’espace absolu permettait de fonder le 

présupposé – qui n’est qu’un présupposé et qui n’est pas évident par lui-même – de la loi 

d’inertie. Il est intrinsèquement lié à une pensée du mouvement. Mais au-delà de cela, et en 

vérité en amont de cela, il permet à Newton de fonder en raison l’acte du Fiat et la création 

continue d’une divinité transcendante et unique. 

Néanmoins il reste des zones de flous conceptuels qui empêchent de considérer que cet 

espace est un concept fini. En parlant de concept non-fini, nous voulons exprimer deux idées, 

qui peuvent être complémentaires. Premièrement, si nous supposons que Newton est parvenu à 

se représenter un nouveau type d’espace, ce travail a montré que les textes disent peu, et ce 

faisant ouvrent parfois plus de portes qu’ils n’en ferment. Si Newton est arrivé au terme de son 

processus de réflexion sur la nature de l’espace, nous ne sommes cependant pas en mesure de 

le comprendre pleinement puisqu’il ne l’explicite guère. Selon l’une de nos hypothèses, il 

n’aurait pas eu les outils pour traduire la nouvelle catégorie ontologique qu’il avait fabriquée. 

Cela n’exclut pas et peut même s’accorder avec une deuxième idée. Tout au long de cette étude, 

notre démarche a été de nous intéresser au processus d’élaboration d’une idée et 

d’instrumentalisation de références philosophiques et extra-philosophiques, et ce en partant 

depuis le premier manuscrit connu où il était question de cette idée. L’ordre chronologique 

s’imposait pour lutter contre la tendance à réduire le processus à sa dernière étape : celle de 

l’espace absolu. Pour autant, le fait qu’il s’agisse de fait d’une « dernière » étape ne signifie pas 



302 

 

qu’il se serait agi de la toute-dernière si Newton n’avait pas été cueilli quelques temps plus tard 

par la mort. Le concept d’espace sous sa dernière forme, celle du Scholie Général de la troisième 

édition des Principes mathématiques de la philosophie naturelle, est une nouvelle tentative 

d’approcher par une voie plus théologique l’absoluité d’un espace indépendant des corps, 

immobile et universel. Mais il ne clôt pas nécessairement le processus de fabrication 

conceptuelle duquel il découle et aurait peut-être pu être refondu dans un texte ultérieur. La 

prudence ainsi que le fait que le Scholie Général est plus théologique que strictement 

ontologique encouragent à penser que l’espace absolu ne doit être considéré que comme un 

aboutissement contraint par la mort de son penseur. C’est la raison pour laquelle il n’est pas 

certain que, parce que l’idée d’affection est absente des Questions finales de l’Optique et du 

Scholie Général, on doive en déduire que Newton l’ait abandonnée. Mais son importance dans 

« Tempus et Locus » ne doit pas non plus nous autoriser à conclure que l’espace serait toujours 

une affection de toutes les choses après la rédaction de « Tempus et Locus » puisque rien ne 

nous y encourage dans les textes ultérieurs. Par voie de conséquence, cela veut dire que nous 

ne savons pas quel statut ontologique Newton accorde à l’espace à la toute fin de sa vie et de 

son œuvre. 

En outre, sur le plan où ontologie et théologie s’entremêlent, deux questions restent 

ouvertes. Pour commencer, il est difficile de se faire une idée du mode de présence que Newton 

attribue à Dieu. S’il commence par suivre la voie de More en s’opposant à ce que son maître 

appelle le nullibisme cartésien, il ne le suit pas jusqu’au bout et ne bascule jamais de 

l’omniprésence substantielle de Dieu à la déification de l’espace. Pour autant, à sa suite, il 

retravaille l’héritage thomiste. En situant Dieu tout en refusant de le circonscrire, il mêle en 

quelque sorte l’ubiété définitive (celle de l’âme, située dans le corps et donc circonscrite, mais 

sans qu’on puisse lui attribuer une localisation précise) et l’ubiété réplétive (celle d’un Dieu qui 

est présent parce qu’il est principe causal mais sans être circonscrit). Le Dieu newtonien n’est 

pas seulement présent au monde per potentiam parce qu’il en est la cause créatrice et continue. 

Il est aussi présent dans le monde via une troisième entité, l’espace, qui est à la fois un medium 

et un point de contact. Mais l’espace n’est pas un organe, et le mode de présence de Dieu ne 

peut finalement pas se fondre dans celui de l’âme vis-à-vis du corps. 

La difficulté pour cerner la nature de ce mode de présence de Dieu est la raison pour laquelle 

tout au long de ce travail, nous avons fait varier les termes : nous avons en effet parlé 

d’omniprésence substantielle, mais aussi actuelle, immédiate, directe ou encore intime. L’idée 

d’intimité nous semble proche de la conception newtonienne de la relation de Dieu à l’espace 



303 

 

parce qu’elle dit quelque chose du lien et de la distance dans le lien. L’insistance de Newton 

pour distinguer l’espace de Dieu exclut radicalement la possibilité d’une relation d’identité. 

L’idée de coexistence est valable mais elle ne dit pas l’importance d’un lien entre deux choses 

qui coexistent, et encore moins la nature de ce lien. L’intimité renvoie, dans notre expérience 

courante, à l’intimité affective et charnelle et, dans le champ de la philosophie moderne, à 

l’intimité de l’âme et du corps d’un même individu. On nous opposera le fait que Newton refuse 

régulièrement de faire du monde le corps de Dieu et d’admettre l’existence d’une anima mundi, 

quelle qu’elle soit. On nous objectera également que cette façon de penser semble pervertir 

l’usage que fait Newton du raisonnement analogique dans l’analogie du sensorium Dei, dont 

nous avons vu qu’il n'est pas un usage d’attribution. Enfin il semblerait que ce serait rapprocher 

Newton du modèle dualiste cartésien et de la conception des degrés de la substantialité telle que 

nous la trouvons dans le « petit traité de la substance » des Principes de la philosophie. Mais si 

nous proposons de parler, au terme de ce travail, d’une intimité de Dieu à l’espace, c’est pour 

dire ce qui se joue dans le rapport intime à son propre corps ou à autrui. Il s’agit d’une relation 

dont on sous-entend qu’elle se construit dans le dialogue (au sens large du terme, puisqu’il peut 

s’agir d’un dialogue non-verbal) et qu’elle nécessite la levée de toute pudeur. Dans le cas de 

l’intimité vis-à-vis de soi-même comme dans celui de l’intimité vis-à-vis d’autrui, cela fait 

également signe vers un temps de découverte, voire d’apprivoisement. Malgré cette temporalité 

dans laquelle s’étend et s’élabore une communication intime, les parties en présence 

maintiennent sciemment ou ressentent spontanément une distance entre elles. L’intimité noue 

mais le nœud n’est jamais qu’un entrelacement qui prend de la place. Il reste un écart ou un 

espacement. Il y a toujours quelque chose d’étranger dans le corps que nous sommes ou chez 

l’ami que nous connaissons pourtant si bien. 

Si nous restons fidèles au geste de Newton qui consiste à maintenir un Dieu transcendant à 

sa création et à ne jamais l’identifier à l’espace, nous retrouvons l’idée d’altérité qui demeure 

au sein de la relation intime. Le nœud se resserre avec, en guise de dialogue, l’introduction 

régulière et continue de mouvement dans le monde. Sur le plan de la temporalité, bien que 

l’espace existe éternellement, l’analogie est plus limitée puisqu’il n’est pas question d’une 

relation qui se construirait mais d’une relation qui est donnée d’emblée, de toute éternité, et 

dans laquelle l’asymétrie ontologique est manifeste : Dieu seul est agent et substance et 

l’espace, passif et dépendant de l’existence divine, s’apparente à un instrument qu’il utilise pour 

sa création. A ce propos, il semble aussi que tout en refusant de faire de l’espace ou du monde 

le corps de son Dieu, Newton cherche à dire quelque chose d’une forme d’intimité à travers 



304 

 

l’analogie du sensorium Dei. L’espace est un outil mais il n’est pas n’importe quel outil : il est 

extérieur à Dieu mais il est en même temps rapproché d’un sens commun. La référence implicite 

et nuancée à la théorie physiologique de l’époque donne de la chair à une relation qui en est, de 

par la nature des deux entités en présence, complètement dénuée. 

 La seconde question qui demeure en suspens est celle du mode de production de l’espace. 

La dernière tentative de Newton pour en parler est l’usage, unique, du verbe constituere du 

Scholie Général. Cette action de décret et de gouvernance qu’il traduit correspond à l’image du 

Dieu newtonien – puissant, mécanicien, agent – qui s’est dessinée progressivement au cours de 

nos lectures. Comme pour la nature de l’espace et pour la relation entre Dieu et l’espace, il 

explique ce que n’est pas ce mode de production : il ne s’agit pas d’une création. Nous nous 

doutons qu’il ne s’agit pas non plus d’une émanation de Dieu puisqu’il n’a plus jamais été 

question de cela après le « De Gravitatione ». Nous pouvons nous faire une idée des types de 

causalité qui sont ainsi rejetés puisqu’ils s’inscrivent dans des traditions (création chrétienne et 

émanatisme néoplatonicien) qui les ont explicités. Ce n’est pas le cas pour l’action de 

constituere, dont il est ardu de voir précisément ce qu’elle recouvre. Si nous la pensons sur un 

mode anthropomorphique, nous supposons que l’action vient après que l’agent advienne à 

l’existence, ce qui contredit l’éternité que Newton accorde à l’espace. De plus, si l’espace et le 

temps se rapprochent de ce qui serait des décrets divins, Newton ne dit rien quant à la possibilité 

qu’ils puissent potentiellement être modifiés ou révoqués. 

Ces difficultés – ces zones de flou – s’inscrivent dans une histoire du lieu et de l’espace qui 

précède largement l’œuvre de Newton. L’espace a interrogé avant Newton657 et interroge 

encore aujourd’hui. Pourtant les réflexions autour de la localisation et de l’épaisseur des anges, 

des âmes ou d’un Dieu transcendant et immatériel n’ont guère plus cours ailleurs que dans le 

champ de la théologie et dans l’étude de l’histoire de la philosophie. Mais plus 

fondamentalement, la science contemporaine ne cherche plus à circonscrire la nature et 

l’origine de l’espace parce que, outre l’échappée de la science physique hors de la 

métaphysique, la notion d’espace elle-même a connu une telle transformation que ces 

interrogations ne semblent plus se poser. Et pourtant, les métaphysiciens contemporains 

reprennent la discussion à nouveaux frais, et souvent en l’ancrant à la fois dans le concept 

d’espace absolu de Newton, dans la fabrication de l’idée de champ spatio-temporel et dans les 

conséquences de la théorie de la relativité. A cela s’ajoute l’héritage kantien qui a rebattu les 

 
657 Vilain, Christiane. « Espaces et mondes au XVIIe siècle », Epistémologiques, volume 1, 1-2, 2000, pp. 141-

162. 



305 

 

cartes en profondeur. De quoi est-il question exactement ? Et pourquoi le statut ontologique de 

l’espace provoque-t-il toujours la philosophie ? 

2. La substance, une résistance ontologique 

Nous l’avons vu, Newton utilise peu l’idée ancienne de « substance » : Dieu est substance, 

les substances sont incognoscibles pour l’être humain et l’espace n’est pas une substance – 

même s’il en est plus proche que de l’accident. Les caractéristiques qui permettent de 

comprendre ce qu’il entend par l’usage de ce terme ne sont pas explicitées, ce fut l’un de nos 

travaux que de les répertorier et de les analyser. La perséité et l’agentivité, auxquelles nous 

pouvons ajouter la vitalité et la simplicité dans le cas de la substance divine, nous ont permis 

de conclure que Newton souscrit à une définition conventionnelle à son époque de la substance. 

Pour autant, nous avons remarqué plusieurs points. Tout d’abord, tout en évoquant 

l’incognoscibilité « des » substances, il ne propose jamais d’autre exemple de substance que 

Dieu. A cela s’ajoute le fait qu’il ne paraît pas admettre une équivocité de la notion : il y a les 

substances et il y a ce qui n’est pas substantiel. Cela peut être nuancé si nous prenons justement 

en compte son effort pour penser l’espace, tantôt présenté comme un effet émanant de la 

substance divine, tantôt comme une affection de l’être, tantôt comme une affection commune à 

toutes les choses. Mais comme ces différents statuts ne sont pas précisés en tant que tels par 

leur auteur, et comme nous avons vu qu’ils ne rejoignent pas les sens que d’autres ont pu leur 

octroyer, il n’est pas évident de savoir s’il s’agit pour Newton de catégories particulières de 

substance. En même temps, comme Newton continue d’utiliser la catégorie de substance, il 

n’est pas aisé de s’en détacher et d’essayer de penser ces outils conceptuels sans y faire 

référence comme à un patron de couture duquel un nouveau vêtement serait plus ou moins 

éloigné. A ces éléments propres à l’œuvre du philosophe naturel s’ajoute la longévité de l’idée 

de substance qui, malgré quelques variations selon les systèmes et les époques, n’en finit jamais 

d’être utilisée. Critiquée ou remise au goût du jour, elle persiste, renvoyant sans doute à une 

recherche de permanence dans le devenir, recherche peut-être propre aux représentations 

occidentales. 

a. Idéalité transcendantale et champs spatio-temporels 

Dans la philosophie contemporaine, les discussions autour de la nature de l’espace, de celle 

de l’espace-temps ou encore de la variété des événements (manifold of events) continuent de 

s’articuler autour de l’idée de substance – qu’il s’agisse de la conserver, de la rejeter ou de la 



306 

 

remodeler.658 Le débat entre une conception substantiviste et une conception relationniste se 

construit explicitement comme la poursuite de la correspondance entre Clarke et Leibniz. La 

position substantiviste, tout en prenant plus ou moins acte du fait que Newton ne définit pas 

l’espace comme substance, s’ancre dans la ligne défendue par Clarke tandis que les 

relationnistes (ainsi que les défenseurs d’un réalisme structurel659) jugent qu’il vaut mieux 

suivre celle défendue par Leibniz, l’espace n’étant alors qu’un ordre de position et de succession 

entre les choses (matérielles) du monde. La poursuite de cette discussion a été remotivée par la 

critique kantienne de la substantialité de l’espace, puis par l’élaboration du concept de champ 

par Faraday et par sa reprise dans la théorie de la relativité d’Einstein. Nous allons nous arrêter 

un moment sur ces trois jalons afin de mieux appréhender le débat contemporain. 

• La désubstantialisation kantienne de l’espace 

Avant de définir l’espace comme une intuition pure et comme un ens imaginarium dans la 

Critique de la raison pure, Kant a manifesté dans ses écrits de jeunesse ce que Jean Seidengart 

appelle une « démarche conciliatrice » en réunissant les pensées newtonienne et leibnizienne 

dans les champs de la métaphysique, de la philosophie naturelle et de la mathématique.660 Il est 

intéressant de remarquer que c’est à l’occasion de ces efforts de conciliation que Kant 

commence à développer sa philosophie, et plus précisément dans le cas qui nous occupe, sa 

pensée de l’espace. De Leibniz, il reprend le souci porté aux relations entre les corps ; de 

Newton, il semble n’hériter à première vue que de la portée universelle de la physique et, pour 

mieux la réfuter plus tard, de la recherche d’une preuve a posteriori de l’existence de Dieu 

comme cause première. En 1755, dans la proposition XIII de la section III de l’Explication 

nouvelle des premiers principes de la connaissance métaphysique, Kant définit l’espace à partir 

des relations entre des substances distinctes les unes des autres. Les relations entre les 

substances sont plus exactement des interactions puisque les substances se définissent par leur 

agentivité et se déterminent en partie mutuellement. Ainsi les relations entre substances ne 

s’appréhendent-elles pas seulement par l’idée d’action, mais par celles d’action et de de 

réaction. Dans le §5 de la proposition XIII, Kant écrit alors : 

 
658 Rossi, Jean-Gérard. Le problème ontologique dans la philosophie analytique, Editions Kimé, collection 

Philosophie-épistémologie, Paris, 1995, pp. 168-239 ; Majer, Ulrich & Schmidt, Heinz-Juergen (ed.). Reflections 

on Spacetime. Foundations, Philosophy, History, Springer, Dordrecht, 1995. 
659 Tels que John Stachel (« Structure, Individuality, and Quantum Gravity », in The Structural Foundations of 

Quantum Gravity, edited by D.Rickles & S.French & J.Saatsi, Oxford University Press, Oxford, 2006, pp. 53-82) 

ou encore Tian Yu Cao (« Structural Realism and Quantum Gravity », Ibid., pp. 40-52). 
660 Seidengart, Jean. « Kant et l’Espace », in Espace et métaphysique de Gassendi à Kant, Op.cit., pp. 375-392. 



307 

 

Cette action et cette réaction universelles qui pénètrent tout l’espace 

environnant, dans lequel les corps sont en rapport réciproque, si le 

phénomène externe consiste en un rapprochement mutuel, on l’appelle 

attraction ; et puisque cette attraction n’est produite que par leur seule 

coprésence mutuelle, elle s’étend à n’importe quelles distances, et c’est 

l’attraction newtonienne ou la gravitation universelle. 

Puis il ajoute : 

Il est d’ailleurs probable qu’elle soit produite par ce même lien des 

substances en vertu duquel elles déterminent l’espace ; d’où il suit qu’elle est 

précisément la toute première loi de la nature, à laquelle la matière est 

étroitement soumise, et qu’elle ne subsiste continuellement que grâce au 

soutien immédiat de Dieu, selon l’opinion même de ceux qui se déclarent 

ouvertement disciples de Newton.661 

Dans ce second passage, la force gravitationnelle que Newton avait extraite des corps pour en 

faire une entité presqu’à part entière est repensée à partir des corps, eux-mêmes définis comme 

des substances. Kant ne va pas jusqu’à réinsérer la force à l’intérieur des corps mais il la fait 

naître de leurs relations. Les relations entre substances sont donc des facteurs de détermination 

– voire de causalité dans le cas de l’attraction ? – de la force attractive, des propriétés des 

substances elles-mêmes et de l’espace. 

La Dissertation de 1770 marque une étape importante dans l’élaboration de ce qui va 

devenir la philosophie critique de Kant : dans le §15, après avoir distingué l’entendement de la 

sensibilité, Kant définit l’espace comme une intuition pure. Ce faisant, s’opposant aux 

« Anglais » ainsi qu’aux géomètres se revendiquant de Leibniz, il nie sa réalité objective et lui 

refuse par conséquent l’entrée dans l’arbre des catégories ontologiques.662 Mais c’est dans la 

première section de l’Esthétique transcendantale de la Critique de la raison pure que nous 

touchons l’aboutissement de sa pensée de l’espace. Se demandant si l’espace et le temps sont 

des êtres réels, Kant commence par les distinguer des concepts issus de l’expérience sensible. 

 
661 Kant, Emmanuel. Explication nouvelle des premiers principes de la connaissance métaphysique, extrait 

(section III, proposition XIII, §1, §3 et §5), traduction de Jean Seidengart, in Espace et métaphysique de Gassendi 

à Kant (anthologie), 2013, pp. 394-395. 
662 « L’espace n’est pas quelque chose d’objectif et de réel, ce n’est ni une substance, ni un accident, ni une 

relation ; mais il est subjectif et idéal, car il est issu de la nature de l’esprit suivant une loi constante, comme une 

sorte de schéma permettant de coordonner absolument tout ce qui provient du sens externe. », Dissertation de la 

forme et des principes du monde sensible et du monde intelligible, extrait (§15), traduction de Jean Seidengart, in 

Espace et métaphysique de Gassendi à Kant (anthologie), 2013, p. 403. 



308 

 

Pour lui, contrairement à ce que toute une tradition philosophique empiriste affirme (pensons à 

Locke663), l’espace ne s’origine pas dans nos expériences sensibles. Il n’est pas une idée qui 

renverrait à une entité objective et que nous construirions en la détachant des autres données 

sensibles perçues. Il est néanmoins une représentation qui est nécessaire pour que toutes les 

intuitions externes puissent avoir lieu, et c’est en ce sens qu’il s’agit d’une représentation à la 

fois nécessaire et a priori. Du fait qu’il n’est possible de ne se représenter qu’un seul espace, 

qu’une unique totalité d’une grandeur infinie, l’espace ne peut pas être borné par les limites 

propres à un concept. Il est donc une condition de possibilité des phénomènes ainsi qu’une 

intuition pure qui participe de la synthèse du divers de nos perceptions. 664 

 Ce faisant, Kant refuse non seulement la voie ouverte par « quelques physiciens 

mathématiciens », à savoir les newtoniens, qui attribuent à l’espace une existence objective et 

le statut de substance alors qu’il n’est pas réel, mais aussi la voie de quelques autres de ces 

physiciens mathématiciens, à savoir les leibniziens, qui définissent l’espace comme quelque 

chose d’abstrait et de vague qui n’existe que dans les rapports des phénomènes entre eux.665 

L’espace kantien n’existe pas en-dehors du sujet percevant.666 Il est admis que, dès lors, la 

rupture d’avec l’axiomatique de la physique newtonienne est tout à fait consommée. 

 Dès la Dissertation, Kant propose une nouvelle façon de catégoriser l’espace à partir, 

non de sa substantialité objective – qu’il refuse – mais de sa fonction dans la structure de la 

connaissance humaine. Pour autant, en lui octroyant cette fonction, nécessaire pour la 

connaissance de l’entendement comme pour la perception elle-même, Kant rejoint Newton plus 

qu’il ne le croit peut-être. En effet, si Newton pose l’existence d’un espace absolu, c’est pour 

pouvoir penser les situations et les mouvements des corps ainsi que pour nous permettre de les 

calculer. Autrement dit, l’espace absolu a une fonction scientifique dont nous avons vu qu’elle 

n’est pas moins importante que sa fonction théologique. Sans l’espace, les corps n’existent pas 

et, s’ils existaient quand même, ils ne pourraient pas être connus. Chez Kant, l’espace comme 

 
663 Locke, John. An Essay concerning Human Understanding, edited with a Foreword by Peter H. Nidditch, 

Clarendon Press, Oxford University Press, New York, 1975 : « The Ideas we get by more than one Sense, are 

Space, or Extension, Figure, Rest, and Motion : For these make perceivable impressions, both on the Eyes and 

Touch ; and we can receive and convey into our Minds the Ideas of the Extension, Figure, Motion, and Rest of 

Bodies, both by seeing and feeling. But having occasion to speak more at large of these in another place, I here 

only enumerate them. », II, 5, p. 127. 
664 Kant, Emmanuel. Critique de la raison pure, Op.cit., §3 : « Or, comment peut-il exister dans l’esprit une 

intuition externe qui précède les objets eux-mêmes et en laquelle le concept de ceux-ci peut être déterminé a priori ? 

A l’évidence uniquement dans la mesure où elle réside dans le sujet en constituant la propriété formelle que celui-

ci possède d’être affecté par des objets et d’en recevoir ainsi une représentation immédiate, c’est-à-dire une 

intuition, donc uniquement en tant qu’elle constitue la forme du sens externe en général. », p. 122. 
665 Ibid., §7, pp. 130-133. 
666 Ibid., Analytique des concepts, §23, pp. 207-209. 



309 

 

intuition pure, ne permet pas aux corps d’exister puisqu’il n’a pas de réalité absolue et objective. 

Néanmoins il leur permet d’être perçus, c’est-à-dire ressaisis à travers la synthèse qu’opère 

notre entendement sur le donné empirique. Ainsi l’esprit humain peut-il anticiper la forme de 

ses perceptions, situées dans le temps et l’espace, même s’il ne peut pas en saisir la matière, 

c’est-à-dire la sensation.667 L’espace, bien qu’extrait par Kant de la réalité objective pour être 

introduit à l’intérieur de l’esprit humain, reste donc nécessaire à ses yeux pour percevoir les 

phénomènes et pour, de la même manière, construire des démonstrations géométriques. 

 Mais la ressemblance ne s’arrête pas là. A la fin de l’introduction à la deuxième partie 

de la Critique de la raison pure  ̧Kant dénonce les « ratiocinations vides », c’est-à-dire vides 

de tout contenu empirique : 

Parce que toutefois il est très attirant et séduisant de se servir uniquement de 

ces connaissances pures de l’entendement et de ces principes, et cela même 

au-delà des limites de l’expérience, qui seule peut pourtant nous fournir la 

matière (objets) à laquelle ces concepts purs de l’entendement peuvent être 

appliqués, l’entendement s’expose au risque de pratiquer, à travers des 

ratiocinations vides, un usage matériel de simples principes formels de 

l’entendement pur et de juger sans faire de différence à propos d’objets qui 

ne nous sont cependant pas donnés et ne peuvent même, peut-être, l’être en 

aucune manière.668 

Sous peine de demeurer inutile et insensée, la métaphysique doit se déprendre de cette habitude 

à se limiter à des principes logiques détachés de leurs applications réelles. Mais plus encore, la 

physique doit prendre garde à ne pas se laisser conduire par de telles ratiocinations. Celles-ci 

peuvent passer inaperçues aux yeux de celles et ceux qui ne jurent pourtant que par l’empirie 

parce qu’elles les frappent avec la force de l’évidence. Pour Kant, c’est ce qu’il se passe chez 

les physiciens qui, à la suite de Newton, condamnent l’usage de fictions métaphysiques tout en 

admettant que l’espace (et le temps) existent en eux-mêmes. C’est manifeste lorsqu’ils pensent 

démontrer l’existence du vide dans l’espace en recourant à la sensation : ces démonstrations 

n’ont pas de valeur dans la mesure où il n’est justement pas possible de sentir ce qui n’a aucun 

 
667 Ibid., Analytique des principes, chapitre II, section III, pp. 242-242. 
668 Ibid., p. 151. 



310 

 

degré de réalité. Autrement dit, il n’y a pas d’espace sous-jacent aux sensations et qui serait ce 

vide dont parlent les physiciens – a fortiori les physiciens newtoniens.669  

Cependant, de deux choses l’une : premièrement, Kant saisit mal ce qu’entendait 

Newton lorsqu’il critiquait l’usage des fictions (dans le cas de Descartes, dans le De 

Gravitatione) ou des hypothèses en science. Il ne s’agissait pas de rejeter la métaphysique hors 

de la science : nous avons vu que pour Newton, les deux vont de pair et que sa métaphysique 

est au demeurant intrinsèquement liée à ses croyances théologiques. Newton condamne en 

vérité l’usage d’hypothèses qui sont soit superflues (compte tenu de l’idée selon laquelle la 

nature elle-même est économe), soit en contradiction avec les données empiriques. 

Deuxièmement, Kant en arrive, par d’autres voies, à défendre des idées proches de celles de 

Newton (comme dans le cas de l’espace, qui change de statut mais qui conserve une fonction 

épistémique identique), voire qui leur sont semblables. Dans ce dernier cas de figure, c’est ce 

qu’il se passe par exemple au sujet de l’existence du vide : il n’est pas question pour Kant de la 

réfuter mais de proposer un autre mode de démonstration plus rigoureux, dénué de toute 

subreption. Autrement dit, Kant voit la physique newtonienne comme une physique qui se 

prétendrait a-métaphysicienne tout en se fondant sur des thèses métaphysiques (comme celle 

de l’espace absolu). Or, si cela a été le cas par la suite, il n’en est rien chez Newton lui-même, 

qui assume pleinement la part métaphysique de sa philosophie naturelle. Mais plus 

fondamentalement, bien que Kant refuse de substantialiser l’espace à la manière newtonienne, 

il continue de lui accorder un statut à part – qu’il ne partage qu’avec le temps – et un rôle 

nécessaire dans le processus de fabrication de nos connaissances du monde sensible. 

Si les conséquences de la philosophie kantienne sont importantes en philosophie dans 

la mesure où cette nouvelle approche conduit à une critique des systèmes et des grandes thèses 

de la tradition métaphysique, la physique moderne demeure newtonienne. En effet, elle 

continue de poser l’existence d’un espace absolu comme un axiome nécessaire pour calculer le 

mouvement des corps et pour penser les lois universelles qui les régissent. Qu’elle n’ait pas été 

affectée par la proposition kantienne de repenser le concept d’espace ne tient peut-être pas 

seulement au désintérêt progressif des physiciens vis-à-vis des questions ontologiques, mais 

aussi au fait, au fond, que la refonte kantienne reconduit le régime d’exception et la nécessité 

 
669 « Mais lequel de ces physiciens, pour la plupart férus de mathématique et de mécanique, aurait jamais eu l’idée 

qu’ils fondaient ainsi leur conclusion purement et simplement sur une supposition métaphysique, qu’ils 

prétendaient pourtant si fortement éviter, en admettant que le réel présent dans l’espace (je ne peux pas ici l’appeler 

impénétrabilité ou pois, parce que ce sont des concepts empiriques) serait de toute part d’une seule espèce et ne 

pourrait se différencier que par la grandeur extensive, c’est-à-dire le nombre ? », Ibid., p. 247. 



311 

 

épistémique que Newton accordait déjà à l’espace et au temps. A l’intérieur de cette science 

moderne, Michael Faraday est peut-être le premier physicien à ne pas prendre pour argent 

comptant l’axiomatique newtonienne. Nous allons voir que, comme c’est le cas chez Kant, c’est 

par une réflexion sur les forces universelles qu’il en vient à s’intéresser à l’idée d’espace absolu. 

Mais c’est une autre façon de concevoir l’espace qu’il propose à la place et qui va mener, cette 

fois-ci, à une vraie remise en question de l’espace absolu. 

• L’espace de la physique contemporaine 

Si Faraday est le premier à proposer le concept de champ, ce n’est pas parce qu’il aurait été 

mû par le désir de récuser l’hypothèse de l’existence d’un espace absolu, mais parce qu’il prend 

du recul par rapport à l’idée d’une force qui s’exercerait à distance. Si c’est une idée féconde, 

elle n’en demeure pas moins incohérente aux yeux de Faraday : celui-ci montre que, même si 

Newton a a priori rendu les forces indépendantes des corps en en faisant des entités à part 

entière, dans les faits c’est l’existence des corps qui introduit les forces. En toute logique, il 

faudrait donc considérer que la force attractive existe toujours potentiellement dans l’univers. 

Cette force n’est pas fabriquée par les corps, mais actualisée par leur présence.670 Faraday 

repense la relation entre les corps matériels et les forces pour qu’elle soit en adéquation avec 

l’externalisation des forces vis-à-vis des corps opérée à l’époque moderne à la suite de Newton. 

Par conséquent, les régions de l’espace dans lesquelles l’introduction de nouveaux corps 

actualise ou, pour éviter l’arrière-plan aristotélicien, révèle des possibilités de mouvements qui 

y préexistaient sont désignés comme des champs. Pour reprendre le mot de Hermann Weyl :  

La force de Newton est une liaison entre deux corps qui joignent leurs mains 

au-dessus d’un abîme.671 

Cet abîme disparaît avec Faraday : ce n’est pas un espace inerte qui préexiste et dans lequel la 

matière se meut parce que des corps s’attirent ; c’est au contraire un espace toujours 

potentiellement en mouvement. Ce n’est pas l’espace mais ce sont les forces qui préexistent à 

leur actualisation ou à leur révélation par les corps matériels, et ces forces sont plus complexes 

que la seule bipartition newtonienne entre forces attractives et forces répulsives. Elles ne 

forment plus de simples lignes droites mais se courbent en interagissant les unes avec les 

autres.672 Tout en réinstaurant un lien entre des actions qui semblaient se faire à distance, 

 
670 Balibar, Françoise. Einstein 1905. De l’éther aux quanta, Presses Universitaires de France, collection 

Philosophies, Paris, 1992, pp. 20-33. 
671 Citation extraite de Philosophy of Mathematics and Natural Science et citée par Françoise Balibar, Ibid., p. 27. 
672 « Now, as far as I know, you are the first person in whom the idea of bodies acting at a distance by throwing 

the surrounding medium into a state of constraint has arisen, as a principle to be actually believed in. We have 



312 

 

Faraday modifie certes l’idée d’espace mais il en conserve le statut de medium : l’espace est 

toujours le ce dans quoi ont lieu les mouvements des corps. 

 La reprise du concept de champ par Einstein s’accompagne de son vif intérêt pour la 

géométrie riemannienne ainsi que d’une reprise du principe de Ernst Mach, selon lequel le 

mouvement inertiel ne peut pas être causé par autre chose que par les relations entre des masses 

de matière – relations qui passent inaperçues parce que ces masses sont très éloignées les unes 

des autres. Avec Einstein, l’univers et l’espace-temps se rejoignent pour former une seule et 

même entité dans laquelle ce sont les mouvements de la matière qui acquièrent le plus haut 

degré de réalité objective et qui, à ce titre, peuvent provoquer des modifications locales dans ce 

qu’ils constituent, c’est-à-dire dans l’espace-temps. Contrairement à la manière dont on entend 

parfois résumer la théorie de la relativité, il ne s’agit pas à proprement parler d’un abandon de 

l’espace absolu newtonien, en lieu et place duquel serait promu désormais un espace-temps 

courbé. En vérité, la théorie de la relativité relativise l’absoluité de l’espace newtonien. Qu’est-

ce à dire ? Si nous revenons à l’espace absolu de Newton, nous savons que sur le plan 

scientifique il a pour fonction première de permettre de calculer les mouvements des corps. Il 

agit comme la strate sous-jacente dans laquelle sont situés, et fixés une fois pour toutes, des 

points de repère qui valent de toute éternité. Dans cet espace immobile, si nous posons qu’il 

existe un corps qui n’est soumis à aucune force, ce corps est tout de même soumis à un 

mouvement inertiel, qui est rectiligne uniforme, semblable à une demi-droite qui se construirait 

à l’infini dans un plan euclidien. Or ce mouvement inertiel n’est pas prouvé par l’expérience : 

il est un simple présupposé dont nous serions en droit de nous passer. Françoise Balibar avance 

que, par conséquent, 

… les lois de Newton ne valent que dans des référentiels inertiels. Or, tous 

les référentiels ne sont pas inertiels, comme le montre, une fois de plus, 

l’expérience courante. […] Insistons sur ce point souvent passé sous silence 

 
had streams of hooks and eyes flying around magnets, and even pictures of them so beset ; but nothing is clearer 

than your descriptions of all sources of force keeping up a state of energy in all that surrounds them, which state 

by its increase or diminution measures the work done by any change in the system. You seem to see the lines of 

force curving round obstacles and driving plump at conductors, and swerving towards certain directions in 

crystals, and carrying with them everywhere the same amount of attractive power, spread wider or denser as the 

lines widen or contract. You have also seen that the great mystery is, not how like bodies repel and unlike attract, 

but how like bodies attract (by gravi[ta]tion). But if you can get over that difficulty, either by making gravity the 

residual of the two electricities or by simply admitting it, then your lines of force can « weave a web across the 

sky », ad lead the stars in their courses without any necessarily immediate connection with the objects of their 

attraction. », écrit Maxwell à Faraday dans une lettre du 9 novembre 1857. Cette lettre est reportée par Campbell, 

Lewis & Garnett, William dans The Life of James Clerk Mawwell, with a Selection from his Correspondence and 

Occasional Writings, and a Sketch of his Contributions to Science, MacMillan and co., London, 1882, pp. 336-

337. 



313 

 

dans les présentations élémentaires : la loi F = mγ n’est valable que si les 

caractéristiques cinématiques du mouvement (vitesse, accélération…) sont 

repérées dans un référentiel inertiel (c’est-à-dire un référentiel où la loi 

d’inertie soit vérifiée.)673 

Ce référentiel inertiel a pour effet d’asseoir la définition de l’espace absolu de Newton en 

simplifiant radicalement la définition du mouvement. Newton refond l’idée de force et ouvre la 

voie à la physique mathématique ; cependant il ferme aussi la porte à l’existence possible 

d’autres types de mouvements qui ne seraient pensables que dans d’autres systèmes de 

référence. Autrement dit, il absolutise ce qui n’est, au fond, qu’une perspective particulière sur 

les mouvements des corps, et donc sur la notion d’espace. 

 Que fait Einstein, alors ? Il retisse le lien entre l’espace newtonien et le fait qu’il s’agit 

– et qu’il ne s’agit que – d’un certain système référentiel. A ce changement du regard s’ajoute 

le fait qu’en refusant l’idée de simultanéité absolue, Einstein n’a plus besoin d’un espace absolu 

immobile.674 Comme il l’écrit : 

La victoire sur le concept d’espace absolu, ou sur le concept de système 

d’inertie, ne devint possible que dans la mesure où le concept de champ se 

substitua progressivement au concept d’objet matériel comme le concept 

fondamental de la physique. Sous l’influence des conceptions de Faraday et 

de Maxwell, l’idée s’est imposée qu’il serait peut-être possible de représenter 

l’ensemble de la réalité physique comme un champ dont les composantes 

dépendraient de quatre paramètres d’espace-temps. Si les lois de ce champ 

sont généralement covariantes, c’est-à-dire ne dépendent pas du choix 

particulier d’un système de coordonnées, alors l’introduction d’un espace 

(absolu) indépendant n’est plus nécessaire. Ce qui constitue le caractère 

spatial de la réalité est désormais simplement la quadri-dimensionnalité du 

champ. Il n’y a donc pas d’espace « vide », c’est-à-dire qu’il n’y a pas 

d’espace sans champ.675 

 
673 Balibar, Françoise. Galilée, Newton lus par Einstein. Espace et relativité, Presses Universitaires de France, 

collection Philosophies, Paris, 2012, pp. 70-71. Plus généralement, nous renvoyons aux pages 67 à 122 de cet 

ouvrage. 
674 Einstein, Albert. La Relativité, traduction de Maurice Solovine, Petite Bibliothèque Payot, Paris, 1956, §8 et 

§9, pp. 30-36. 
675 Préface d’Einstein dans : Jammer, Max. Concepts d’espace, une histoire des théories de l’espace en physique, 

Op.cit., pp. 14-15. 



314 

 

Il n’y a pas d’espace sans champ et l’existence des champs n’exige pas l’existence d’une matière 

pondérable : un champ peut également être ondulatoire.676 Ainsi Einstein semble-t-il accomplir 

le geste qu’inaugurait Faraday : il rend caduc le concept d’espace absolu et évacue l’idée d’un 

substrat sous-jacent aux corps et à leurs mouvements. 

Toutefois il maintient l’existence d’une « vitesse » de la lumière fixe, et ce quel que soit 

le référentiel considéré, et justifie cela en refusant à la lumière le statut de corps : la lumière est 

elle-même un champ, et dans cette mesure elle permet de transformer les distances en 

intervalles temporels.677 Pour autant remarquons qu’il s’agit d’une forme d’écart par rapport au 

principe de la théorie de la relativité.678 Ce pas de côté, admissible sur le plan scientifique, attire 

donc l’attention de la philosophie et conduit, par ricochet, à revenir brièvement sur le fait 

qu’Einstein attribue aux corps matériels une réalité objective. Il semblerait que, malgré tout, 

demeure dans la théorie de la relativité générale ce que nous pourrions appeler une résistance 

ontologique. Si les corps matériels et mouvants sont dotés d’une objectivité, c’est qu’ils sont 

les seuls à produire des effets. Les mouvements des corps agissent les uns sur les autres et 

distordent l’espace-temps qu’ils constituent en même temps.679 Ils ont donc une efficace 

indéniable. Ce que nous voyons alors, c’est qu’Einstein conserve le vieux lien entre la capacité 

à produire des effets et le fait de posséder un degré certain de réalité. 

• La position relationniste  

 Parmi les partisans d’une conception relationniste de l’espace, Alfred North Whitehead 

tient une place particulière au sens où il a tâché de prendre la mesure des changements 

représentationnels causés par la théorie de la relativité générale. Pour ce penseur du devenir, il 

faut se rendre compte que notre pensée de la substantialité n’est le résultat que d’une habitude 

intellectuelle. Celle-ci remonte à la philosophie grecque et à son effort pour penser la définition 

et la composition de la nature : elle a conditionné la démarche scientifique jusqu’à ce que les 

 
676 Einstein, Albert. La Relativité et le problème de l’espace, in La Relativité, Op.cit., pp. 164-172. 
677 Il s’agit plus précisément d’un postulat d’invariance qui a le rôle d’une constante structurale de l’espace-temps : 

§7, Ibid., pp. 26-29. 
678 « Ainsi l’idée de relativité débouche-t-elle finalement sur une recherche de grandeurs invariantes qui structurent 

l’espace-temps. Si l’on ajoute à cela le fait que l’idée de relativité se résume en une recherche de relations 

invariantes, on voit que le nom « relativité » est bien mal venu. Le but de toute théorie de la relativité est, comme 

le faisait déjà remarquer Sommerfeld il y a plus de cinquante ans, la recherche de ce qui n’est pas relatif, de l’absolu 

en quelque sorte. », remarque Françoise Balibar, Op.cit., p. 122. 
679 « Conformément à la Théorie de la relativité générale, les propriétés géométriques de l’espace ne sont pas 

indépendantes, elles sont conditionnées par la matière. On ne peut donc affirmer quelque chose sur la structure 

géométrique du monde que si l’on suppose connu l’état de la matière. », écrit-il dans le §32 de La Relativité, 

Op.cit., p. 132. 



315 

 

idées de temps, d’espace et de matière soient interrogées par la physique contemporaine.680 

Whitehead juge que c’est surtout avec Aristote que ces notions se sont figées, et ce parce que 

sa logique et sa philosophie première se contredisent : tandis qu’il cherche à déterminer le plus 

précisément possible l’idée de substance et qu’il la définit comme ce qui ne peut être prédiqué 

de rien d’autre, Aristote fonde sa logique propositionnelle sur la structure d’attribution d’un 

prédicat à un sujet. Il s’ensuit que sa logique enfante… 

… une tendance invétérée à postuler un substrat pour tout ce qui est offert à 

la conscience sensible, c’est-à-dire à chercher sous tout ce dont nous avons 

conscience, la substance au sens de la chose concrète.681 

Whitehead considère, sur le plan logique, que la prédication est une notion confuse qui fait 

écran à la diversité des relations qui peuvent exister et coexister entre les entités dont on parle. 

Cette confusion renforce celle qui entoure la notion de substance. A son tour, celle-ci renforce 

notre coutume inconsciente à présupposer que l’espace et le temps seraient des attributs de la 

substance et des conditions nécessaires à l’existence-même de la nature et de tous les objets qui 

en font partie. 

Les notions d’espace et de temps, mais également de matière, participent de ce que 

Whitehead appelle une façon « matérialiste » de voir la nature : cette habitude 

représentationnelle repose sur la croyance que ce sont l’espace, le temps et la matière qui 

unifieraient la nature et lui confèreraient sa continuité. Or les facteurs de cette continuité 

objective et de cette continuité perçue sont les événements et les relations entre les événements : 

nous les percevons et cette perception, en tant qu’elle est une mise en relation, est elle-même 

un événement (percevant)682. Dans le flux continu qu’est la nature, la difficulté principale n’est 

pas de déterminer si les événements sont limités mais de déterminer quelles sont leurs limites. 

Whitehead suppose en effet explicitement qu’il existe des événements déterminés et ce même 

s’il est impossible de distinguer leurs limites dans notre expérience quotidienne et avec nos 

capacités intellectuelles. Ces événements ne sont pas des atomes d’espace-temps au sens 

classiquement admis, sortes de points d’emblée figés et extrinsèquement reliés aux autres, mais 

 
680 Whitehead, Alfred North. Le concept de nature, introduction, traduction et notes par J.Douchement, Vrin, 

collection Bibliothèque des textes philosophiques, Paris, 2006, pp. 54-55. Merci à Ulysse Gadiou. 
681 Ibid., p. 55. 
682 L’événement percevant (ou conscience perceptive) ne doit pas être confondu avec l’idée d’esprit dans ces 

ouvrages. La conscience perceptive est « ce dans la nature à partir de quoi l’esprit perçoit », Ibid., p. 150. 



316 

 

ils sont au contraire délimités par leurs contenus relationnels, à la manière des diagrammes 

d’Euler puis de Venn.683 Whitehead précise que : 

Les événements sont les choses liées par la relation d’extension. Si un 

événement A s’étend sur un événement B, alors B est une partie de A, et A est 

un tout dont B est une partie.684 

Si la nature est ainsi, d’où viennent les notions d’espace et de temps ? Ils sont les résultats d’un 

processus d’abstraction, et plus précisément de ce que Whitehead appelle la « méthode 

d’abstraction extensive ». Chaque événement – ou particule-événement – semble posséder une 

position ou une station. Cette position est en fait abstraite par l’événement percevant à partir de 

l’intersection entre plusieurs moments. Ce processus d’abstraction est commun : nous 

l’appliquons sans y penser dans nos vies de tous les jours et il est pour ainsi dire devenu 

instinctif. Son ancrage est si profond qu’il est transposé, de façon toute aussi irréfléchie, dans 

la science : ainsi réduit-elle les événements à des portions d’espace et de temps déterminées et, 

somme toute, rigidifiées. 

 A cette conception atomistique de la nature, Whitehead oppose une théorie relationnelle 

de l’espace. Plutôt que de prendre pour acquis le préjugé selon lequel nous faisons l’expérience 

de relations entre des substances, il s’agit d’admettre que nous faisons uniquement l’expérience 

de relations. Comme c’était le cas dans le cadre de la théorie de la relativité d’Einstein, il en va 

de même dans la métaphysique whiteheadienne : il n’est plus nécessaire de poser un espace 

absolu, et ce même pour penser le mouvement. L’absoluité des positions ou des stations résulte 

d’un choix à l’intérieur d’un système temporel donné et de la part d’une conscience 

perceptive.685 Ce choix s’élabore au croisement de ce qu’avec Whitehead nous pouvons appeler 

« l’ici et le maintenant » et, à l’intérieur d’un même système temporel, les stations forment des 

routes cinétiques qui rappellent les courbes riemanniennes et les modélisations des champs 

einsteiniens. 

 En ayant cela en tête, nous pouvons mieux comprendre la distinction conceptuelle que 

Whitehead pose au début d’un article de 1916 entre espace apparent, espace apparent complet, 

espace physique et espace abstrait.686 L’espace apparent est le lieu dans lequel les objets nous 

 
683 Whitehead, Alfred North. Les Principes de la connaissance naturelle, traduction de Henri Vaillant, relue par 

Sylviane Schwer, Les éditions Chromatika, Belgique, 2007, pp. 91-97. 
684 Whitehead, Le concept de nature, Op.cit.., p. 116. 
685 Whitehead, Les Principes de la connaissance naturelle, Op.cit., pp. 148-155 et Le concept de nature, Op.cit., 

p. 149-162. 
686 Whitehead, Alfred North. « La théorie relationniste de l’espace », Revue de Métaphysique et de Morale, volume 

23, n°3, 1916, pp. 423-454. 



317 

 

apparaissent immédiatement en relation les uns avec les autres : il se comprend donc via la 

perspective d’une conscience perceptive particulière. Par voie d’extension, l’espace apparent 

complet est l’espace d’un monde dans lequel tous les objets apparaissant aux sujets percevants 

sont pris en compte et juxtaposés. Cet espace apparent complet est en vérité fondé sur le 

présupposé selon lequel il existerait un monde physique qui serait le même pour tous et dont 

les relations objectives seraient identiques à ce que nous percevons d’elles : 

[…] la seule caractéristique essentielle de ce monde physique est le 

parallélisme de ses événements aux perceptions de tous les sujets connus. Il 

est évident qu’un tel monde est une construction hypothétique.687 

Ce présupposé cristallise le concept d’espace physique ou d’éther, dans lequel la science 

physique d’avant la théorie de la relativité place à tort les corps et étudie leurs mouvements.688 

La théorie relationniste de l’espace de Whitehead s’oppose à cet effort ancien de 

substantialisation de l’espace – ainsi que du temps et de la matière – et pose l’espace comme, 

non pas le fondement, mais la conséquence des relations entre les corps physiques et in fine des 

événements.689 

 Pourtant la philosophie de Whitehead, toute influencée qu’elle soit par la théorie de la 

relativité, s’écarte d’Einstein sur au moins deux points : il n’adopte pas la même conception de 

la simultanéité690 et il continue de distinguer la géométrie, qui construit un monde uniforme et 

constant, de la physique, qui s’occupe des relations naturelles contingentes.691 Plus 

fondamentalement, si nous suivons les propos d’Adolf Grünbaum692, la théorie de la relativité 

n’a pas, contrairement à ce que défend Jammer et d’autres partisans de la conception 

relationniste, enterré l’espace absolu. Elle ne peut pas être considérée comme le sabre qui aurait 

une fois pour toutes tranché la question, mais seulement comme un processus qui n’a pas – ou 

pas encore ? – abouti. En résumant l’histoire des tentatives de résolution des équations aux 

dérivées partielles non-linéaires des champs, Grünbaum montre en effet que ce qui ne 

 
687 Ibid., p. 424. 
688 De son côté, et cela nous intéresse moins pour cette étude, la géométrie construit des espaces abstraits, qui 

renvoient au quatrième sens de l’idée d’espace. 
689 « Dans la théorie relationniste de l’espace, nous ne devons pas considérer ces corps physiques comme existant 

d’abord dans l’espace, puis agissant les uns sur les autres, directement ou indirectement. Ils sont dans l’espace 

parce qu’ils agissent les uns sur les autres, et l’espace n’est rien d’autre que l’expression de certaines propriétés de 

leur interaction. », Ibid., p. 430. 
690 Grünbaum, Adolf. Philosophical Problems of Space and Time, Alfred A. Knopf, New York, 1963, pp. 344-

345. 
691 Ibid., pp. 425-428. 
692 Ibid., pp. 418-424. 



318 

 

fonctionne pas vraiment, c’est le report du statut ontologique qu’avait l’espace absolu sur la 

matière. Il reste toujours possible de se passer de la matière, y compris quand Einstein introduit 

la constante cosmologique λ.693 La matière… 

… is merely part of the field rather than its source.694 

Le modèle einsteinien de l’univers – statique et fini – a été depuis abandonné, ayant été réfuté 

par la découverte de l’existence d’autres galaxies par Edwin Hubble et par l’adoption par la 

communauté scientifique du cadre du modèle du Big Bang.695 Néanmoins, au-delà de cet 

abandon strictement scientifique, il nous semble qu’en arrière-plan s’est joué quelque chose de 

l’ordre d’une confrontation entre des présupposés ontologiques forts et que, in fine, cette 

confrontation n’a pas été résolue par la science physique. 

b.  Substances et essences, flux et reflux 

La catégorie de la substance a certes des conséquences sur les discussions et les théories 

scientifiques, mais c’est d’abord en philosophie qu’elle pose problème. Elle réifie le réel et 

encourage à accorder une densité ontologique à des êtres qui ne sont peut-être que des êtres de 

raison auxquels, pour reprendre Whitehead, nous nous serions simplement habitués. Plutôt que 

de nous demander si l’espace absolu est un être de raison élevé injustement au rang de 

substance, peut-être faut-il auparavant nous interroger sur ce que nous voulons dire lorsque 

nous parlons de « substance ». Il ne s’agit pas de nous pencher sur l’histoire longue et complexe 

de cette notion mais de délimiter les grandes options définitionnelles possibles. Si cette histoire 

a été complexe, c’est peut-être parce que dès Aristote, dont la philosophie a eu des conséquences 

majeures dans l’histoire de la pensée européenne et arabe, les choses n’étaient pas simples. 

Intéressons-nous à l’un des quatre candidats qu’il propose pour jouer le rôle de la substance 

dans le livre Z de la Métaphysique – candidats que sont l’essence, l’universel, le genre et le 

substrat ou sujet.696 Il refuse d’emblée de faire du substrat une substance pour deux raisons : 

premièrement une telle identification serait confuse et, secondement, cela aurait pour 

conséquence de faire de la matière informe une substance. Cette seconde conséquence est 

 
693 Ibid., pp. 419-421. 
694 Ibid., p. 421. « Einstein’s own attitude in his last years seems to have been one of unmourning abandonment of 

Mach’s Principle. His reason appears to have been that although matter provides the epistemological basis for 

the metrical field, this fact must not be held to confer ontological primacy on matter over the field : matter is 

merely part of the field rather than its source. » 
695 La constante cosmologique λ est de nouveau en usage ces dernières décennies, non pas seulement pour 

contrebalancer, comme le faisait Einstein, la force attractive qui rapproche les objets célestes les uns des autres, 

mais pour expliquer l’expansion-même de l’univers.  
696 Aristote, Métaphysique, Z, 3, 1029a-1029a25. 



319 

 

inacceptable compte tenu de sa doctrine de l’hylémorphisme. Pourtant Aristote semble 

identifier le substrat à la substance quelques lignes plus tard : 

Puisqu’il y a accord sur la substance comme substrat et comme matière et 

puisqu’elle est la substance en puissance, il reste à dire ce qu’est, comme 

acte, la substance des choses sensibles.697 

On serait tentés de ne pas prêter attention à un tel passage et à considérer que la distinction 

entre substance en puissance et substance en acte suffit pour lever toute difficulté. Pour autant 

ce passage fait peut-être écho au paradoxe que Whitehead soulevait entre la philosophie et la 

logique prédicative aristotéliciennes. Tim Maudlin698 propose de l’interpréter de la sorte : le 

problème pour Aristote ne serait pas que la matière puisse être substance mais que la matière 

informe, indéterminée, puisse être substance. Pourquoi ? Parce que ce que rechercherait 

Aristote, ce serait une substance qui puisse, tout en étant distincte de ses prédicats, continuer à 

être. Cette substance aurait donc une indépendance logique et ontologique vis-à-vis de ses 

prédicats. Selon Tim Maudlin, cela voudrait dire que la caractéristique la plus fondamentale de 

la substance aristotélicienne serait son unité, au sens le plus fort du terme : et cela ouvre la voie 

à ce que Maudlin appelle « the twin monstruosities of metaphysics »699, à savoir la thèse selon 

laquelle il existerait une matière première, ainsi que son héritière contemporaine, la thèse selon 

laquelle il existerait des « bare particulars ».700 Ces « bare particulars », dont on aurait pu à 

première vue s’attendre à ce qu’ils restent dans le seul champ de la spéculation métaphysique, 

trouvent selon Maudlin un écho dans la physique einsteinienne dans la mesure où l’espace-

temps est un objet mathématique qui représente l’univers à partir d’un ensemble de points. Ces 

points sont des individus abstraits dénués de toute propriété et que la structure qu’ils composent 

met en relation les uns avec les autres : ce n’est que lorsqu’ils sont reliés qu’ils deviennent à 

proprement parler des points spatio-temporels. A partir de là : 

 
697 Métaphysique, H, 2, 1042a10, Op.cit., p. 1862. 
698 Maudlin, Tim. « Substances and Space-Time : What Aristotle would have said to Einstein », Studies in History 

of Philosophy and Science, volume 21, n°4, 1990, pp. 531-561. 
699 Ibid., p. 538. 
700 Les « bare particulars », introduits dans le domaine de l’ontologie réaliste par Gustav Bergmann, sont nus 

parce que dénués de nature. Il ne s’agit pas de substances parce qu’au-delà du fait qu’ils n’ont pas de propriétés, 

ils n’existent qu’un moment seulement. Ils sont des instruments ou des facteurs d’individuation des substances 

dans la mesure où ils les unissent et unifient temporairement à leurs propriétés (on parle alors de Numerical 

Difference Argument). Sur ce point : Kim, Jaegwon & Sosa, Ernest & Rosenkrantz, Gary S. (ed.). Metaphysics 

from A to Z, in A Companion to Metaphysics, Wiley-Blackwell, Oxford, 2009, pp. 138-140 ; Garcia, Robert K. 

« Bare Particulars and Constituent Ontology », Acta Analytica, volume 29, 2014, pp. 149-159. 



320 

 

The mathematical object so constructed exhibits the metaphysical structure 

of a collection of bare particulars with accidental properties. The various 

regions in the model are distinct because the mathematical points were 

already individuated ab initio. The very same set of point might have been 

given a different topological or affine or metrical structure, and the result 

would have been a distinct mathematical object.701 

La conséquence est donc la possibilité qu’il puisse exister différents modèles mathématiques 

pour décrire le monde physique. Les partisans de la conception relationniste de l’espace702 

peuvent alors penser que le fait d’admettre que l’espace est une substance conduit 

nécessairement conduire à admettre que ces différents modèles sont tous des représentations 

également valables d’états de choses distincts, un peu comme s’il s’agissait d’angles différents 

sur le même objet. Rien ne permettrait de les discriminer. Dès lors, on serait contraint, soit 

d’abandonner la conception substantiviste, soit d’accepter l’indétermination radicale de la 

substance. Seule la position relationniste serait correcte parce qu’elle seule considèrerait les 

différents modèles mathématiques compossibles comme des représentations différentes, non 

pas d’un seul et même objet, mais d’une seule et même situation.  

Maudlin montre que cette alternative ne tient pas puisqu’elle repose en vérité sur une 

confusion entre l’objet physique et ses représentations mathématiques. Cette confusion est 

encouragée par la physique contemporaine et par son usage relâché du verbe « être ».703 Plus 

 
701 Maudlin, Tim. « Substances and Space-Time : What Aristotle would have said to Einstein », Op.cit., p. 541. 
702 Maudlin a en vue l’argument du hole diffeomorphism de John Earman et John Norton. 
703 Maudlin, Tim. « The Essence of Space-Time », PSA : Proceedings of the Biennial Meeting of the Philosophy 

of Science Association, volume 1988, n°2, 1988, pp. 82-91. « Imagine someone who is substantivalist about space-

time in virtue of these theses. First, she asserts that there are physical space-time points and allows, in logical 

reconstructions, variables to range over them. According to Quine’s dictum, this puts the points into her ontology. 

Further, she explicitly states that the event locations (space-time points) are substances, capable of existing 

independently of other physical entities, subjects of predication, substrata for properties, &c. By whatever direct 

manner you please, she places the event locations in her ousiology, into the category of substance. However, she 

also maintains that mathematical points in solutions to the field equations represent these physical event locations 

by functioning as existentially quantified bound variables. She interprets the mathematical objets by Ramsifying 

out reference to specific event locations. So the metric tensor being flat at some point in the mathematical model 

only asserts of the physical world that some event location or other has no gravitatonal field. If a neighborhood 

of points in the model has a constant curvature tensor, that implies only that some neighbordhood of physical 

points is constantly curved. Since she allows the variables to rang over physical space-time points, she will regard 

the mathematical model as either being true or false. Of course, if the physical universe as any symmetries, a true 

mathematical representation will have many interpretations that satisfy it. I have invented this hypothetical 

substantivalist to demonstrate that substantivalism per se does not guarantee the applicability of the hole dilemma. 

For under this interpretation the diffeomorphs do not represent distinct possible states of affairs. Although the 

diffeomorphs are separate mathematical objects, assigning different tensors to individual mathematical points, 

the differences are wash out when we give the physical interpretation. Since the mathematical points are replaced 

by variables, and since the diffeomorphs can be generated from one another simply by renaming (re-

coordinatizing) points, the two mathematical structures have the same physical content. So our substantivalist 



321 

 

généralement, toute théorie qui substantivise les noms des choses ouvre au problème du 

déterminisme, et il est donc pas bienvenu que les relationnistes se méfient de ce glissement 

toujours possible. Mais un autre problème se pose si on détache les mots de ce qu’ils désignent 

et si on veut continuer à faire valoir qu’ils ont du sens malgré tout : pour défendre cette 

hypothèse, on est amené à minimiser l’importance des caractéristiques des objets que les mots 

désignent. Ces caractéristiques sont alors toutes jugées accidentelles. On en arrive par 

conséquent à défendre une position où les mots acquièrent une forme de valeur, voire de 

substance, et où les caractéristiques des choses perdent en valeur, et donc en substance. En 

arrière-plan, ce qui se manifeste dans la critique relationniste, c’est la mécompréhension de la 

notion de substance au sens pourtant le plus traditionnel du terme. Le substantivisme n’implique 

pas l’indéterminisme des substances, puisque le propre d’une substance est justement de 

posséder une essence qui la détermine. Cela signifie que, contrairement à ce que défendent 

certains partisans du relationnisme, la chose ou l’état de chose décrit n’est pas le même 

lorsqu’on emploie certains mots et lorsqu’on en emploie d’autres. Il ne s’agit pas de 

descriptions différentes d’un même objet qui seraient toutes compossibles : 

Roughly, the problem arises as soon as one introduces names for substances 

and further assumes that the substances have all of their properties only 

accidentally.704 

Et Maudlin de conclure qu’il y a bien des propriétés qui déterminent les objets705, et ce même 

si elles peuvent légèrement varier à l’intérieur de limites. Les objets ont donc une 

« metaphysical plasticity » qui n’est pas un obstacle à leur détermination essentielle. Nous 

voyons que ce que vise Maudlin, c’est une conception simplificatrice de la substance : la 

substance n’est pas une coque dure que rien ne viendrait éroder. Le substantivisme n’implique 

pas non plus l’indétermination de la substance. C’est ne pas connaître ou bien faire fi sciemment 

de toute l’histoire de cette notion que de la considérer de la sorte et que de réduire, ce faisant, 

le concept d’espace absolu à une entité à la fois figée et indéterminée.  

 Dans le cas de l’espace absolu newtonien – toute proportion gardée puisque nous savons 

que Newton ne fait jamais de l’espace une substance mais seulement quelque chose qui s’en 

approche – cela veut dire que l’immobilisme et l’homogénéité de l’ensemble des points 

euclidiens qui le constituent doivent être considérés comme ce qu’ils sont : des propriétés 

 
escapes the implication that the diffeomorphs represent distinct, possible physical situations by evading the 

requirement of distinctness. », p.83. 
704 Ibid., p.85. 
705 « If you want to have substances at all, you better have essences as well. », Ibid., p.88. 



322 

 

essentielles, et non pas simplement accidentelles. Ce sont elles qui permettent de distinguer les 

points les uns des autres et de leur donner la fonction de repères. Nous sommes bien loin des 

« bare particulars » dont les relations n’en sont pas vraiment puisqu’elles sont accidentelles et 

ne modifient en rien les entités nouées. Dans le cas de l’espace-temps de la théorie de la 

relativité, autant il est concevable d’imaginer que chaque point de l’espace-temps puisse 

contenir plusieurs champs, autant le fait de changer les objets de place dans le monde physique 

consiste à nier leur différence essentielle et à basculer dans l’absurdité. Le processus de 

substitution du concept newtonien d’espace à l’idée contemporaine de champ ne change pas le 

fait que… 

… Physical space-time regions cannot exist without, and maintain no identity 

apart from the particular spatio-temporal relations which obtain between 

them.706 

En amont, et plus généralement, le physicien – et certaines ontologies analytiques 

contemporaines – doit garder en tête que la représentation mathématique et la structure 

ontologique des objets physiques représentés ne sont pas une seule et même réalité. Les 

différences de structures pensables dans le champ des représentations ne sont pas transposables, 

comme par un glissement de terrain qui passerait inaperçu, dans le monde physique. Il faut donc 

se départir de ce lien que tissait par ailleurs Newton entre l’espace physique et l’espace 

géométrique. Conclure que Newton confondait les deux serait dénué de sens dans la mesure où 

l’axiomatique euclidienne était à l’époque admise comme une évidence. En même temps, 

Newton n’optait pas non plus pour un réalisme mathématique : non seulement il ne niait pas 

l’existence des corps sensibles, mais son rapport aux faits, qu’ils fussent chimiques ou 

physiques, était celui d’un observateur rodé aux expériences. Il y avait donc bien un écart entre 

les deux objets, mais cet écart était aussi faible que celui entre une représentation très fidèle et 

l’objet qu’elle représente. Dans le cadre de pensée qui est le nôtre où les systèmes non-

euclidiens sont nombreux, et finalement quelle que soit la conception qu’on adopte vis-à-vis de 

l’espace ou de l’espace-temps physique, nous sommes tenus de distinguer rigoureusement entre 

des concepts mentaux (qui prétendent au statut de représentations) et les objets physiques. 

c.  Les limites de la souplesse de nos représentations 

Le fait que ces géométries non-euclidiennes soient plurielles conduit à se demander 

jusqu’où nous pouvons jouer avec nos représentations les plus intuitives de l’espace – et du 

 
706 Maudlin, Tim. « Substances and Space-Time : What Aristotle would have said to Einstein », art.cit., p. 545. 



323 

 

temps. La question se pose d’autant plus lorsque nous adoptons une conception de l’espace 

relationniste et non-substantielle puisque cela encourage à désolidariser nos représentations 

d’un objet qui n’existerait pas en tant que tel et à reporter sur nos représentations, en quelque 

sorte, le poids ontologique que cet objet portait autrefois. Si nous quittons le champ de la science 

et que nous nous intéressons aux représentations qui seraient les plus intuitives et partagées par 

tout un chacun sur l’espace de nos jours, nous aboutissons à un ensemble de propositions : 

❖ L’espace est continu ; 

❖ Cette continuité permet de penser que des particules de matière, bien que distinctes, 

puissent être reliées les unes aux autres pour former des corps ; 

❖ Il ne peut n’y avoir qu’une seule particule dans une portion d’espace ; 

❖ Corollairement, deux particules distinctes ne peuvent pas occuper la même portion 

d’espace ; 

❖ Le fait d’occuper une portion d’espace est temporaire et ne divise pas réellement 

l’espace ; 

❖ Un même objet ne peut pas se trouver à deux endroits distincts exactement au même 

moment ; 

❖ La matérialité se conçoit à travers le prisme de la localisation, y compris lorsque nous 

sommes amenés à pouvoir seulement imaginer les particules et les ondes qui ne tombent 

pas sous nos sens ; 

❖ Plus généralement, être, c’est être quelque part ; 

❖ Le fait d’être n’implique ni le fait d’être matériel, ni le fait d’être étendu. 

Ces propositions structurent notre rapport empirique et logique aux corps environnants ainsi 

que les productions de notre imagination. Elles impliquent le rapport de l’espace à la matérialité, 

à la temporalité et, plus généralement, à la possibilité d’être. Nous retrouvons donc à chaque 

fois le présupposé selon lequel l’espace est nécessaire pour penser l’existence de toutes choses. 

En outre, nous constatons l’éloignement de nos représentations d’avec la définition cartésienne 

que critiquait déjà Newton au XVIIIe siècle : nous distinguons espace et matérialité au point de 

pouvoir imaginer l’idée de localisation indépendamment de celle de matérialité. 

La question principale que pose cette liste est alors la suivante : puisque nos représentations 

sont relatives à un certain contexte et sont pénétrées, même très progressivement, par les 

dernières thèses scientifiques, est-ce que ces propositions seront amenées à être profondément 

modifiées, voire abandonnées, un jour ? Plus encore : est-ce que toutes ces propositions se 

trouveront un jour reléguées dans l’histoire des idées éculées ? Leur caractère intuitif est-il 

purement construit ? A cette question, nous n’avons pas de réponse à proposer. Ce qui nous 



324 

 

intéresse, c’est jusqu’à quel point, à l’intérieur d’un système de représentations jugées 

évidentes et intuitives, certaines peuvent être modifiées ou déstructurées sans que le système 

considéré s’étiole. 

Ces réflexions ont trouvé une résonnance dans des expériences de pensées proposées par 

Louis Allix : celui-ci, considérant un ensemble de quatre principes portant sur les relations entre 

le temps, l’espace et l’objet matériel, imagine ce qui pourrait se passer si l’on abandonnait à 

chaque fois l’un de ces principes.707 Ces quatre principes n’appartiennent pas au champ de la 

science mais sont ceux du sens commun : 

(1) Un objet occupe une portion de l’espace à chaque moment de son existence ; 

(2) Il y reste durant un certain temps ; 

(3) Il ne peut pas être à deux endroits en même temps ; 

(4) Deux objets ne peuvent pas être au même endroit au même moment. 

Louis Allix remarque que les principes (1) et (2) sont communs aux objets matériels et aux 

universaux aristotéliciens, tandis que les principes (3) et (4) concernent uniquement les objets 

matériels. Il note également que, compte tenu des principes (3) et (4), seuls les objets matériels 

sont individualisés par leur emplacement dans l’espace.708 Nous n’allons pas reprendre 

l’expérience de pensée dans laquelle Louis Allix suppose qu’on abandonne le principe (2), qui 

porte uniquement sur le temps, mais nous pencher sur celles qui abandonnent les principes (1), 

(3) et (4) et que leur auteur met en rapport avec d’autres expériences de pensée connues. 

Dans le cas où le principe (1) est rejeté, c’est-à-dire dans l’hypothèse où un objet puisse 

quitter de temps en temps l’espace et y revenir, le paradoxe de la flèche de Zénon reçoit une 

solution inédite : la flèche est en effet à la fois immobile tout en étant en train de se déplacer, 

très précisément parce qu’elle ne se déplace pas à l’intérieur de l’espace. Son déplacement se 

passe à l’extérieur de l’espace, dont elle s’absente par instants, et ne contredit donc pas le fait 

qu’elle est immobile à l’intérieur de l’espace. Son déplacement, que nous pourrions représenter 

par une ligne de pointillés, n’en est pas un au sens qui est le nôtre parce qu’il n’est pas une 

translation. Pour reprendre les mots de Louis Allix, il s’agit de l’alternance d’un « dé-

placement » et d’un « re-placement » dans l’espace. 

Si on abandonne le principe (3), c’est-à-dire si on admet qu’un même objet puisse se trouver 

au même moment dans deux endroits, une autre solution peut être apportée au paradoxe de la 

flèche. Celle-ci serait en même temps dans deux lieux ou deux emplacements distincts. Il en 

 
707 Allix, Louis. « Espace, temps, objet et causalité : thèmes et variations », Philosophia Scientiae, volume 15, n°3, 

2011, pp. 35-46. 
708 Ibid., p. 36. 



325 

 

irait de même dans le paradoxe d’Achille et la tortue : Achille serait dans une infinité 

d’emplacements avant même d’avoir commencé à essayer de rejoindre la tortue. 

Enfin, si on abandonne le principe (4), c’est-à-dire si on admet que deux objets puissent être 

dans le même emplacement au même moment, le paradoxe du bateau de Thésée se trouve résolu 

de façon originale : il y aurait deux bateaux qui coexisteraient puis se sépareraient de sorte à se 

retrouver ensuite dans deux emplacements différents. 

 Ces expériences conduisent à des conclusions apparemment dénuées de sens, voire 

grotesques. Pourtant rien ne permet d’avancer avec certitude que de nouvelles découvertes 

empiriques ne forceront pas, sinon le sens commun, du moins la science à devoir les défendre. 

Le cas de l’abandon du principe (3) est particulièrement parlant dans le cadre des recherches en 

physique quantique : dans le cas où deux corpuscules, éloignés l’un de l’autre, apparaîtraient 

en même temps et auraient au même moment des propriétés identiques, alors peut-être que cela 

remettrait en question notre manière de concevoir l’identité des objets. Peut-être en effet ne 

s’agirait-il pas de deux corpuscules dont les changements de l’un causeraient immédiatement 

les changements de l’autre, mais d’un seul et même objet subissant les mêmes changements, 

mais dans deux emplacements différents. 

Cette solution semble à première vue inacceptable. Mais, le concept de 

causalité instantanée pose peut-être aujourd’hui – ou posera en tout cas un 

jour – suffisamment de difficultés pour qu’il faille déjà envisager de lui 

préférer l’hypothèse que, dans certaines circonstances, une même entité 

matérielle peut être au même moment à deux emplacements différents de 

l’espace. Cela ferait de certains objets des sortes de champs discontinus 

ayant une existence trans-spatiale, à la manière dont, par leur persistance 

dans le temps, ils possèdent une existence trans-temporelle (i.e. s’étalant 

dans le temps plutôt que sur un seul instant). Ces « monstres », aujourd’hui 

inacceptables, seront peut-être un jour intégrés dans nos théories 

philosophiques ou dans nos explications scientifiques les plus informées.709 

Ce qui est intéressant dans cette conclusion, que Louis Allix tire également de l’ensemble des 

expériences de pensée qu’il propose, c’est qu’il ne s’agit pas simplement de montrer que ce qui 

paraît incohérent pour le sens commun peut être pourtant logiquement valable compte tenu des 

principes adoptés. Il s’agit aussi, et peut-être avant tout, de montrer que, la science amenant à 

 
709 Ibid., pp. 39-40. 



326 

 

prendre en compte de nouveaux faits et développant de nouvelles théories pour en rendre raison, 

l’absurdité peut être relativisée et peut même enfanter du sens. Envisager l’abandon des 

représentations qui structurent notre manière de concevoir les relations entre l’espace, le temps 

et les objets matériels n’est pas simplement un jeu de l’esprit qui tourne à vide et qui se nourrit 

lui-même. C’est au contraire le signe d’une compréhension réflexive de la contingence de nos 

propres représentations – ou du moins de certaines d’entre elles. Cette compréhension, si nous 

renouons avec les propos de Louis Allix, conduit à imaginer que des solutions aujourd’hui 

« monstrueuses » à des paradoxes anciens puissent être utiles à la science à venir. Nous 

pourrions donc considérer qu’elles sont une propédeutique à nos futures possibles 

représentations.710 

Pour autant, pouvons-nous changer toutes nos représentations sur les relations entre ces 

trois entités ? L’auteur défend l’idée que cela n’est pas envisageable de toutes les changer mais 

que, dans une certaine mesure, les quatre plus générales d’entre elles sont modifiables. 

Arrêtons-nous un moment sur cela. Il paraît très acceptable de conclure ainsi que si l’espace a 

pour fonction première d’individualiser les objets, c’est le temps qui semble d’abord nécessaire 

pour que ces objets puissent se déplacer et changer d’état. Néanmoins la conclusion selon 

laquelle le temps serait nécessaire (et suffisant) pour qu’il y ait changement tandis que l’espace 

ne le serait pas, parce qu’il serait possible d’imaginer un changement qui aurait lieu hors de 

l’espace, est beaucoup plus difficile à tenir. Si nous admettons que cela peut être possible sur 

le plan physique – pourquoi pas ? – il n’est cependant pas possible sur le plan strictement 

logique qu’il puisse exister un non-espace dans lequel l’objet continuerait d’exister lorsqu’il se 

dé-place de l’espace. Nous voyons bien que pour que cela soit possible, il faudrait premièrement 

que l’objet continue et ne continue pas à exister en même temps : en effet, il faudrait qu’il 

continue à exister pour que son re-placement dans l’espace soit envisageable et pour qu’il 

conserve au demeurant la même identité, mais il faudrait qu’il cesse d’exister pour n’être nulle 

part. Sinon, si l’objet continuait tout simplement d’exister, nous serions renvoyés à la vieille 

objection de la lance ou de l’épée qui ne peut pas traverser les limites du monde sans se 

retrouver quelque part ailleurs. Si nous supposons, comme le fait l’auteur, que lorsque l’objet 

disparaitrait temporairement de l’espace physique, il apparaîtrait dans un espace mental, alors 

nous retombons dans la confusion dénoncée plus haut entre le monde physique et les 

 
710 Certaines de ces monstruosités sont toutefois fortement peu probables, voire tout à fait impossible : ainsi en va-

t-il par exemple de la causalité à rebours (backward causation), qui pourrait être possible à la condition stricte que 

pas un seul événement passé impliqué dans la causation d’un événement futur ne soit modifié au point d’empêcher 

l’événement futur d’exister. A cela s’ajoute le fait qu’il faille au moins un instant avant et un instant après tout 

processus causal pour que ce processus causal puisse avoir lieu. Ibid., pp. 44-45. 



327 

 

représentations que nous pouvons nous en faire. L’hypothèse de l’existence d’un espace 

continu, unique et indépendant de nos esprits, qu’il soit ou non strictement en adéquation avec 

le monde physique, paraît tout à fait nécessaire pour pouvoir penser le mouvement des corps.  

Cette conclusion est nécessaire y compris dans la conception relationniste de l’espace : si 

l’espace n’est pas une substance détachée des corps matériels, s’il n’existe que par le 

truchement des relations des corps les uns avec les autres, il n’en demeure pas moins que ces 

corps ne sauraient passer d’un plan physique à un plan mental en changeant de nature et de 

mode d’existence ou en cessant d’exister. In fine, quand bien même nous abandonnerions la 

catégorie ontologique de substance, nous sommes amenés à conserver l’idée de substance au 

sens logique : l’espace est, au minimum, une substance logique nécessaire.  

3. Vivre dans l’espace, éprouver le nulle-part 

Si la substance est un vieux démon pour les physiciens et pour les métaphysiciens de 

l’espace, un spectre tantôt terriblement présent tantôt en train de s’effilocher, elle renvoie à une 

évidence irréfléchie dans la vie de tous les jours. Nous ne souhaitons pas nous interroger, dans 

une perspective phénoménologique, sur ce qui serait un mode d’apparaître de l’espace dans 

l’expérience quotidienne et sur la possibilité ou non de le saisir en tant que tel.711 Il ne s’agit 

pas non plus de se demander quel serait le vécu infra-conceptuel de l’espace. La question qui 

nous occupe porte plutôt sur la manière dont nous faisons comme si l’espace était une substance 

ou comme quelque chose qui se rapprocherait d’une substance. 

L’impressionnante quantité de métaphores spatiales que nous utilisons au quotidien atteste 

de l’importance, sinon de l’objet ou d’un concept clair, du moins d’une idée diffuse d’espace 

dans notre vie. « Le cheminement de la pensée », « la profondeur d’une couleur », « les lignes 

idéologiques », « le besoin d’une prise de distance », « l’étendue du sentiment amoureux » et 

« l’étalement de la souffrance » sont autant d’expressions qui peuvent s’appliquer dans le 

champ de la vie publique ou traduire les états intimes de la subjectivité. Georges Matoré a 

montré combien l’hétérogénéité de ces images et leur tendance à se transformer empêchent 

toute unification autour d’un seul critère. Présentes dans toutes les affaires humaines, il les 

compare à des passe-partout et propose de les classer selon leur degré d’abstraction et selon 

leur rapport à une qualité ou à une temporalité. S’il n’est pas satisfait par les outils typologiques 

 
711 Declerck, Gunnar. « Physique de l’espace et phénoménologie de l’espace », Philosophia Scientiae, volume 15, 

n°3, 2011, pp. 197-219. « Le possible en jeu dans la spatialisation, sorte de temps promis arrêté dans le tissu du 

monde, est un possible mien, un possible qui me concerne. Et c’est uniquement parce que mon rapport à l’étant est 

constamment surdéterminé par ce rapport de concernement, que celui-ci se présente comme disposé dans 

l’espace. », p. 214. 



328 

 

qu’il propose, il admet qu’ils permettent néanmoins de se rendre compte que les métaphores 

spatiales « sont toutes imprégnées de vécu ».712 Ce vécu de l’espace se construit dans les 

premières années de la vie par une dissociation progressive de la subjectivité de l’enfant par 

rapport aux objets qui l’environnent. Après une union toute sensorielle avec le monde qui 

l’entoure, il se délimite, se découvre limité et en un sens morcelé713, et objective ce qui est 

désormais vécu comme autre chose que lui-même, comme extérieur à lui. Il prend et serre les 

choses, il les lâche et les jette, les mord et les crache. Selon les mots de Bernard Chouvier, 

l’enfant construit son intériorité « à travers [un] jeu dynamique entre fermeture et 

ouverture ».714 Ses gestes, ses productions715, sa tendance à obéir et à désobéir aux règles, 

manifestent ce jeu et contribuent, lorsque tout se passe bien, à structurer à la fois la subjectivité 

en train d’advenir et le monde alentours. Le développement de la proprioception et de la 

motricité s’accompagne d’une prise de conscience de l’éloignement ou de la proximité des 

objets et d’une meilleure anticipation des distances. Cette perception des distances spatiales 

passe aux prismes de plusieurs facteurs, dont celui de l’effort physique plus ou moins important 

que doit fournir l’individu, qu’il soit enfant ou adulte.716 Mais cette dissociation entre, d’un 

côté, l’individualité que contiennent et singularisent les frontières du corps propre et de la 

structure psychique et, de l’autre côté, l’espace extérieur – cette dissociation n’est jamais tout à 

fait acquise : ainsi sommes-nous parfois confus parce que confondus dans les quelques 

secondes de brouillard qui suivent le réveil ou dans les expériences de contemplation 

 
712 Matoré, Georges. L’Espace humain, La Colombe, Editions du vieux colombier, collection Sciences et 

techniques humaines, Paris,1962, pp. 34-45. « L’origine spatiale de tel mot peut m’échapper, ce mot n’en est pas 

moins relié à cet ensemble qu’est notre notion collective de l’espace. Et nous dirons même que ces formules 

fossilisées en apparence et devenues inconscientes sont à certains égards plus révélatrices de la spatialité, d’une 

spatialité diffuse recouvrant toutes les choses de notre temps, que les métaphores les plus personnelles qui sont de 

l’ordre du choix, contingentes, et qui n’expriment qu’une option provisoire, ambiguë et contestée, une victoire 

peut être héroïque, mais sans lendemain, car elle est une victoire de la solitude. Les images spatiales sont donc 

toutes, à des degrés différents, imprégnées de vécu. Elles paraissent s’aligner dans un ordre immuable et 

satisfaisant pour l’esprit, rangées côte à côte, avec sagesse, ou bien encore groupées harmonieusement par 

« affinités » et par « tendances ». Une fixité aussi rassurante est illusoire ; cet ordre n’est qu’apparent et il voile 

des associations fugaces, oscillant entre la vie intérieure et l’extériorité, entre la formulation et l’expression, ou 

pour utiliser dans un sens un peu différent la distinction de Husserl, entre l’indice et la signification. Nos 

métaphores sont tour à tous signifiantes et indicatrices. », p. 41. 
713 Lacan, Jacques. « Le stade du miroir comme formateur de la fonction du je », Revue Française de Psychanalyse, 

volume 13, n°4, 1949, pp. 449-455. 
714 Chouvier, Bernard. « De l’espace psychique à l’espace créateur », in Activité artistique et spatialité, 

L’Harmattan, collection Esthétiques, Paris, 2010, pp. 53-73. 
715 Haag, Geneviève. « La constitution du fond dans l’expression plastique en psychanalyse de l’enfant : sa 

signification dans la construction de la psyché », in Le Dessin dans le travail psychanalytique avec l’enfant, Erès, 

Toulouse, 1995, pp. 63-87. 
716 Banton, Tom & Epstein, William & Proffitt, Denis R. & Stefanucci, Jeanine. « The Role of Effort in Perceiving 

Distance », Psychological Science, volume 14, n°2, 2003, pp. 106-112. Voir également : Josa, Roman. Perception 

des distances : effets des contraintes environnementales et des variations de la fluence métacognitive, thèse de 

psychologie, Université Paul Valéry – Montpellier III, 2017. 



329 

 

artistique.717 La psychologie montre que nous vivons l’espace différemment en fonction des 

âges, des corps et des handicaps éventuels qui les affectent, de l’acuité plus ou moins grande 

ou bien au contraire inexistante des organes sensoriels et des pathologies mentales. Vivre 

l’espace comme une chose dans laquelle on se meut et dont on fait pourtant partie, cela résulte 

d’un processus de développement et d’apprentissage qui ne finit jamais vraiment. L’espace ne 

se présente pas d’abord comme existant par lui-même : il s’étend dans l’esprit juvénile par 

juxtaposition des portions du réel perçues. Cela ne permet pas de conclure que l’espace n’existe 

pas en tant que substance ou, en tous cas, comme quelque chose ayant une certaine 

indépendance ontologique. Cela permet simplement de comprendre qu’il est, dans le champ des 

représentations, construit progressivement comme une substance. 

Peut-être pourrions-nous voir dans le geste artistique une sorte de déformation de 

l’expérience quotidienne et commune, qui permettrait – soit en la traduisant soit en la trahissant 

– de mieux cerner notre rapport à l’espace ainsi que ce qu’il serait, hors de nous. C’est l’une 

des hypothèses de travail de Patricia Limido-Heulot : 

Si l’on attend que l’expérience nous délivre une meilleure connaissance de 

l’espace (entendu comme un objet à connaître), il faudra alors examiner en 

quoi l’expérience artistique peut nous apporter un surcroît de savoir, ou du 

moins une forme de savoir qui, sans être en concurrence avec la 

connaissance scientifique de l’espace, permet une saisie plus intuitive ou plus 

directe des propriétés de l’espace. Si au contraire, on attend d’une 

expérience privilégiée de l’espace comme un bénéfice pour le sujet lui-même, 

c’est-à-dire pour son enrichissement personnel, il faudra alors envisager ce 

que l’expérience artistique peut donner à vivre et à sentir au sujet-

spectateur : une compréhension plus émotionnelle, plus sensible, voire un 

plaisir esthétique né de la confrontation de l’espace.718 

 C’est surtout le premier versant de la recherche à laquelle ouvre cette hypothèse qui peut 

s’insérer dans le cadre de notre étude : que nous apprend l’art sur l’objet-espace ? Que nous 

apprend-t-il de plus sur cet objet vécu au quotidien ? Les lignes ci-après partent du postulat 

selon lequel l’expérience artistique pourrait enrichir l’ontologie. Ce postulat s’enracine dans le 

 
717 Bachelard, Gaston. La Poétique de l’espace, Presses Universitaires de France, collection Bibliothèque de 

philosophie contemporaine, Paris, 1957, pp. 168-190. « Sans cesse les deux espaces, l’espace intime et l’espace 

extérieur viennent, si l’on ose dire, s’encourager dans leur croissance. », p. 184. 
718 Limido-Heulot, Patricia. Les Arts et l’expérience de l’espace, Editions Apogées, collection Ateliers populaires 

de philosophie, Rennes, 2015, pp. 16-17. 



330 

 

constat qu’il faut parfois raison garder quand notre raison a tendance à produire des objets 

intelligibles désincarnés et dont la beauté réside dans leur seule subtilité théorique. L’ontologie 

a beaucoup à gagner d’un rapport plus direct au sensible, de la même manière que le spécialiste 

a tout à gagner à s’affranchir de son jargon, de ses habitudes de pensée et peut-être de ses êtres 

de raison monstrueux, le temps d’une discussion avec quelque novice. 

 La première piste qui vient à l’esprit lorsqu’on pense à la relation entre l’art et l’espace 

est celle de l’œuvre picturale, a fortiori à partir du développement de la perspective à la 

Renaissance. Ainsi s’agit-il pour les artistes de saisir les formes et les volumes à l’intérieur de 

leur champ de vision, depuis leur corps situé, et de les transcrire, sur une échelle différente, 

dans un espace bidimensionnel. A ce sujet, Patricia Limido-Heulot remarque que l’espace de la 

toile s’apparente à l’espace de la science classique : homogène, isotrope, mesurable, 

proportionnel, il est lui-même tout en étant saisi à partir d’un certain angle. La ressemblance ne 

s’arrête pas là puisque – ajoutons-nous – la passivité du spectateur fait écho à l’imagination 

désincarnée du géomètre.719 Néanmoins, poursuit l’autrice, l’œuvre picturale offre une vue 

« plus intuitive » de l’espace que celle de la géométrie.720 En en appelant à l’intellect plus qu’au 

corps, elle ne permet pas de vivre l’espace mais elle ouvre à un espace vécu. Elle le donne à 

voir et le spectateur, par extension, peut y reconnaître ce qu’il vit. 

 

Hiroshi Senju, At World’s End #14 (2010) 

 
719 Straus, Erwin. Du sens des sens. Contribution à l’étude des fondements de la psychologie, traduction de Georges 

Tines et de Jean-Pierre Legrand, Editions Jérôme Millon, collection Krisis, Grenoble, 2000, pp. 378-383. 
720 Limido-Heulot, Patricia. Les Arts et l’expérience de l’espace, Op.cit., p. 50. 



331 

 

Plus incarnée, l’expérience de la promenade dans les jardins anglais poursuit ce que ne 

fait qu’amorcer l’expérience commune puisqu’elle est… 

… plus attentive au point de rencontre entre le sujet et son monde et qui, de 

ce fait, est davantage en mesure de nous donner une appréhension plus 

originaire de la spatialité.721 

Cette attention naît d’un rapport désintéressé au monde environnant, la promenade n’étant pas 

un moyen en vue d’une fin, mais la fin en tant que telle. Le corps est plus vivement engagé, et 

cet engagement est inversement proportionnel à l’intellectualisation par le sujet de son rapport 

au monde.722 

 Vers quoi fait signe l’expérience de la promenade ? Il semble que si nous voulons 

essayer de saisir l’espace tel qu’il est, il faut essayer de s’affranchir, dans la mesure du possible, 

de la matérialité. Il n’est pas question ici d’un art qui serait rendu purement intelligible et 

s’évanouirait dans l’immatérialité. Nous pensons plutôt à des formes d’art qui, tout en 

travaillant la matière, parviennent à la faire oublier, à la mettre entre parenthèses, pour donner 

à entrapercevoir l’espace qui reste. Cela peut passer par l’élaboration d’une architecture non-

utilitaire, d’une architecture qui n’acquiert un sens que lorsque le spectateur y pénètre et le lui 

octroie.723  

En creusant le paradoxe qui consiste à utiliser la matière pour révéler ce qu’'il y aurait 

en-deçà, il peut s’agir aussi s’agir d’emplir l’espace le plus possible. L’œuvre de Chiharu Shiota 

révèle les régions de l’espace auxquelles nous n’aurions pas fait attention sinon. Dans Uncertain 

Journey, les fils rouges s’entremêlent et relient des squelettes de barque entre eux et avec les 

contours de la pièce. Cette omniprésence colorée et qui rappelle les lignes qui se dessinent sur 

la feuille de papier du géomètre, modifie notre perception : les barques ne sont plus les seuls 

 
721 Ibid., p. 61. Les jardins anglais « visent une esthétique plurisensorielle qui s’adresse à l’ensemble du corps, des 

pieds à la tête en passant même par l’ouïe pour tenir compte du bruissement du vent dans les feuillages, et par 

l’odorat, pour souligner la variété des senteurs florales. Pour le dire autrement, il nous semble que dans cette 

expérience « marchée », l’espace se dévoile davantage à travers l’épreuve vécue par le sujet, tandis que dans la 

création plastique de formes spatiales, telles les œuvres directement issues de la perspective linéaire, nous avons 

affaire à un certain type d’espace représenté, mis en scène et au fond objectivé – un espace qui reste un objet 

extérieur au sujet, sans induire une quelconque expérience pour le sujet. » 
722 Sur le cheminement et les tours et détours urbains, voir aussi : De Certeau, Michel. L’invention du quotidien¸ 

tome 1, Union Générale d’Editions, collection 1018, Paris, 1980, pp. 175-227. 
723 « L’immersion dans un espace artificiel intentionnellement fabriqué par ces artistes a ainsi pour but de 

réinterroger le rapport que nous entretenons à notre espace ambiant et à notre corps, car ce n’est que lorsque les 

repères habituels manquent (pancartes, haut-bas, sol-plafond, points fixes, lignes droites, horizon, etc.) que nous 

sommes alors obligés de faire appel à autre chose qu’à notre vue et à notre raison. […] la désorientation n’est en 

fait qu’une phase préparatoire, destinée à mettre entre parenthèses les habitudes intellectuelles et sociales acquises, 

pour inciter le spectateur à chercher une nouvelle orientation de ses sens et de son corps dans l’espace. », Limido-

Heulot, Patricia, Les Arts et l’expérience de l’espace, Op.cit., p. 71. 



332 

 

objets sur lesquels notre attention se fixe. Les frontières de la salle d’exposition disparaissent 

tout à fait. Et alors l’ensemble gagne en profondeur, comme si les lignes creusaient l’espace, 

forçaient notre regard à pénétrer dans son épaisseur. Elles ne sont alors plus simplement des 

lignes : elles forment des volumes et, ce faisant, révèlent la tridimensionnalité du lieu où elles 

se rejoignent et s’éloignent. Si le voyage est incertain, c’est parce que, comme l’explique 

l’artiste elle-même, aucune direction n’est indiquée.724 La matérialité creuse l’espace et éloigne 

les embarcations d’un horizon invisible – et peut-être inaccessible. 

 

 

Chiharu Shiota, Uncertain Journey (2021) 

 

Inversement et de façon plus directe, l’artiste peut chercher à approcher le vide par 

l’évidement de l’espace. L’attention de l’artiste peut alors se porter sur deux « choses » :  sur 

ce qui emplit sans emplir, comme le son ou la lumière, et sur ce qui délimite l’espace. Que ce 

soit dans l’un ou dans l’autre de ces cas, la réussite réside dans la fabrication d’un sentiment 

d’illimitation qui vient faire oublier la matérialité des murs qui circonscrivent l’œuvre. James 

 
724 http://www.dreamideamachine.com/en/?p=24751 Même si ce ne sont pas les aspects de son travail qui nous 

intéressent dans le cadre de cette étude, il ressort des différentes interviews que Chiharu Shiota a pu donner qu’elle 

tente souvent de représenter les états d’âme que tout un chacun peut traverser, dans leur rapport à la mort ou au 

temps passé. 

http://www.dreamideamachine.com/en/?p=24751


333 

 

Turrell concilie les deux stratégies et produit des espaces dans lesquels le sujet ne perçoit pas 

ce qu’il s’attend à percevoir.725 

Il propose des dispositifs très contemplatifs et très sophistiqués car ils mêlent 

toutes les dimensions cénesthésiques en obligeant le spectateur à regarder 

vers le haut, à partir d’un espace où il n’y a plus de ligne d’horizon et dans 

un lieu inondé de lumière. Ce n’est pas seulement la rétine qui se trouve alors 

sollicitée mais l’équilibre du corps dans son entier, au point qu’il arrive que 

des spectateurs tombent à la renverse faute de parvenir à maintenir un point 

fixe dans ce système inhabituel. Le corps tout entier est porté, absorbé par la 

lumière, comme en état d’apesanteur. L’espace se fait lumière ou la lumière 

est tout l’espace. James Turrell cherche à faire vivre aux spectateurs un autre 

niveau de conscience jusqu’à atteindre un état fusionnel où il n’y a plus de 

véritable séparation du sujet et de l’objet, du dedans et du dehors. A cet 

égard, il est assez remarquable qu’il rejoint par là le constat de Straus 

considérant que dans l’espace du sentir : « Nous cessons d’être des êtres 

historiques, c’est-à-dire des êtres eux-mêmes objectivables ; nous n’avons 

pas de mémoire pour le paysage, nous n’en avons pas non plus pour nous, 

nous rêvons en plein jour et les yeux ouverts, nous sommes dérobés au monde 

objectif et aussi à nous-mêmes, c’est le sentir. ».726 

L’effacement de la séparation sujet-objet résulte de cette confusion des repères perceptifs 

habituels. Pourtant la matière est très présente : elle enserre la visiteuse, le visiteur ; elle délimite 

son champ perceptif. Mais tout en le délimitant, elle l’ouvre à un ailleurs qui semble en même 

temps très proche. L’œil du cratère Roden, investi par James Turrell, s’apparente à une tâche 

de lumière franche ou à un cercle étoilé selon le moment de la journée ; et cette tâche ou ce 

cercle, dont la forme est très nette, d’une courbure sans aspérité, sans brisure, est à la fois 

comme une surface peinte et comme une ouverture vers le ciel. Elle est une ouverture vers le 

ciel, elle est une trouée, ou ce que Georges Didi-Huberman appelle une « béance », mais elle 

apparaît comme une trouée et comme une surface.727 Comme trouée, elle conduit au lointain ; 

comme surface, elle vient à la rencontre du regard. L’expérience est complexifiée par l’effort-

 
725 https://jamesturrell.com/  
726 Limido-Heulot, Patricia. Les Arts et l’expérience de l’espace, Op.cit., pp. 72-73.  

Voir également : https://vimeo.com/69357924 ; https://www.thisissocontemporary.fr/james-turrell/ 
727 Didi-Huberman, Georges. L’homme qui marchait dans la couleur, Les Editions de Minuit, Paris, 2001, p. 31. 

Merci à Sarah Troche. 

https://jamesturrell.com/
https://vimeo.com/69357924
https://www.thisissocontemporary.fr/james-turrell/


334 

 

même de rationalisation du sujet percevant. Celui-ci sait qu’il se trouve en profondeur, à 

l’intérieur d’un cratère en plein milieu d’un désert. Cela signifie que le ciel est encore plus 

lointain qu’il ne l’est lorsque nous marchons à la surface de la terre. La pseudo-surface de l’œil 

du cratère vue de l’intérieur fait partie de l’horizontalité du monde extérieur. Et en même temps, 

elle verticalise le regard et, en vérité, tout le corps du sujet qui lève la tête, étend sa colonne 

vertébrale, se tient du mieux possible sur ses jambes.728 Il y a donc bien des murs autours de 

lui, et ces murs sont eux-mêmes à l’intérieur de la terre, enfoncés en elle. Et pourtant, ils ouvrent 

à autre chose : à une forme de vide. 

 

 

James Turrell, l’œil du cratère Roden729 

 

 
728 Cette réflexion est née de la question que pose George Didi-Huberman : « Qu’est-ce qu’un cratère, sinon le 

bord par excellence entre ces deux abîmes symétriques que sont le fond du ciel et le fond de la terre ? », Ibid., p. 

75. 
729 Crédit photo : Florian Holzherr. 



335 

 

James Turrell l’explique lui-même : 

Ce qui m’intéresse, ce sont des lieux publics dénués (devoid : dénudés, 

évidés) de leur fonction.730 

Les étapes de son travail au fil des années manifestent cette dés-utilisation des lieux qui cessent 

alors d’être des endroits où l’on fait ceci ou cela. A la place des objets fonctionnels, c’est la 

lumière, très blanche ou très colorée, qui prend la place. 

 

James Turrell, Wide Out, de la série Ganzfelds (1998) 

 

 Dans ces œuvres-là, les limites du monde sont tantôt des arêtes physiques, tantôt des 

rectangles de lumière, tantôt des lignes d’ombre. La lumière devient le quelque chose à 

regarder ; elle perd elle aussi toute fonctionnalité puisqu’elle ne sert plus à voir autre chose 

qu’elle-même. La couleur ou la blancheur la rendent visible en tant que telle. Nous ne sommes 

pas dans une cathédrale dont les vitraux transpercés de soleil font signe vers une divinité. Il n’y 

a pas autre chose à chercher dans ce qui frappe l’œil et engouffre le corps tout entier. C’est de 

la sorte que James Turrell interroge l’espace : il ne cherche pas seulement l’espace devenu 

 
730 Citation rapportée par George Didi-Huberman, Ibid., p. 40. 



336 

 

inutile, il cherche l’espace pour lui-même, indépendamment des choses qu’il pourrait 

héberger.731 

 Réinsérons le corps humain comme une partie du dispositif, et en particulier le corps 

athlétique qui se meut avec plus de puissance et plus de précision. Ce corps attire l’attention sur 

lui-même ainsi que sur l’espace qu’il traverse. Vivant, dynamique, imparfait et matériel, il n’est 

ni la ligne plane ou courbe de la géométrie, ni le volume dont la mécanique calcule la trajectoire. 

Il s’élance et se projette là où il n’est pas encore, il expérimente ses propres limites – celles de 

sa silhouette et celles de ses possibilités anatomiques – en sentant le sol, les parois et les objets 

qui peuvent faire obstacle à son mouvement. Ce corps perçoit là où il va et se représente là où 

il pourrait aller s’il le décidait. Celui qui regarde un corps qui se meut avec virtuosité voit en 

même temps l’espace qui l’entoure, c’est-à-dire l’espace dans lequel ce corps se déploie ou 

pourrait se déployer autrement. Le coureur, le danseur, le sabreur éprouvent le fait d’être très 

précisément là tout en n’étant nulle part.  

Repensant à Newton, nous pourrions nous demander : les lignes et les volumes que leurs 

corps manifestent existent-ils toujours déjà en acte ? Leurs gestes ne font-ils qu’actualiser ce 

que nos yeux ne sont pas capables de voir ? Pourtant force est d’avouer qu’aucune substance 

spatiale ne s’impose à notre entendement avec une force semblable à celle de son évidence 

sensible. Vécue dans la chair, la possibilité de son existence reste en suspens pour l’esprit. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
731 « Pour cela il aura suffi, mais c’est chose difficile, d’éclairer le simple fait qu’un lieu déserté nous apparaisse 

massivement comme tel, c’est-à-dire déserté de tout objet visible. Pour cela il aura fallu rendre à la couleur sa 

visualité, son poids et sa voracité atmosphérique, monochrome. Sa valeur de substance, de sujet, et non plus 

d’attribut ou d’accident. Sa valeur d’alliance simple avec l’absence : donner à l’absence la puissance du lieu, et 

donner à ce lieu une puissance élémentaire de figure – comme un écran de rêve – sous l’espèce du pan monochrome 

qui nous fait front mais qui, également, se donne comme un gouffre et un principe de vertige. », Ibid., p. 35. 



337 

 

Conclusion 

 

 

« L’Univers infini de la Nouvelle Cosmologie, infini dans la Durée comme dans l’Etendue, 

dans lequel la matière éternelle, selon des lois éternelles et nécessaires, se meut sans fin et 

sans dessein dans l’espace éternel, avait hérité de tous les attributs ontologiques de la 

Divinité. Mais de ceux-ci seulement : quant aux autres, Dieu, en partant du Monde, les 

emporta avec Lui. » 

Alexandre Koyré, Du monde clos à l’univers infini. 

 

 

 Nous l’avons vu, l’espace accède avec Newton a une certaine indépendance 

ontologique. C’est une indépendance bel et bien acquise vis-à-vis de la matière : l’espace ne 

s’y identifie plus et ne se réduit plus à n’être qu’un intervalle entre les corps. Il est toutefois 

difficile de rendre compte de cette forme d’existence et nous avons vu que cela passe par des 

tentatives pour penser un mode de causation différent de ceux déjà proposés par les différentes 

traditions philosophiques et théologiques. A cette difficulté s’ajoute celle de la nature double 

d’un espace qui est à la fois mathématique et physique, qui comprend une infinité de figures 

existant en acte et qui peut accueillir les particules insécables de matière qu’agitent des forces 

attractives et répulsives. 

 Newton a une conception unitaire du savoir, fondée sur l’unicité de la substance divine. 

Dès lors et puisque Dieu est cause première du monde, la théologie perd en quelque sorte son 

statut de savoir à part entière pour circuler à l’intérieur de l’ensemble des disciplines et les relier 

les unes aux autres. Nous l’avons découvert au fur et à mesure de cette étude, la croyance de 

Newton dans l’existence d’une prisca theologia n’est pas anecdotique. Elle insuffle une certaine 

rationalité (un souci de la cohérence, une économie conceptuelle qui s’ancre dans la simplicité 

postulée de la nature, ainsi que le mélange d’une démarche mécaniste et d’une vision finaliste 

de cette nature) dans sa philosophie naturelle et dans son effort continu de conceptualisation de 

l’espace. 

 Pourtant l’espace absolu a été compris comme un axiome d’abord et avant tout d’ordre 

physique puisque le public des XVIIe et XVIIIe siècles n’a eu connaissance que des textes que 

Newton a accepté de publier – à savoir l’Optique et les Principes mathématique de la 

philosophie naturelle, puisque ces œuvres ont ouvert la voie à une toute nouvelle et stimulante 

physique, et puisqu’enfin, indépendamment de l’œuvre newtonienne, la philosophie se diffracte 



338 

 

en plusieurs disciplines et la science continue de s’affranchir de la métaphysique et de la 

théologie. L’échange entre Leibniz et Clarke et la publication des deux versions du Scholie 

Général ont certes attiré l’attention sur la religiosité de Newton, mais moins que nous le croyons 

peut-être : l’heure était à la redécouverte, grâce à un nouveau regard, de l’univers. 

Le concept d’espace absolu de la physique moderne a tellement pénétré l’imaginaire 

européen dès les premières décennies du XVIIIe siècle qu’il est entré dans les dictionnaires 

comme un mot à la signification commune. Ouvrons certains de ces ouvrages de langue anglaise 

et voyons quels témoignages ils peuvent donner de cette imprégnation. 

Au tout début du XVIIe siècle, un premier dictionnaire monolingue est édité. A Table 

Alphabeticall, compilé par Robert Crawdrey et publié pour la première fois en 1604, 

s’apparente à une liste de termes auxquels sont à chaque fois accolés quelques synonymes. On 

n’y trouve aucune mention du terme space, seulement l’adjectif spatious, synonyme de large, 

et le verbe to extende.732 

Un siècle plus tard, en 1708, le Dictionarium Anglo-Britannicum de John Kersey 

propose une entrée « space » : 

distance either of Time or Place : in Philosophy, Distance considered every 

Way, whether there be any solid Matter in it or not ; 

… ainsi qu’une entrée « extension », dont la traduction française du sens pourrait être « un 

étirement ». L’espace dont il est question est pourvu de deux significations qui commencent à 

se détacher l’une de l’autre : d’une part, il peut désigner un intervalle (qui peut être temporel), 

d’autre part il peut renvoyer à une totalité mesurable en elle-même et pas par rapport à des corps 

qui la délimiteraient. Il est en outre intéressant de noter que si ni le vide ni l’éther ne sont 

évoqués dans cette définition, l’espace est distingué de la matière.733 

 En 1720, la septième édition par Edward Phillips de The New World of Words734 

surprend par l’ajout, à la définition donnée par le Dictionarium Anglo-Britannicum, de la 

distinction entre un espace absolu et un espace relatif : 

Absolute Space considered in its own Nature without regard to any outward 

thing, always continues the same and is Immoveable : But Relative Space, is 

 
732 Crawdrey, Robert. A Table Alphabeticall, conteyning and teaching the true writing, and understanding of hard 

usuall English wordes, 3th edition, Edmund Weauer, London, 1617. 
733 Kersey, John. Dictionarium Anglo-Britannicum, or a General English Dictionary, J.Wilde, London, 1708. 
734 Phillips, Edward. The New World of Words, or Universal English Dictionary, 7th edition, London, 1720. 



339 

 

that moveable Dimension or Measure of the former, which appears to our 

Senses, with respect to the Position of Bodies within it. 

Il n’est question que d’un sens « philosophique » et les propriétés qui leur sont reconnues sont 

donc des propriétés qu’aujourd’hui nous renverrions au champ de la science physique. En 

mettant en avant la continuité et l’immobilité de l’espace absolu d’un côté, et la possibilité 

d’être perçu à partir des corps qui y sont situés de l’autre côté, cet ajout recoupe pleinement ce 

que Newton écrit, quelques années plus tôt, dans le Scholie des Définitions. 

 Bien que les définitions de toutes les entrées s’étoffent avec le temps, il est indéniable 

que celle de « space » évolue grandement en quelques années seulement. Cela se voit d’autant 

plus en 1730, peu de temps après la mort de Newton, dans le Dictionarium Anglo-Britannicum 

de Nathan Bailey.735 Celui-ci propose cinq sens : 

Space : Distance either of Time or Place, the Modes of which are Capacity, 

Extension, or Duration. Space, if it be considered barely in Lenght, between 

any 2 Beings, is the same Idea that we have of Distance. But if it considered 

in Lenght, Breadth, and Thickness, it is properly call’d Capacity. If it be 

considered between the Extremities of Matter, which fills the Capacity of 

Space with something that is solid, tangible, and moveable, it is called 

Extension. 

Space [in Physicks] is Distance considered every Way, whether there be in it 

any solid Matter, or not, and is either Absolute Space, is that considered in 

its own Nature, without Regard to any Thing external ; which always remain 

the same, and is infinite and immoveable. Relative Space, is that moveable 

Dimension or Measure of Absolute Space, which our Senses define by the 

Positions of the Body withing it. 

Space [in Geom.] is the Area of any Figure, or that which fills the Intervals 

or Distances between the Lines that terminate it. 

Space [in Mechanicks] is the Line which a moveable Body, considered as a 

Point, is conceived to describe by its Motion. 

 
735 Bailey, Nathan. Dictionarium Anglo-Britannicum, or a more Compleat Universal Etymological English 

Dictionary than any extant, London, 1730. 



340 

 

Le premier sens recoupe l’idée d’espacement entre deux entités, qu’il s’agisse de deux instants 

ou de deux corps, et prend le nom, selon les entités concernées, d’étendue, de durée ou de 

capacité (i.e. capacité d’accueil).736 Le deuxième et le troisième sens, à savoir ceux de l’espace 

absolu et de l’espace relatif, reprennent la distinction « philosophique » que proposait déjà The 

New World of Words ; cette fois-ci, cette entrée est présentée comme relevant du champ de la 

« physique », témoignant en passant de l’autonomisation de la physique moderne par rapport à 

la philosophie première. Par rapport à la définition de l’espace absolu de The New World of 

Words, il est ici également question de son infinité. Le quatrième sens, géométrique, recoupe 

le premier, et le cinquième, mécanique, manifeste l’intrication de la géométrie et de la physique 

dans l’appréhension et le calcul des mouvements des corps. 

 Le concept d’espace absolu de la physique moderne a acquis si rapidement le statut 

d’évidence commune qu’il est entré dans les dictionnaires anglais dès le début du XVIIIe siècle. 

La physique newtonienne participe donc de la dissociation entre un sens préexistant bien 

qu’également récent, celui d’espacement, et le sens nouveau qu’elle lui confère. L’espace 

absolu paraît alors exister en tant que tel, certes comme une représentation mentale, mais surtout 

comme un objet dont l’existence ne serait pas à prouver. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
736 Dans ce dictionnaire de 1730 comme dans les précédents, nous retrouvons par ailleurs l’adjectif spatious, mais 

aussi l’ajout d’un substantif : spaciousness. 



341 

 

Bibliographie 

 

I – ŒUVRES DE NEWTON 

1) CORRESPONDANCE 

The Correspondence of Isaac Newton, Volume I : 1661-1675, éditée par H.W.Turnbull et la 

Royal Society, Cambridge University Press, Cambridge, 1959. 

The Correspondence of Isaac Newton, Volume II : 1676-1687, éditée par H.W.Turnbull et la 

Royal Society, Cambridge University Press, Cambridge, 1960. 

The Correspondence of Isaac Newton, Volume III : 1688-1694, éditée par H.W.Turnbull et la 

Royal Society, Cambridge University Press, Cambridge, 1961. 

The Correspondence of Isaac Newton, Volume IV : 1694-1709, éditée par J.F.Scott et la Royal 

Society, Cambridge University Press, Cambridge, 1967. 

The Correspondence of Isaac Newton, Volume V : 1709-1713, éditée par A.Rupert Hall & 

Laura Tilling, et la Royal Society, Cambridge University Press, Cambridge, 1975. 

The Correspondence of Isaac Newton, Volume VI : 1713-1718, éditée par A.Rupert Hall & 

Laura Tilling, et la Royal Society, Cambridge University Press, Cambridge, 1976. 

The Correspondence of Isaac Newton, Volume VII : 1718-1727 éditée par A.Rupert Hall & 

Laura Tilling, et la Royal Society, Cambridge University Press, Cambridge, 1977.  

Newton, Isaac. « Four Letters from Sir Isaac Newton to Doctor Bentley ». Hansebooks, 2017. 

 

2) MANUSCRITS ET ŒUVRES 

 

a) « DE GRAVITATIONE » 

NEWTON, Isaac. De Gravitatione et aequipondio fluidorum, in Unpublished Scientific Papers 

of Isaac Newton, A selection from Porthmouth Collection in the University Library, Cambridge, 

Edited by A.Rupert Hall & Marie Boas Hall, Cambridge University Press, Cambridge, 1978, 

pp. 89-121. 

−. On the Gravity and Equilibrium of Fluids, in Unpublished Scientific Papers of Isaac Newton, 

A selection from Porthmouth Collection in the University Library, Cambridge, Edited by 

A.Rupert Hall & Marie Boas Hall, Cambridge University Press, Cambridge, 1978, p.121-155. 

−. De la gravitation ou Les Fondements de la mécanique classique, traduction et notes de 

Marie-Françoise Biarnais, Les Belles Lettres, Paris, 1985. 



342 

 

b) « TEMPUS ET LOCUS » 

−. « Tempus et locus » (Portmouth, MSS 3965, section 13, 541r-542r et 545r-546r), édité en 

latin et traduit en anglais dans l’article de McGuire, James E. « Newton on Place, Time and 

God : an Unpublished Source », The British Journal for the History of Science, 11, 38, 1978, 

pp. 114-129. 

−. « Tempus et locus (CA.1690) », traduit en français dans Espace et métaphysique de Gassendi 

à Kant (anthologie), 2013, pp. 188‑191. 

c) L’OPTIQUE 

−. Optice : sive de reflexionibus, refractionibus, inflexionibus & coloribus Lucis libri tres, 

impensis Sam.Samith & Benj Walford, Londoni, 1706. 

−. Opticks, or A Treatise of the Reflections, Refractions, Inflexions & Colours of Light, based 

on the fourth edition London, preface by I.Bernard Cohen, Dover Publications, New York, 

1952. 

−. Traité d’optique, traduction de Pierre Coste, préface de Maurice Solovine, Gauthier-Villars, 

collection Les Maîtres de la pensée scientifique, Paris, 1955. 

−. Optique, traduction de Jean-Paul Marat, Christian Bourgois, collection Epistémè classiques, 

1989.  

−. « Question 28 », in Optique, traduction de Jean-Paul Marat, Edition Christian Bourgois, 

collection Epistémè classiques, 1989, pp. 312‑318. 

−. « Question 31 », in Optique, traduction de Jean-Paul Marat, Edition Christian Bourgois, 

collection Epistémè classiques, 1989, pp. 323‑348. 

−. « Questions 28 et 31 (extraits) », in Espace et métaphysique de Gassendi à Kant (anthologie), 

traduction de Luc Peterschmitt, 2013, pp. 192‑194. 

d) LES PRINCIPES MATHEMATIQUES DE LA PHILOSOPHIE NATURELLE 

Editions originales 

−. Philosophiae naturalis principia mathematica, 1ère édition par Edmund Halley, Londres, 

1687. 

−. Philosophiae naturalis principia mathematica, Volume I, the third edition (1726)) with 

variant readings, assembled and edited by Alexandre Koyré & I. Bernard Cohen with the 

assistance of Anne Whitman, Cambridge University Press, Cambridge, 1972. 



343 

 

−. Philosophiae naturalis principia mathematica, Volume II, the third edition (1726)) with 

variant readings, assembled and edited by Alexandre Koyré & I. Bernard Cohen with the 

assistance of Anne Whitman, Cambridge University Press, Cambridge, 1972. 

Traduction anglaise 

−. The Mathematical Principles of Natural Philosophy and his System of the World, translated 

by Andrew Motte, Translations revised, and supplied with an historical and explanatory 

appendix by Florian Cajori, volume I : The Motion of Bodies, University of California Press, 

London, 1962. 

−. The Mathematical Principles of Natural Philosophy and his System of the World, translated 

by Andrew Motte, Translations revised, and supplied with an historical and explanatory 

appendix by Florian Cajori, volume II : The System of the World, University of California 

Press, London, 1962. 

Traductions françaises 

−. Les Principes mathématiques de la philosophie naturelle, traduction française de la Marquise 

du Chastellet, augmentée des commentaires de Clairaut, tome I, Librairie scientifique et 

technique Albert Blanchard, Paris, 1966. 

−. Les Principes mathématiques de la philosophie naturelle, traduction française de la Marquise 

du Chastellet, augmentée des commentaires de Clairaut, tome II, Librairie scientifique et 

technique Albert Blanchard, Paris, 1966. 

−. Les Principes mathématiques de la philosophie naturelle, traduction française, analyse et 

commentaires d’Emilie du Châtelet, préface de Voltaire, Dunod, Paris, 2005. 

−. Les Principes mathématiques de la philosophie naturelle, traduction, postface et 

bibliographie de Marie-Françoise Biarnais, préface de Stephen Hawking, Christian Bourgois, 

Paris, 1985. 

−. « Scholie général des Principes mathématiques de la philosophie naturelle » (extrait), 

traduction de Luc Peterschmitt, in Espace et métaphysique de Gassendi à Kant (anthologie), 

2013, pp. 195‑197. 

e) AUTRES TEXTES 

−. La Méthode des Fluxions et des suites infinies, traduction de Georges-Louis Leclerc, comte 

de Buffon, Librairie Scientifique Albert Blanchard, Paris, 1966. 



344 

 

−. Unpusblished scientific papers of Isaac Newton, A Selection from the Portsmouth Collection 

in the University Library, Cambridge, chosen, edited and translated by A.Rupert Hall and Marie 

Boas Hall, Cambridge University Press, Cambridge, 1978. 

−. Certain philosophical questions : Newton’s Trinity Notebook, edited by McGuire, James E. 

& Tamny, Martin, Cambridge University Press, Cambridge, 1983, part II, pp. 328-489. 

−. « Of natures obvious laws & processes in vegetation », in The Janus faces of genius : the 

role of alchemy in Newton’s thought, 1991, pp. 256-270. 

−. Ecrits sur la religion, traduction de Jean-François Baillon, Gallimard, collection Tel, Paris, 

1996. 

II- ŒUVRES D’AUTRES AUTEURS ET AUTRICES 

AL-FARAJ, Abū. Specimen historiae Arabum, sive Gregorii Abul Farajii Malatiensis, De 

Origine et Moribus Arabum succincta Narratio, in linguam Latinam conversa, Notisque è 

probatissimis apud ipsos Authoribus, suisiùs illustrata, translation and commentary by Edward 

Pocock, Robinson, Oxford, 1650. 

ARATOS. Phénomènes, tome 1, texte établi, traduit et commenté par Jean Martin, Les Belles 

Lettres, collection des universités de France, Paris, 1998. 

ARISTOTE. Métaphysique, traduction de J.Tricot, Vrin, Paris, 1953. 

−. Œuvres complètes, sous la direction de Pierre Pellegrin, Flammarion, Paris, 2014. 

−. Catégories, traduction de Michel Crubellier & Pierre Pellegrin, Œuvres complètes, 2014, pp. 

29-63. 

−. Physique, traduction de Pierre Pellegrin, Œuvres complètes, 2014, pp. 513-697. 

−. Traité du ciel, traduction de Catherine Dalimier & Pierre Pellegrin, Œuvres complètes, 2014, 

pp. 699-800. 

−. Météorologiques, traduction de Jocelyn Groisard, Œuvres complètes, 2014, pp. 859-967. 

−. Traité de l’âme, traduction de Richard Bodéüs, Œuvres complètes, 2014, pp. 967-1040. 

−. Métaphysique, traduction de Marie-Paule Duminil & Annick Jaulin, Œuvres complètes, 

2014, pp. 1735-1969. 

−. Poétique, traduction de Pierre Destrée, Œuvres complètes, 2014, pp. 2759-2798. 

AUGUSTIN. La Cité de Dieu, tome 1, livres I à X, traduction de Louis Moreau revue par Jean-

Claude Eslin, Editions du Seuil, collection Points, Paris, 1994. 

−. La Cité de Dieu, tome 2, livres XI à XVII, traduction de Louis Moreau revue par Jean-Claude 

Eslin, Editions du Seuil, collection Points, Paris, 1994. 



345 

 

−. La Cité de Dieu, tome 3, livres XVIII à XXII, traduction de Louis Moreau revue par Jean-

Claude Eslin, Editions du Seuil, collection Points, Paris, 1994. 

BACHELARD, Gaston. La Poétique de l’espace, Presses Universitaires de France, collection 

Bibliothèque de philosophie contemporaine, Paris, 1957. 

−. La Formation de l’esprit scientifique, Vrin, Paris, 2011. 

BOETHIUS. De topicis differentiis, translated, with notes and essays on the text by Eleonore 

Stump, Cornell University Press, collection Cornell Classics in Philosophy, Ithaca and London, 

1978. 

BONAVENTURE. Itinéraire de l’esprit vers Dieu, introduction, traduction et notes d’Henry 

Duméry, Vrin, collection Bibliothèque des textes philosophiques, 5ème édition, Paris, 1986. 

BOYLE, Robert. « Bulletin cartésien XXXII Centre d’Études Cartésiennes/Centro di Studi su 

Descartes e il Seicento dell’Università di Lecce, Bibliographie internationale critique des études 

cartésiennes pour l’année 2001 », traduction de Philippe Hamou, Archives de Philosophie, tome 

67, 2004, pp. 147‑198. 

BRUNO, Giordano. De l’infini, de l’univers et des mondes, texte établi par Giovanni Aquilecchia 

et traduit par Jean-Pierre Cavaillé, Œuvres complètes, tome IV, Les Belles Lettres, Paris, 1995. 

CARNAP, Rudolf. L’Espace. Une contribution à la théorie de la science, traduction et 

présentation par Pierre Wagner, Gallimard nrf, collection Bibliothèque de philosophie, Paris, 

2017. 

CHAUVIRE, Christiane. L’Essayeur de Galilée, comprenant des fragments traduits par 

P.H.Michel, Les Belles Lettres, Annales littéraires de l’Université de Besançon, Paris, 1980. 

CICERON. De la nature des dieux, traduction de Charles Appuhn, Librairie Garnier Frères, Paris, 

1935. 

CLARKE, Samuel & LEIBNIZ, Gottfried Wilhelm. Correspondance Leibniz-Clarke, d’après les 

manuscrits originaux des bibliothèques de Hanovre et de Londres, introduction et présentation 

d’André Robinet, Presses Universitaires de France, Bibliothèque de philosophie 

contemporaine, Paris, 1957. 

COPERNIC, Nicolas. Des Révolutions des orbes célestes, introduction, traductions et notes 

d’Alexandre Koyré, Librairie Félix Alcan, collection Textes et traductions, Paris, 1934. 

CUDWORTH, Ralph. The True Intellectual System of the Universe, Faksimile-Neudruck der 

Ausgabe von London 1678, Friedrich Frommann Verlag, Stuttgart-Bad Cannstatt, 1964. 

DE MAIZEAUX, Pierre. Recueil de diverses Pièces sur la Philosophie, la Religion naturelle, 

l’Histoire, les mathématiques, etc., par Mrs Leibniz, Clarke, Newton et autres Autheurs 

célèbres, tomes I et II, Duvillard et Changuion, Amsterdam, 1720. 



346 

 

DESCARTES, René, Antoine Arnauld, et Henry More. Correspondance avec Arnaud et Morus, 

éditée par Geneviève Rodis-Lewis, traduction de Claude Clerselier, Vrin, collection 

Bibliothèque des textes philosophiques, Paris, 1953. 

−. Œuvres philosophiques, tomes I-II-III, textes établis, présentés et annotés par Ferdinand 

Alquié, collection Classiques Garnier, Paris, 1963-1999. 

−. Œuvres de Descartes, 11 volumes, publiées par Charles Adam & Paul Tannery, Vrin, Paris, 

1964-1974. 

−. Méditations métaphysiques, Le Livre de Poche, collection Classiques de la philosophie, 

édition bilingue, traductions du Duc de Luynes et de Michelle Beyssade, 1990. 

−. Œuvres complètes, tome III, Gallimard, Tel, 2009. 

DIOGENE LAËRCE. Vies et doctrines des philosophes illustres, traduction sous la direction de 

Marie-Odile Goulet-Cazé, introductions, traductions et notes de Jean-François Balaudé, Luc 

Brisson, Jacques Brunschwig, Tiziano Dorandi, Marie-Odile Goulet-Cazé, Richard Goulet & 

Michel Narcy, Le Livre de Poche, Librairie Générale Française, Paris, 1999. 

DU CHATELET, Gabrielle Emilie de Breteuil. Institutions de physique, 2nde édition, Prault, Paris, 

1740, réimprimée dans Christian Wolff, Gesammelte Werke, volume 28, Georg Olms Verlag, 

Hildesheim, 1988. 

EINSTEIN, Albert. La Relativité, suivi de La Théorie de la Relativité restreinte et générale et La 

Relativité et le problème de l’espace, traduction de Maurice Solovine, Petite Bibliothèque 

Payot, Paris, 1956. 

EPICURE. Lettres, maximes, sentences, traduction, introduction et commentaire de Jean-

François Balaudé, Le Livre de Poche, collection Classiques de la philosophie, Paris, 1994. 

FONTENELLE, Bernard le Bouyer de. Entretiens sur la pluralité des mondes, présentation par 

Christophe Martin, GF Flammarion, collection GF-Dossier, Manchecourt, 1998. 

−. Eloges, « Eloge de Newton », Classiques Garnier, collection Classiques Jaunes, Paris, 2014, 

pp. 220-240. 

GALILEE. Discours et démonstrations mathématiques concernant deux sciences nouvelles, 

introduction et traduction de Maurice Clavelin, Librairie Armand Colin, collection Philosophies 

pour l’âge de la science, Paris, 1970. 

−. Le messager céleste, introduction et traduction d’Isabelle Pantin, Les Belles Lettres, 

collection Science et humanisme, Paris, 1992. 

GASSENDI, Pierre. The Selected Works of Pierre Gassendi, edited and translated by Craig B. 

Brush, Johnson Reprint Corporation, New York, 1972. 

−. Opera Omnia, en six volumes édités par L. Anisson et J.-B. Devenet, Lyon, 1658. 



347 

 

−. Syntagma philosophicum, (partie I et partie II, sections I et II) in Opera omnia, volume 1, 

pp. 69-820. 

HALLEUX, Robert. Les textes alchimiques, Brepols, collection Typologie des sources du Moyen 

Âge occidental, Turnhout, 1979. 

HERMES TRISMEGISTE. La Table d’Émeraude, et sa tradition alchimique, préface de Didier 

Kahn, Les Belles Lettres, collection Aux sources de la tradition, Paris, 1994. 

KANT, Emmanuel. Critique de la raison pure, traduction et présentation par Alain Renaut, 

Flammarion, collection GF, Paris, 2006. 

−. Pensées sur la véritable évaluation des forces vives, extrait (§6-11), traduction de Jean 

Seidengart, in Espace et métaphysique de Gassendi à Kant (anthologie), 2013, p.393. 

−. Explication nouvelle des premiers principes de la connaissance métaphysique, extrait 

(section III, proposition XIII, §1, §3 et §5), traduction de Jean Seidengart, in Espace et 

métaphysique de Gassendi à Kant (anthologie), 2013, pp. 394-395. 

−. Dissertation de la forme et des principes du monde sensible et du monde intelligible, extrait 

(§15), traduction de Jean Seidengart, in Espace et métaphysique de Gassendi à Kant 

(anthologie), 2013, pp. 402-405. 

KEPLER, Johannes. Gesammelte Werke, I, CH.Beck, 1938. 

−. Gesammelte Werke, II, C.H.Beck, 1939. 

−. Astronomiae Pars Optica, in Gesammelte Werke, II, C.H.Beck, 1939. 

−. Gesammelte Werke, XIII, C.H.Beck, 1945. 

−. Gesammelte Werke, VII, CH.Beck, 1953. 

−. Epitome Astronomiae Copernicanae, in Gesammelte Werke, VII, CH.Beck, 1953. 

−. Gesammelte Werke, XVI, C.H.Beck, 1954. 

−. L’étrenne ou La neige sexangulaire, traduction, introduction et notes par Robert Halleux, 

préface de René Taton, Vrin, collection d’histoire des sciences, Paris, 1975. 

LACAN, Jacques. « Le stade du miroir comme formateur de la fonction du je », Revue Française 

de Psychanalyse, volume 13, n°4, 1949, pp. 449-455. 

LEIBNIZ, Gottfried Wihelm. Principes de la nature et de la grace fondés en raison, suivi de 

Principes de la philosophie ou Monadologie¸ édités et présentés par André Robinet, Presses 

Universitaires de France, collection Bibliothèque de philosophie contemporaine, Paris, 1954. 

−. Nouveaux Essais sur l’entendement humain, chronologie, bibliographie, introductions et 

notes de Jacques Brunschwig, GF Flammarion, Paris, 1990. 



348 

 

−. Discours de métaphysique et Correspondance avec Arnauld, introduction et commentaire de 

Georges Le Roy, 6ème édition, Vrin, collection Bibliothèque des textes philosophiques, Paris, 

1993. 

−. Discours de métaphysique, suivi de Monadologie, et autres textes, édition établie, présentée 

et annotée par Michel Fichant, Gallimard, collection folio essais, Paris, 2004. 

LOCKE, John. An Essay concerning Human Understanding, edited with a Foreword by Peter H. 

Nidditch, Clarendon Press, Oxford University Press, New York, 1975. 

−. Essai sur l’entendement humain, traduction par Pierre Coste, présentation et notes par 

Philippe Hamou, Le Livre de Poche, collection Classiques de la philosophie, Paris, 2009. 

LONG, A.A et SEDLEY, D.N. Les philosophes hellénistiques, tome II « Les stoïciens », 

traduction de Jacques Brunschwig et Pierre Pellegrin, Flammarion, collection GF Flammation, 

Paris, 2001. 

LUCRECE. De la nature, traduction par Alfred Ernout, Les Belles Lettres, collection Les 

classiques en poche, édition bilingue, Paris, 2009. 

MERLEAU-PONTY, Maurice. La Nature. Notes du Collège de France, texte établi et annoté par 

Dominique Séglard, Seuil, collection Traces écrites, Paris, 1994. 

MORE, Henry. Philosophical Writings of Henry More, introduction et notes de Flora Isabel 

Mackinnon, Oxford University Press, New York, 1925. 

−. Opera omnia, Volume I « Opera theologica », introduction de Serge Hutin, Georg Olms 

Verlagsbuchhandlung Hildesheim, London, 1674. 

−. Opera omnia, Volume II « Opera philosophica », tome I, Georg Olms Verlagsbuchhandlung 

Hildesheim, London, 1679. 

−. Opera omnia, Volume II « Opera philosophica », tome II, Georg Olms Verlagsbuchhandlung 

Hildesheim, London, 1679. 

−. Enchiridion Metaphysicum, sive De Rebus Incorporeis, in Opera omnia, II, 1, 1679, pp. 131-

334. 

−. The Immortality of the Soul, préface et introduction d’Alexander Jacob, Martinus Nijhoff 

Publishers, Dordrecht, 1987. 

−. A Platonick Song of the Soul, introduction d’Alexandre Jacob, Bucknell University Press, 

Etats-Unis d’Amérique, 1998. 

−. An Antidote against Atheism, Volume 1 « Existence of God », LM Publishers, Italie. 

−. An Antidote against Atheism, Volume 2 « Wisdom and Providence », LM Publishers, Italie. 

NEMESIUS. De la nature de l’homme, traduction par Jean-Baptiste Thibault, Hachette, Paris, 

1844. 



349 

 

ORESME, Nicole. Le Livre du ciel et du monde, edited by Albert D.Menut & Alexander 

J.Denomy, translated by Albert D.Menut, The University of Wisconsin Press, Pays-Bas, 1968. 

PASCAL. Pensées, texte établi par Louis Lafuma, chronologie, préface, notes, archives et index 

par Dominique Descotes, Garnier-Flammarion, 1973.  

−. Pensées, édition présentée, établie et annotée par Michel Le Guern, Gallimard, collection 

folio classique, 2004. 

PATRIZI, Francesco. De spacio physico et mathematico, présentation, traduction et notes par 

Védrine Hélène, Vrin, collection « De Pétrarque à Descartes », Paris, 1996. 

PHILON D’ALEXANDRIE. Legum Allegoriae I-III, Les Œuvres de Philon d’Alexandrie, tome II, 

traduction, introduction et notes de Claude Mondésert, Editions du Cerf, Paris, 1962. 

PLATON. Timée, présentation et traduction de Luc Brisson, Flammarion, collection GF 

Flammarion, Paris, 1992. 

−. Parménide, présentation et traduction de Luc Brisson, Flammarion, collection GF 

Flammarion, Paris, 1994. 

PRIGOGINE, Ilya & STENGERS, Isabelle. La nouvelle alliance, Métamorphose de la science, 

Gallimard, collection folio essais, 1986. 

PSEUDO-DENYS. Œuvres complètes du Pseudo-Denys l’aréopagite, traduction, commentaire et 

notes de Maurice de Gandillac, Aubier, collection Bibliothèque philosophique, Paris, 1943. 

SPINOZA, Baruch. Court Traité, Œuvres I, traduction et notes de Charles Appuhn, GF 

Flammarion, Paris, 1964. 

−. Pensées métaphysiques, Œuvres I, traduction et notes de Charles Appuhn, GF Flammarion, 

Paris, 1964. 

−. Ethique, Œuvres III, traduction et notes de Charles Appuhn, GF Flammarion, Paris, 1965. 

−. Lettres, Œuvres IV, Œuvres I, traduction et notes de Charles Appuhn, GF Flammarion, Paris, 

1966. 

TEMPIER, Etienne. La condamnation parisienne de 1277, texte latin édité, traduit et commenté 

par D.Piché, avec la collaboration de C.Lafleur, Vrin, collection « Sic et Non », Paris, 1999. 

THOMAS D’AQUIN. Somme théologique, Tome I, 1a, Questions 1-11, « Dieu », traduction par 

A.D.Sertillanges (1958), Desclée & Cie, 1952. 

−. Senticia libri De anima, Sancti Thomae Aquinatis Opera omnia, tome XLV, 1, Commissio 

leonina, Vrin, Paris, 1984. 

−. Somme contre les gentils  ̧I, « Dieu » traduction et notes par Cyrille Michon, GF Flammarion, 

Paris, 1999. 



350 

 

VIRGILE. Enéide, traduction, présentation et notes de Jacques Perret, Gallimard, collection folio, 

Paris, 1991. 

−. Géorgiques, traduction de Maurice Chappaz et Eric Genevay, préface de Jacques Perret, 

Gallimard, nrf, Paris, 1987. 

VOILQUIN, Jean (traduction, introduction et notes). Les Penseurs grecs avant Socrate, de Thalès 

de Millet à Prodicos, Garnier-Flammarion, Paris, 1964. 

VOLTAIRE. Eléments de la philosophie de Newton, in Les Œuvres complètes de Voltaire, tome 

15, critical edition by Robert L. Walters & W. H. Barber, The Voltaire Foundation, The 

Université of Oxford, Oxford, 1992. 

WEIL, Éric. Essai sur la nature, l’histoire et la politique, Presses Universitaires du Septentrion, 

collection Problématiques philosophiques, 1999. 

WHITEHEAD, Alfred North. « La théorie relationniste de l’espace », Revue de Métaphysique et 

de Morale, volume 23, n°3, 1916, pp. 423-454. 

−. Le concept de nature, introduction, traduction et notes par J.Douchement, Vrin, collection 

Bibliothèque des textes philosophiques, Paris, 2006. 

−. Les Principes de la connaissance naturelle, traduction de Henri Vaillant, relue par Sylviane 

Schwer, Les éditions Chromatika, Belgique, 2007. 

−. Le Principe de relativité et ses applications en physique, traduction de Henri Vaillant, relue 

par Sylviane Schwer, Les éditions Chromatika, Belgique, 2012. 

 

III – ETUDES CRITIQUES SUR NEWTON ET LE NEWTONIANISME 

ANFRAY, Jean-Pascal. « Le sensorium dans la controverse Leibniz-Clarke comme héritage des 

disputes scolastiques sur la présence, l’immensité et la science divines », Studia Leibnitiana, 

volume 46, n°2, Franz Steiner Verlag, 2014, pp. 234-257. 

BAILLON, Jean-François. « Théologie newtonienne et théorie de la vision : quels contextes pour 

les éditions de l’Optique de Newton de 1704 à 1722 ? », XVII-XVIII. Revue de la Société 

d’études anglo-américaines des XVIIe et XVIIIe siècles, volume 62, 2006, pp. 129-141. 

−. « Retraduire la science. Le cas de l’Optique de Newton, de Pierre Coste (1720) à Jean-Paul 

Marat (1787) », in Traduire la science : Hier et aujourd’hui, Maison des Sciences de l’Homme 

d’Aquitaine, Pessac, 2008, pp. 69-88. 

BARBER, William Henry. « Le Newton de Voltaire », in Cirey dans la vie intellectuelle, La 

réception de Newton en France, 2001, pp. 115-125. 



351 

 

BIARNAIS, Marie-Françoise. « Statuts théorique et pratique des mathématiques dans la 

mécanique newtonienne », Baroque, n°12, 1987. 

−. « Les « Principia Mathematica » : défi aux « Principes » cartésiens ou réalité ? », Revue 

philosophique de Louvain, Quatrième série, volume 86, n°72, 1988, pp. 440-466. 

BLAY, Michel. Les « Principia » de Newton, Presses Universitaires de France, collection 

Philosophies, Paris, 1995. 

BRUNET, Pierre. L’introduction des théories de Newton en France au XVIIIe siècle, avant 1738, 

Slatkine Reprint, Genève, 1970. 

BURTT, Edwin Arthur. The Metaphysics of Sir Isaac Newton : an essay of the Metaphysical 

Foundations of Modern Science, Kegan Paul, Trench, Trubner and co, 1925. 

COHEN, I. Bernard. Introduction to Newton’s ‘Principia’, Cambridge University Press, 

Cambridge, 1971. 

COHEN, I. Bernard & SMITH, George (dir.). The Cambridge Companion to Newton, Cambridge 

University Press, Cambridge, 2004. 

CONNOLLY, Patrick J. « Newton and God’s Sensorium », Intellectual History Review, volume 

24, n°2, 2014, pp. 185-201. 

CUNNINGHAM, Andrew. « How the Principia got its name ; or, taking Natural Philosophy 

seriously », History of Science, n°29/4, 1991, pp. 377-392. 

DAVIS, Edward B. « Myth 13 : That Isaac Newton’s Mechanistic Cosmology eliminated the 

need for God », in Galileo goes to jail and Other Myths about Science and Religion, 2009, pp. 

115-122. 

DISALLE, Robert. « Newton’s philosophical analysis of space and time », in The Cambridge 

Companion to Newton, 2004, pp. 33-56. 

DE GANDT, François (éd.). Cirey dans la vie intellectuelle, La réception de Newton en France, 

Voltaire Foundation, collection Studies on Voltaire and the Eighteenth Century, Oxford, 2001. 

−. « Qu’est-ce qu’être newtonien en 1740 ? », in Cirey dans la vie intellectuelle, La réception 

de Newton en France, 2001, pp. 126-147. 

DOBBS, Betty Jo Teeter. Les Fondements de l’Alchimie de Newton, ou « La chasse au lion 

vert », Editions de la Maisnie, collection Les symboles d’Hermès, traduction de Sylvie Girard, 

Paris, 1981. 

−. The Janus faces of genius : the role of alchemy in Newton’s thought. Cambridge University 

Press, Cambridge, 1991. 

DOBBS, Betty Jo Teeter et JACOB, Margaret C. Newton and the Culture of Newtonianism. The 

Control of Nature. Humanities Press International, New Jersey, 1995. 



352 

 

DUCHEYNE, Steffen. « The General Scholium : some notes on Newton’s published and 

unpublished endeavours », Lias : Sources and Documents Relating to the Early Modern History 

of Ideas, volume 33, n°3, 2006, pp. 223-274. 

−.  « Les Regulae philosophandi d’Isaac Newton », Revue Belge de Philologie et d’Histoire, 

90-4, 2012, pp.1193-1207. 

−. « The Main Business of Natural Philosophy », Isaac Newton’s Natural-Philosophical 

Methodology, Springer, collection New Studies in the History and Philosophy of Science and 

Technology, Dordrecht, 2012. 

−. « The Genesis of Newton’s General Scholium : An Editorial History », in Tercentenary 

Symposium « Isaac Newton’s General Scholium to the Principia : Science, Religion and 

Metaphysics », University of King’s College, Halifax, 24-26 octobre 2013. 

FIGALA, Karin, « Newton’s alchemy », in The Cambridge Companion to Newton, 2004, pp. 

370-386. 

GABBEY, Alan. « Newton, active powers and the mechanical philosophy », The Cambridge 

Companion to Newton, 2004, pp. 329-357. 

GIREAU-GENEAUX, Annie. « Mme Du Châtelet entre Leibniz et Newton : matière, force, 

substance », in Cirey dans la vie intellectuelle, La réception de Newton en France, 2001, pp. 

173-186. 

GORHAM, Geoffrey. « Newton on God’s Relation to Space and Time : The Cartesian 

Framework. », Archiv für Geschichte Philosophie, n°93, 2011, pp. 281-320. 

GRELL, Chantal. « La réception des travaux chronologiques d’Isaac Newton en France au 

XVIIIe siècle », Archives internationales d’histoire des sciences, volume 62, n°168, 2012, pp. 

85-157. 

GUERLAC, Henry. Newton on the Continent, Cornell University Press, London, 1981. 

HAMOU, Philippe. « Descartes, Newton et l’intelligibilité de la nature », in Les Philosophes et 

la science, sous la direction de Pierre Wagner, Gallimard, collection folio essais, Paris, 2002, 

pp. 110-165. 

−. « Quelle théorie de la vision pour l’optique newtonienne ? », Lumières, n° 4, 2004, pp. 33-

63. 

−. « Sensorium Dei. Espace et présence sensible de l’esprit chez Newton », Revue 

philosophique de la France et de l’étranger, tome 139, no1, 2014, pp. 47‑72. 

ILIFFE, Robert. « « Abstract considerations : disciplines and the incoherence of Newton’s 

natural philosophy », Studies in History and Philosophy of Science, Part A, volume 35, Issue 

3, 2004, pp.427-454. 



353 

 

JANIAK, Andrew. Newton as philosopher. Cambridge University Press, Cambridge, 2008. 

−. « Substance and Action in Descartes and Newton », The Monist, volume 93, n°4, 2010, pp. 

657-677. 

KOCHIRAS, Hylarie. « By yᵉ divine arm : God and substance in De gravitatione », Religious 

Studies, 49(3), 2013. 

KOYRE, Alexandre. Etudes newtoniennes. Gallimard, collection Bibliothèque des idées, Paris, 

1968. 

−. « Sens et portée de la synthèse newtonienne », in Etudes newtoniennes, 1968, pp. 25-49. 

−. Chute des corps et mouvement de la terre de Kepler à Newton, Vrin, Paris, 1973. 

LE RU, Véronique. « La conception sceptique de la matière au temps de Cirey », in Cirey dans 

la vie intellectuelle, La réception de Newton en France, 2001, pp. 148-158. 

LOCQUENEUX, Robert. « La physique expérimentale vers 1740 : expériences, systèmes et 

hypothèses », in Cirey dans la vie intellectuelle, La réception de Newton en France, 2001, pp. 

90-111. 

MANDELBROTE, Scott. « Newton and eighteenth-century Christianity », in The Cambridge 

Companion to Newton, 2004, pp. 409-430. 

MANUEL, Frank. Isaac Newton Historian, The Belknap Press of Harvard University Press, 

Cambridge, Massachusetts, 1963. 

−. A Portrait of Isaac Newton, Da Capo Press Paperback, New York, 1968. 

−. The Religion of Isaac Newton, Oxford University Press, Oxford, 1971. 

MCGUIRE, James E. « Newton on Place, Time and God : an Unpublished Source », The British 

Journal for the History of Science, 11, 38, 1978, pp. 114-129. 

MCGUIRE, James E. & TAMNY, Martin. Certain philosophical questions : Newton’s Trinity 

Notebook, Cambridge University Press, Cambridge, 1983. 

MCGUIRE, James E. et RATTANSI, Piyo M. Newton et la flûte de Pan, traduction par Alexandre 

Minski, Editions Allia, Paris, 2015. 

MONOD, Catherine & ZAFIROPULO, Jean. « Sensorium Dei » dans l’hermétisme et la science, 

Les Belles Lettres, Paris, 1976. 

NERLICH, Graham. « Can Parts of Space Move ? On Paragraph Six of Newton’s 

« Scholium » », Erkenntnis (1975-), volume 62, n°1, 2005, pp. 119-135. 

NEWMAN, William R. « Newton’s Clavis as Starkey’s Key. », Isis, volume 78, n°4, 1987, pp. 

564-574. 

NEWMAN, William R. Promethean Ambitions, Alchemy and the Quest to Perfect Nature, The 

University of Chicago Press, Chicago, 2004. 



354 

 

−. « The background to Newton’s chymitry », in The Cambridge Companion to Newton, 2004, 

pp. 358-369. 

−. Newton the Alchemist. Science, enigma and the quest for nature’s « secret fire », Princeton 

University Press, New Jersey, 2019. 

PETERSCHMITT, Luc. « Raphson et Newton. La théologisation de l’espace », Revue 

philosophique de la France et de l’étranger, tome 139, no 1, 2014, pp. 73‑90. 

REY, Anne-Lise. « Le leibnizo-newtonianisme : la construction d’une philosophie naturelle 

complexe dans la première moitié du 18e siècle. La méthode d’Emilie du Châtelet entre 

hypothèses et expériences », Dix-huitième siècle, n°45, 2013, pp. 115-129. 

RUFFNER, J.A. « Newton’s De Gravitatione : a review and reassessment », Archive for History 

of Exact Sciences, n°66 (3), 2012, pp. 241-264. 

SADAILLAN, Clémence. « Le manuscrit « Tempus et Locus ». L’espace newtonien et la prisca 

theologia », Philosophia scientiae, 26, n°2, 2022 (à paraître). 

SIMON, Gérard. « Mais qui était donc Newton ? », in Sciences et savoirs aux XVIe et XVIIe 

siècles, 1996, pp. 183-200. 

SLOWIK, Edward. « Newton, the Parts of Space, and the Holism of Spatial Ontology », 

HOPOS : The Journal of the International Society for the History of Philosophy of Science, 

vol.1, n°2, 2011, pp. 249-272. 

−. « Newton’s Neo-Platonic Ontology of Space », Springer, 2012. 

SMET, Rudolf De & VERELST Karin. “Newton’s Scholium Generale : The Platonic and Stoic 

Legacy — Philo, Justus Lipsius and the Cambridge Platonists.” History of Science, n°39, 2001, 

pp. 1-30. 

SNOBELEN, Stephen D. “‘God of Gods, and Lord of Lords’ : The Theology of Isaac Newton's 

General Scholium to the Principia.”, Osiris, volume 16, 2001, pp. 169-208. 

−. « La lumière de la nature : Dieu et la philosophie naturelle dans l’Optique de Newton », 

Lumières, n°4, 2004, pp. 65-104. 

−. « The Theology of Isaac Newton’s Principia Mathematica : A Preliminary Survey », Neue 

Zeitschrift für Systematische Theologie und Religionsphilosophie, n°52/4, 2010, pp. 377-412. 

STEIN, Howard. « Newton’s Metaphysics », in The Cambridge Companion to Newton, 2004, 

pp. 256-307. 

STEWART, Larry. « Seeing through the Scholium : Religion and Reading Newton in the 

Eighteenth century », History of Science, n°34/2, 1996, pp. 123-165. 



355 

 

THACKRAY, Arnold. Atoms and Powers, An Essay on Newtonian Matter-Theory and the 

Development of Chemistry, Haward University Press, collection Harvard Monographs in the 

History of Science, Massachusetts, 1970. 

TOULMIN, Stephen. « Criticism in the History of Science : Newton on Absolute Space, Time 

and Motion, I », The Philosophical Review, volume 68, n°1, 1959, pp. 1-29. 

−. « Criticism in the History of Science : Newton on Absolute Space, Time and Motion, II », 

The Philosophical Review, volume 68, n°2, 1959, pp. 203-227. 

VAMBOULIS, Epaminondas. « La discussion de l’attraction chez Voltaire », in Cirey dans la vie 

intellectuelle, La réception de Newton en France, 2001, pp. 159-170. 

VERLET, Loup. La Malle de Newton, Gallimard, collection Bibliothèque des sciences humaines, 

Paris, 1993. 

−. « Les questions de l’Optique », Lumières, n°4, 2004, pp. 13-32. 

WESTFALL, S. Richard. Newton, Flammarion, collection Figures de la science, Paris, 1994. 

 

IV – AUTRES ETUDES CRITIQUES 

AÏT-TOUATI, Frédérique. Contes de la lune, Essai sur la fiction et la science moderne, 

Gallimard, nrf essais, Paris, 2011. 

ALGRA, Keimpe. Concepts of Space in Greek Thought. E.J.Brill, Philosophia Antiqua, Leiden, 

1995. 

ALLIX, Louis. « Espace, temps, objet et causalité : thèmes et variations », Philosophia 

Scientiae, volume 15, n°3, 2011, pp. 35-46. 

ALQUIE, Ferdinand. Leçons sur Descartes, Science et métaphysique chez Descartes, Editions 

de la Table Ronde, Paris, 2005. 

ANDERSEN, Kirsty. « Cavalieri’s Method of Indivisibles. », Archive for the History of Exact 

Sciences, n°31, 1985, pp. 291-367. 

ANFRAY, Jean-Pascal. « L’étendue spatiale et temporelle des esprits : Descartes et le 

holenmérisme », Revue philosophique de la France et de l’Etranger, volume 1, 2014, pp.23-

46. 

ASHWORTH, Jennifer E. Les théories de l’analogie du XIIe au XVIe siècle, Vrin, collection 

Conférences Pierre Abélard, Paris, 2008. 

BÄCHTOLD, Manuel. « Géométrie et espace chez Poincaré : aux sources du 

conventionnalisme », L’Enseignement philosophique, 2014, n°1, pp. 10-23. 



356 

 

BANTON, Tom & EPSTEIN, William & PROFFITT, Denis R. & STEFANUCCI, Jeanine. « The Role 

of Effort in Perceiving Distance », Psychological Science, volume 14, n°2, 2003, pp. 106-112. 

BAKKER, Frédéric A. & BELLIS, Delphine & PALMERINO, Carla Rita. (dir.) Space, Imagination 

and the Cosmos from Antiquity to the Early Modern Period, Studies in History and Philosophy 

of Sciences, volume 48, Springer, Suisse, 2018. 

BALIBAR, Françoise. Einstein 1905. De l’éther aux quanta, Presses Universitaires de France, 

collection Philosophies, Paris, 1992. 

−. Galilée, Newton lus par Einstein. Espace et relativité, Presses Universitaires de France, 

collection Philosophies, Paris, 2012. 

BARTHA, Paul F.A. By Parallel Reasoning. The construction and evaluation of analogical 

arguments, Oxford University Press, 2010. 

BAUMGARTEN, Jean. « La popularisation de la cabale. Quelques textes éthiques en yiddish 

ancien de la fin du XVIIème et du début du XVIIIème siècle. », in Réceptions de la cabale, 

2007, pp. 127-159. 

BELLIS, Delphine. « Imaginary Spaces and Cosmological Issues in Gassendi’s Philosophy », in 

Space, Imagination and the Cosmos from Antiquity to the Early Modern Period, 2018, pp. 233-

260. 

−. « La nature de la lumière entre physique et ontologie : Descartes et Boulliau », in Descartes 

en dialogue, 2019, pp. 189-217. 

BENATOUÏL, Thomas. « Echelle de la nature et division des mouvements chez Aristote et les 

stoïciens », Revue de métaphysique et de morale, n°4, 2005, pp. 537-556. 

BEYSSADE, Jean-Marie. Etudes sur Descartes, L’histoire d’un esprit, Editions du Seuil, Paris, 

2001. 

BIARD, Joël & ROMMEVAUX, Sabine (dir.). La nature et le vide dans la physique médiévale, 

Brepols, collection Studia Artistarum, Turnhout, 2012. 

BIARD, Joël. « Signification et statut du concept de vide selon Albert de Saxe et Jean Buridan », 

in La nature et le vide dans la physique médiévale, 2012, pp. 269-292. 

BLUMENBERG, Hans. La Légitimité des Temps modernes, traduction de Marc Sagnol, Jean-

Louis Schlegel, Denis Trierweiler et Marianne Dautrey, Gallimard nrf, collection Bibliothèque 

de philosophie, Paris, 1999. 

BOISSIERE, Anne & FABBRI, Véronique & VOLVEY, Anne (sous la dir.). Activité artistique et 

spatialité, L’Harmattan, collection Esthétiques, Paris, 2010. 

BOSTOCK, David. Space, Time, Matter, and Form, Essays on Aristotle’s Physics, Oxford 

University Press, collection Oxford Aristotle Studies, New York, 2006. 



357 

 

BOULIER, Philippe. « Le problème du continu pour la mathématisation galiléenne et la 

géométrie cavalierienne. », Early Science and Medicine, n°15, 2010, pp. 371-409. 

BOULNOIS, Olivier. « La théologie symbolique face à la théologie comme science », Revue des 

sciences philosophiques et théologiques, n°95, 2011, pp. 217-250. 

BRENNER, Anastasios. « Géométrie et genèse de l’espace selon Poincaré », Philosophiques, 

n°31, 2004, pp. 115-130. 

BRETEAU, Jean-Louis. « Fécondité et limites de la réception du platonisme en Angleterre au 

XVIIe siècle : le cas des platoniciens de Cambridge », XVII-XVIII. Revue de la Société d’études 

anglo-américaines des XVIIe et XVIIIe siècles, volume 60, no1, 2005, pp. 99‑119. 

−. « Inlassable quête du même ou double inconstance ? Le platonisme chrétien de Cudworth et 

de More », XVII-XVIII. Revue de la Société d’études anglo-américaines des XVIIe et XVIIIe 

siècles, volume 33, no1, 1991, pp. 93‑109. 

BROCKLISS, Laurence. « Les atomes et le vide dans les Collèges de plein-exercice en France de 

1640-1730. » in Gassendi et l’Europe, 1997, pp. 175-187. 

BRUNET, Louis. « La conception leibnizienne du lieu et de l’espace », Laval théologique et 

philosophique, volume 35, n°3, 1979, pp. 263-277. 

CAMPBELL, Lewis & GARNETT, William. The Life of James Clerk Mawwell, with a Selection 

from his Correspondence and Occasional Writings, and a Sketch of his Contributions to 

Science, MacMillan and co., London, 1882. 

CAO, Tian Yu. « Structural Realism and Quantum Gravity », in The Structural Foundations of 

Quantum Gravity, edited by D.Rickles & S.French & J.Saatsi, Oxford University Press, Oxford, 

2006, pp. 40-52. 

CAROTI, Stefano. « De Pierre de Padoue à Augustinus Niphus : la discussion sur le vide dans 

quelques auteurs italiens (XIVe-XVIe siècles), in La nature et le vide dans la physique 

médiévale, 2012, pp. 379-400. 

CARRAUD, Vincent & CHAUVIER, Stéphane (dir.). Les diviseurs de l’être, Cahiers de 

philosophie de l’Université de Caen, n°46, 2010. 

−. « Le secret de l’ordre : l’être dépassionné », in Les diviseurs de l’être, 2010, pp. 9-27. 

CASSIRER, Ernst. Le problème de la connaissance dans la philosophie et la science des temps 

modernes, tome 1, les Editions du Cerf, Paris, 2005. 

−. Le problème de la connaissance dans la philosophie et la science des temps modernes, tome 

2, les Editions du Cerf, Paris, 2005. 

CAVEING, Maurice. « Savoirs et sciences selon Gérard Simon », Revue d’histoire des sciences, 

volume 60, n°1, 2007, pp. 203-216. 



358 

 

CERAMI, Cristina. « Mélange, minima naturalia et croissance animale dans le Commentaire 

moyen d’Averroès au De generatione et corruptione, I, 5 », in La nature et le vide dans la 

physique médiévale, 2012, pp. 137-164. 

CHAREIX, Fabien. Le mythe Galilée, Presses Universitaires de France, collection « Science, 

histoire et société », Paris, 2002. 

CHARRAK, André. Contingence et nécessité des lois de la nature au XVIIIe siècle, La 

philosophie seconde des Lumières, Vrin, collection Bibliothèque d’histoire de la philosophie, 

Paris, 2006. 

−. Empirisme et théorie de la connaissance, Réflexion et fondement des sciences au XVIIIe 

siècle, Vrin, collection Bibliothèque d’histoire de la philosophie, Paris, 2009. 

CHOUVIER, Bernard. « De l’espace psychique à l’espace créateur », in Activité artistique et 

spatialité, L’Harmattan, collection Esthétiques, Paris, 2010, pp. 53-73. 

CLERICUZIO, Antonio. « L’atomisme de Gassendi et la philosophie corpusculaire de Boyle », 

in Gassendi et l’Europe, 1997, pp. 227-235. 

−. Elements, Principles and Corpuscles. A Study of Atomism and Chemistry in the Seventeenth 

Century, Kluwer Academic Publishers, Dordrecht, 2000. 

−. « Gassendi, Charleton and Boyle on Matter and Motion », in Late Medieval and Early 

Modern Corpuscular Matter Theories, 2001, pp. 467-482. 

CLULEE, Nicholas H. « Astronomia inferior : Legacies of Johannes Trithemius and John Dee », 

in Secrets of Nature, Astrology and Alchemy in Early Modern Europe, 2001, pp. 173-234. 

COHEN, Bernard. Les origines de la physique moderne de Copernic à Newton, Petite 

Bibliothèque Payot, collection des monographies scientifiques, Paris, 1962. 

COURTINE, Jean-François. Suarez et le système de la métaphysique, Presses Universitaires de 

France, collection Epiméthée, Paris, 1990. 

COUTURIER-HEINRICH, Clémence. « Introduction », Revue germanique internationale, n°27, 

2018, pp. 5-19. 

CRAGG, Gerald R. The Cambridge Platonists, Oxford University Press, collection A library of 

protestant thought, New-York, 1968. 

CROMBIE, Alistair Cameron. Styles of Scientific Thinking in the European Tradition, The history 

of arguments and explanation especially in the mathematical and biomedical sciences and arts, 

Volume I, Gerald Duckworth & Company, Londres, 1994. 

CUSSET, Christophe. « Aratos et le stoïcisme », Aitia, n°1 (en ligne), 2011. 



359 

 

DE BUZON, Frédéric. « Repos ou mouvement conspirant : Leibniz et les articles 54 et 55 de la 

partie II des Principia philosophiae », Revue d’histoire des sciences, tome 58, n°1, 2005, pp. 

105-122. 

DE CERTEAU, Michel. L’invention du quotidien¸ tome 1, Union Générale d’Editions, collection 

1018, Paris, 1980, pp. 175-227. 

DECLERCK, Gunnar. « Physique de l’espace et phénoménologie de l’espace », Philosophia 

Scientiae, volume 15, n°3, 2011, pp. 197-219. 

DECOBERT, Simone & SACCO, François. Le Dessin dans le travail psychanalytique avec 

l’enfant, Erès, Toulouse, 1995. 

DE MURALT, André. « La toute-puissance divine, le possible et la non-contradiction : le principe 

de l’intelligibilité chez Occam », Revue philosophique de Louvain, volume 84, n°63, 1986, pp. 

345-361. 

DEVILLAIRS, Laurence. Descartes et la connaissance de Dieu, Vrin, Paris, 2004. 

DIDI-HUBERMAN, Georges. L’homme qui marchait dans la couleur, Les Editions de Minuit, 

Paris, 2001. 

DICK, J. Steven. Plurality of Worlds, Origins of the Extraterrestrial Life Debate from 

Democritus to Kant, Cambridge University Press, New-York, 1982. 

DOWNING, Lisa. « The Uses of Mechanism : Corpuscularianism in Drafts A and B of Locke’s 

Essay », in Late Medieval and Early Modern Corpuscular Matter Theories, 2001, pp. 515-534. 

ECO, Umberto. Ecrits sur la pensée au Moyen Âge, Grasset & Fasquelle, Paris, 2016. 

−. « L’arbre », in Ecrits sur la pensée au Moyen Âge, 2016, pp. 511-526. 

−. « De la métaphore à l’analogia entis », in Ecrits sur la pensée au Moyen Âge, 2016, pp. 588-

624. 

ELDERS, Leo. La Métaphysique de saint Thomas d’Aquin, Vrin, collection Bibliothèque 

d’histoire de la philosophie, Paris, 1994. 

ERNST, Germana. « ‘Veritatis amor dulcissimus’ : Aspects of Cardano’s Astrology. », in 

Secrets of Nature, Astrology and Alchemy in Early Modern Europe, 2001, pp. 39-68. 

−. Tommaso Campanella : le livre et le corps de la nature, traduction de Rebecca Lenoir, Les 

Belles Lettres, collection L’Âne d’or, Paris, 2007. 

FAIVRE, Antoine. « Pour une approche figurative de l’alchimie », Annales. Histoire, Sciences 

Sociales, volume 26, n°3/4, 1971, pp. 841-853. 

FANTINO, Jacques. « La pluralité des mondes. Entre science et théologie. », Revue des sciences 

religieuses, n°76, 2002, pp. 271-295. 



360 

 

FESTA, Egidio & JULLIEN, Vincent & TORRINI, Maurizio (dir.). Géométrie, atomisme et vide 

dans l’école de Galilée, ENS Editions Fontenay/Saint-Cloud, Fontenay-aux-Roses, 1999. 

FESTA, Egidio. « Le galiléisme de Gassendi. », in Géométrie, atomisme et vide dans l’école de 

Galilée, 1999, pp. 213-227. 

FESTUGIERE, André-Jean. Epicure et ses dieux, Presses Universitaires de France, collection 

Mythe et religions, Paris, 1968. 

−. La Révélation d’Hermès Trismegiste, tome II « Le Dieu cosmique », Les Belles Lettres, 

Paris, 1990. 

FONTBONNE, Alexis. « La formation de la notion de spiration dans les débats scolastiques de 

l’Occident latin (XIIe-XIIIe siècles) », Revue de l’histoire des religions, tome 236, 2019, pp. 

507-543. 

FUNKENSTEIN, Amos. Theology and the scientific imagination from the Middle Ages to the 

seventeenth century, Princeton University Press, Princeton, 1986. 

−. Théologie et imagination scientifique du Moyen Âge au XVIIe siècle, Presses Universitaires 

de France, collection Théologiques, Paris, 1995. 

GABBEY, Alan. « Mechanical Philosophies and their Explanations. », in Late Medieval and 

Early Modern Corpuscular Matter Theories, 2001, pp. 441-465. 

GALLIEN, Claire. « Edward Pococke et l’orientalisme anglais du XVIIe siècle : passeurs, 

transferts et transitions », Dix-septième siècle, n°268, 2015, pp. 443-458. 

GARCIA, Robert K. « Bare Particulars and Constituent Ontology », Acta Analytica, volume 29, 

2014, pp. 149-159. 

GARDER, Daniel. La physique métaphysique de Descartes, Presses Universitaires de France, 

collection Epiméthée, Paris, 1999. 

GILSON, Etienne. Le Thomisme, Initiation à la philosophie de saint Thomas d’Aquin, 4ème 

édition, Vrin, collection Etudes de philosophie médiévale, Paris, 1942. 

−. L’Être et l’essence, Vrin, collection Problèmes et controverses, Paris, 1948, pp. 78-120. 

GLAUSER, Richard. Berkeley et les philosophes du XVIIe siècle. Perception et scepticisme, 

Mardaga, collection Philosophie et Langage, Belgique, 1999, pp. 33-165. 

GORHAM, Geoffrey. « God and the Natural World in the Seventeenth Century : Space, Time, 

and Causality », Philosophy Compass, n°4 (5), 2009, pp. 859-872. 

GOUHIER, Henri. La pensée métaphysique de Descartes, Vrin, collection Bibliothèque 

d’histoire de la philosophie, Paris, 1962. 

GRAFTON, Anthony & NEWMAN, William R. (dir.). Secrets of Nature, Astrology and Alchemy 

in Early Modern Europe, The MIT Press, Cambridge, Massachussets, 2001. 



361 

 

GRAFTON, Anthony & NEWMAN, William R. « The Problematic Status of Astrology and 

Alchemy in Premodern Europe. », in Secrets of Nature, Astrology and Alchemy in Early 

Modern Europe, 2001, pp. 1-37. 

GRANT, Edward. Much Ado About Nothing. Theories of space and vacuum from the Middle 

Ages to the Scientific Revolution, Cambridge University Press, 1981. 

−. Planets, Stars, and Orbs. The Medieval Cosmos, 1200-1687, Cambridge University Press, 

1994. 

GRELLARD, Christophe & ROBERT, Aurélie (ed.). Atomism in Late Medieval Philosophy and 

Theology, Brill, collection History of Science and Medicine Library, Leiden, 2009. 

GRISEL, Pierre (éd.). Réceptions de la cabale, Editions de l’Eclat, collection Bibliothèque des 

fondations, Paris, 2007. 

GRUMELIER, Alix. Les Analogies dans la métaphysique de Descartes, Université de Nantes, 

Nantes, 2020. 

GRÜNBAUM, Adolf. Philosophical Problems of Space and Time, Alfred A. Knopf, New York, 

1963. 

GUENANCIA, Pierre. Lire Descartes, Gallimard, collection folio essais, Paris, 2000. 

GUICCIARDINI, Niccolò, « Analysis and synthesis in Newton’s mathematical work », The 

Cambridge Companion to Newton, 2004, pp. 308-328. 

GUY, Bernard. « Penser ensemble le temps et l’espace », Philosophia Scientiae, volume 15, 

n°3, 2011, pp. 91-113. 

HAAG, Geneviève. « La constitution du fond dans l’expression plastique en psychanalyse de 

l’enfant : sa signification dans la construction de la psyché », in Le Dessin dans le travail 

psychanalytique avec l’enfant, Erès, Toulouse, 1995, pp. 63-87. 

HALLEUX, Robert. Les textes alchimiques, Brepols, collection Typologie des sources du Moyen 

Âge occidental, Turnhout, 1979. 

HALLYN, Fernand. La structure poétique du monde : Copernic, Kepler, Editions du Seuil, 

collection Des travaux, Paris, 1987. 

−. Les structures rhétoriques de la science, de Kepler à Maxwell, Editions du Seuil, collection 

Des travaux, Paris, 2004. 

HAMOU, Philippe. Dans la chambre obscure de l’esprit, John Locke et l’invention du Mind, 

Editions d’Ithaque, Paris, 2018. 

HARRISON, Peter. « Naturalism and the Success of Science », Religious Studies, n°56, 2020, pp. 

274-291. 



362 

 

HENRY, John. « Francesco Patrizi da Cherso’s Concept of Space and its Later Influence. », 

Annals of Science, n°36, 1979, pp. 549-575. 

−. « Void Space, Mathematical Realism and Francesco Patrizi da Cherso’s Use of Atomistic 

Arguments », in Late Medieval and Early Modern Corpuscular Matter Theories, 2001, pp. 133-

161. 

HESSE, Mary B. « On Defining Analogy », Proceedings of the Aristotelian Society, 1959-1960, 

New Series, volume 60, 1959-1960, pp. 79-100. 

−. « Aristotle’s Logic of Analogy », The Philosophical Quarterly, volume 15, n°61, 1965, pp. 

328-340. 

−. Models and Analogies in Science, University of Notre Dame Press, Indiana, 1970. 

HIJMANS, Steven. « Sol Invictus, The Winter Solstice, and the Origins of Christmas », 

Mouseion, III, volume 3, 2003, pp. 377-398. 

HIRAI, Hiro et PAPY, Jan (dir.). Justus Lipsius and natural philosophy, Koninklijke Vlaamse 

Academie van België voor Wetenschappen en Kunsten, Bruxelles, 2011. 

HIRAI, Hiro. « Justus Lipsius on the World-Soul between roman cosmic theology and 

Renaissance prisca theologia », in Justus Lipsius and natural philosophie, 2011, pp. 63-79. 

HOSKIN, Michael. The History of Astronomy. A Very Short Introduction, Oxford University 

Press, collection A Very Short Introduction, New York, 2003. 

HUMBRECHT, Thierry-Dominique. Théologie négative et noms divins chez saint Thomas 

d’Aquin, Vrin, collection Bibliothèque Thomiste, Paris, 2006. 

IDEL, Moshe. « Les renaissances culturelles européennes et la mystique juive », in Réceptions 

de la cabale, 2007, pp. 11-55. 

IQBAL, Muhammad & RAHMAN, Shahid & SOUFI, Youcef. Inferences by Parallel Reasoning. 

Al-Shīrāzī’s Inseights into the Dialectical Constitution of Meaning and Knowledge, Springer, 

collection Logic, Argumentation & Reasoning, volume 19, 2019. 

JACQUOT, Jean. « Le Platonisme de Ralph Cudworth », Revue Philosophique de la France et 

de l’étranger, volume 154, 1964, pp. 29-44. 

JAMMER, Max. Concepts d’espace, une histoire des théories de l’espace en physique, préface 

d’Albert Einstein, traduction et notes de Laurent Mayet & Ivahn Smadja, postface de Marc 

Lachiève-Rey, Vrin, collection Mathesis, Paris, 2008. 

JOLY, Bernard. La rationalité de l’alchimie au XVIIe siècle, Vrin, Paris, 1992. 

−. « Présences stoïciennes dans les théories des marées aux XVIe et XVIIe siècles », Revue 

d’histoire des sciences, n°61-2, 2008, pp. 287-311. 



363 

 

−. « Principe, élément ou qualité : le problème du feu dans la physique stoïcienne de Juste 

Lipse », in Justus Lipsius and natural philosophie, 2011, pp. 53-61. 

−. « « Ce qui est en haut est comme ce qui est en bas. » Proportions chimiques et relations 

cosmologiques dans l’alchimie de la Renaissance », Proportions. Science-Musique-Peinture et 

architecture, Turnhout, 2011, pp. 107-117. 

−. Histoire de l’alchimie, Vuibert & Adapt-Snes, Paris, 2017. 

−. « La figure de l’alchimiste dans la littérature du XIXe et du XXe siècle », Le Savant fou, 

Presses Universitaires de Rennes, Rennes, 2019, pp. 75-88. 

JOSA, Roman. Perception des distances : effets des contraintes environnementales et des 

variations de la fluence métacognitive, thèse de psychologie, Université Paul Valéry – 

Montpellier III, 2017. 

JULLIEN, Vincent. « Les indivisibles de Roberval, une « petite différence » de doctrine, une 

moisson de résultats. », in Géométrie, atomisme et vide dans l’école de Galilée, 1999, pp. 55-

77. 

KAENNEL, Lucie. « Protestantisme et cabale : chronique d’un mésamour », in Réceptions de la 

cabale, 2007, pp. 183-210. 

KISCHNER, Stefan. « Nicole Oresme on the Void in His Commentary on Aristotle’s Physics », 

in La nature et le vide dans la physique médiévale, 2012, pp. 247-268. 

KOCHIRAS, Hylarie. « By yᵉ divine arm : God and substance in De gravitatione », Religious 

Studies, 49(3), 2013. 

KOESTLER, Arthur. Les Somnambules, Essai sur l’histoire des conceptions de l’univers, Les 

Belles Lettres, collection le goût des idées, Paris, 2012. 

KOYRE, Alexandre. Du monde clos à l’univers infini. Gallimard, collection Tel, Paris, 1973. 

−. Etudes d’histoire de la pensée scientifique, Gallimard, collection Tel, Paris, 1973. 

−. « Aristotélisme et platonisme dans la philosophie du Moyen Âge », in Etudes d’histoire de 

la pensée scientifique, 1973, pp. 24-49. 

−. « L’apport scientifique de la Renaissance », in Etudes d’histoire de la pensée scientifique, 

1973, pp. 50-60. 

−. « Galilée et la révolution scientifique du XVIIème siècle », in Etudes d’histoire de la pensée 

scientifique, 1973, pp. 196-212. 

−. « Gassendi et la science de son temps », in Etudes d’histoire de la pensée scientifique, 1973, 

pp. 320-333. 

−. « Bonaventura Cavalieri et la géométrie des continus », in Etudes d’histoire de la pensée 

scientifique, 1973, pp. 334-361. 



364 

 

LACHIEZE-REY, Marc. « Cosmologies de la fin du XXe siècle », Epistémologiques, volume 1, 

1-2, 2000, pp. 269-306. 

LAGREE, Jacqueline. Juste Lipse, la restauration du stoïcisme, Vrin, collection Philologie et 

Mercure, Paris, 1994. 

−. « La physique de Lipse comme métaphysique », in Justus Lipsius and natural philosophie, 

2011, pp. 19-31. 

LAKS, André. Introduction à la « philosophie présocratique », Presses Universitaires de France, 

collection Libelles, Paris, 2006. 

LAKS, André & MOST, Glenn W. Les débuts de la philosophie, Fayard, 2016. 

LARDIC, Jean-Marie (dir.). L’infini, entre science et religion au XVIIe siècle, Vrin, collection 

Philologie et mercure, Paris, 1999. 

LAURAND, Valéry. « La sympathie universelle : union et séparation », Revue de métaphysique 

et de morale, n°4, 2005, pp. 517-535. 

LAVERAN, Sophie. Le Concours des parties, Critique de l’atomisme et redéfinition du singulier 

chez Spinoza, collection Classiques Garnier, Paris, 2014. 

LECHAT, Jean. Analyse et synthèse, Presses Universitaires de France, collection Initiation 

philosophique, Paris, 1962. 

LEDUC, Christian. « L’autonomie épistémologique de l’analogie chez Leibniz », Les Etudes 

philosophiques, 163/3, 2016, pp. 337-356. 

LEECH, David. « L’identification de Dieu et l’espace chez Henri More », in Espace et 

métaphysique de Gassendi à Kant, 2013, pp. 149-156. 

LE JALLE, Eléonore. « La critique humienne de l’argument du dessein. », Revista Internacional 

de Filosofia, n°52, 2011, pp. 159-171. 

−. « Pourquoi la téléologie physique est-elle incomplète ? La réponse de Philon. », 

communication lors du colloque international du séminaire Kant « Kant et Hume : Critiques de 

la religion naturelle. Dialogues sur la faculté de juger », Lille, 21 et 22 octobre 2021. 

LERNOULD, Alain. Physique et théologie, Lecture du Timée de Platon par Proclus, Presses 

Universitaires du Septentrion, collection Problématiques philosophiques, Villeneuve-d’Ascq, 

2001. 

LESTRINGANT, Frank (dir.). Les méditations cosmographiques à la Renaissance, Presses de 

l’Université Paris-Sorbonne, Cahiers V.L.Saulnier n°26, Paris, 2009. 

LIMIDO-HEULOT, Patricia. Les Arts et l’expérience de l’espace, Editions Apogées, collection 

Ateliers populaires de philosophie, Rennes, 2015. 



365 

 

LLOYD, Geoffrey E. R. Les débuts de la science grecque, de Thalès à Aristote, traduction de 

Jacques Brunschwig, Editions La Découverte, collection Textes à l’appui/histoire classique, 

Paris, 1990. 

LOUGUET, Claire. « Notes sur le fragment B4a d’Anaxagore : pourquoi les autres mondes 

doivent-ils être semblables au nôtre ? », in Qu’est-ce que la philosophie présocratique ?, 

Presses Universitaires du Septentrion, Cahier de philologie, n°20, 2002, pp. 497-530. 

−. « L’Anaxagore de Diego Lanza : quelques réflexions. », in Diego Lanza lecteur des œuvres 

de l’antiquité, Rousseau, Ph. & Cottone Saetta (dir.), Villeneuve d’Ascq, 2013. 

−. « Anaxagore : analogie, proportion, identité. », in Philosophie antique, n°13, 2013, pp. 117-

145. 

LÜTHY, Christoph & MURDOCH, John E. & NEWMAN, William R. (dir.). Late Medieval and 

Early Modern Corpuscular Matter Theories, Brill, Leyde, 2001. 

MACHEREY, Pierre. « Histoire des savoirs et épistémologie », Revue d’histoire des sciences, 

volume 60, n°1, 2007, pp. 217-236. 

MALHERBE, Michel, et DENNEHY Myriam, La Philosophie naturelle de Robert Boyle. J. Vrin, 

Paris, 2009. 

MANNING, Gideon. « Analogy and Falsification in Descartes’ Physics », Studies in History and 

Philosophy of Science, 43/2, 2012, pp. 402-411. 

MARION, Jean-Luc. Sur la théologie blanche de Descartes, Presses Universitaires de France, 

collection Quadrige, Paris, 1981. 

−. Questions cartésiennes, Méthode et métaphysique. Presses Universitaires de France, Paris, 

1991. 

MATORE, Georges. L’Espace humain, La Colombe, Editions du vieux colombier, collection 

Sciences et techniques humaines, Paris,1962.  

MAUDLIN, Tim. « The Essence of Space-Time », PSA : Proceedings of the Biennial Meeting of 

the Philosophy of Science Association, volume 1988, n°2, 1988, pp. 82-91. 

−. « Substances and Space-Time : What Aristotle would have said to Einstein », Studies in 

History of Philosophy and Science, volume 21, n°4, 1990, pp. 531-561. 

MAJER, Ulrich & SCHMIDT, Heinz-Juergen (ed.). Reflections on Spacetime. Foundations, 

Philosophy, History, Springer, Dordrecht, 1995. 

MEHL, Edouard. Descartes et la visibilité du monde : les Principes de la philosophie, Presses 

Universitaires de France, collection CNED-PUF, Série Philosophie, Paris, 2009. 

−. « La philosophie au tribunal de la théologie ? La dédicace des Meditationes à la Sorbonne », 

Revue des sciences religieuses, volume 87, n°4, 2013, pp. 427-449. 



366 

 

−. « Agostino Steuco et la question de l’immensité cosmique entre théologie et science au temps 

de la Réforme », in Lieu, espace, mouvement : physique, métaphysique et cosmologie (XIIe-

XVIe siècles), 2017, pp. 229-248. 

−. « Descartes ou la philosophie des (re)commencements », Archives de Philosophie, tome 81, 

2018, pp. 49-67. 

−. Descartes en Allemagne, 1619-1620. Le contexte allemand de l’élaboration de la science 

cartésienne, 2nde édition, préface de Michel Fichant, Presses Universitaires de Strasbourg, 

collection Histoire et philosophie des savoirs, Strasbourg, 2019. 

MERLEAU-PONTY, Jacques. « Questions philosophiques de la cosmologie », communication du 

20 novembre 2008 éditée dans Epistémologiques, volume 1, 1-2, 2000, pp. 13-23. 

MICHEL, Alain. « La réflexion de Poincaré sur l’espace, dans l’histoire de la géométrie », 

Philosophiques, n°31, 2004, pp. 89-114. 

MOLLAND, George. « Roger Bacon’s Corpuscular Tendencies (and some of Grosseteste’s 

too) », in Late Medieval and Early Modern Corpuscular Matter Theories, 2001, pp. 57-73. 

MOREL, Pierre-Marie. « Corps et cosmologie dans la physique d’Epicure », Revue de 

Métaphysique et de Morale, n°31, 2003, pp. 33-49. 

MORENVAL, Alexandra. Le Tout et l’infini dans le De rerum natura de Lucrèce, Littérature, 

Université Grenoble Alpes, 2015. 

MORISON, Benjamin. On Location, Aristotle’s Concept of Place, Clarendon Press, collection 

Oxford Aristotle Studies, Oxford, 2002. 

MURDOCH, John E. « The Medieval and Renaissance Tradition of Minima Naturalia », in Late 

Medieval and Early Modern Corpuscular Matter Theories, 2001, pp. 91-131. 

MURR, Sylvia (dir.). Gassendi et l’Europe (1592-1792). Vrin, Paris, 1997. 

NABONNAND, Philippe. « La Théorie de l’espace de Poincaré. Recherches sur la philosophie et 

le langage », in Lambertiania, Vrin, Paris, 2010, pp. 373-391. 

NAUX, Charles. « L’Opus Geometricum de Grégoire de Saint-Vincent », Revue d’histoire des 

sciences et de leurs applications, volume 15, n°2, 1962, pp. 93-104. 

NEF, Frédéric. « Les catégories aristotéliciennes et la division de l’être : types de divisions et 

types d’ontologies », in Les diviseurs de l’être, 2010, pp. 45-77. 

NEWMAN, William R. & PRINCIPE, Laurence M. « Some Problems with the Historiography of 

Alchemy », in Secrets of Nature, Astrology and Alchemy in Early Modern Europe, 2001, pp. 

385-431. 

NEWMAN, William R. Promethean Ambitions, Alchemy and the Quest to Perfect Nature, The 

University of Chicago Press, Chicago, 2004. 



367 

 

NUMBERS, Ronald L (ed.). Galileo goes to jail and Other Myths about Science and Religion, 

Harvard University Press, Cambridge, Massachusetts, 2009. 

OSLER, Margaret. « Volonté divine et vérité mathématique : le conflit entre Descartes et 

Gassendi sur le statut des vérités éternelles. », in Gassendi et l’Europe, 1997, pp. 31-42. 

PAGANINI, Gianni. « Les enjeux de la cosmobiologie à la fin de la Renaissance : Juste Lipse et 

Giordano Bruno », in Justus Lipsius and natural philosophie, 2011, pp. 81-95. 

PALMERINO, Carla Rita. « Galileo’s and Gassendi’s Solutions to the Rota Aristotelis Paradox : 

A Bridge between Matter and Motion Theories. », in Late Medieval and Early Modern 

Corpuscular Matter Theories, 2001, pp. 381-422. 

PAPY, Jan. « Lipsius’ Stoic and the Neostoic Reading of the World », in Justus Lipsius and 

natural philosophie, 2011, pp. 9-18. 

PARMENTIER, Marc. Introduction à l’Essai sur l’entendement humain de Locke, Presses 

Universitaires de France, collection Les grands livres de la philosophie, Paris, 1999. 

PASSMORE, Arthur. Ralph Cudworth : An Interpretation, Cambridge University Press, 

Royaume-Uni, 1951. 

PELLEGRIN, Pierre. Dictionnaire Aristote, Ellipse, collection Dictionnaire, Paris, 2007. 

PEPIN, Jean. Théologie cosmique et théologie chrétienne, Presses Universitaires de France, 

collection Bibliothèque de philosophie contemporaine, Paris, 1964. 

PERRIN, Julie. Figures de l’attention. Cinq essais sur la spatialité en danse, Les Presses du réel, 

collection Nouvelles scènes, Dijon, 2012. 

PETAGINE, Antonio & RIBORDY, Olivier & SUAREZ-NANI, Tiziana (éd.). Lieu, espace, 

mouvement : physique, métaphysique et cosmologie (XIIe-XVIe siècles), Actes du colloque 

international des 12-14 mars 2015, Université de Fribourg, Fédération Internationale des 

Instituts d’Etudes Médiévales, Textes et Etudes du Moyen Âge, n°86, Rome, 2017. 

PETERSCHMITT, Luc (dir.). Espace et métaphysique de Gassendi à Kant (anthologie). Hermann, 

collection Hermann philosophie, Paris, 2013. 

POPKIN, Richard. « Gassendi et les sceptiques anglais. », in Gassendi et l’Europe, 1997, pp. 

203-211. 

PRADEAU, Jean-François. « Être quelque part, occuper une place, ΤΟΠΟΣ et ΧΩΡΑ dans le 

Timée », Les Etudes Philosophiques, n°3, 1995, pp. 375-399. 

RADELET-DE GRAVE, Patricia. « L’analogie comme outil de découverte », Revue des Questions 

scientifiques, n°180, 2009, pp. 1-32. 

RAVETON, Chirine. L’idée de simplicité divine, une lecture de Bonaventure et Thomas d’Aquin, 

Philosophie, Université Paris-Sorbonne, Centre Pierre Abélard, 2014. 



368 

 

REICHENBACH, Hans. The Philosophy of Space and Time, translated by Maria Reichanbach and 

John Freund, with introductory remarks by Rudolf Carnap, Dover Publications, New York, 

1958. 

RIBORDY, Olivier. « La localisation comme enjeu métaphysique. Thèses sur le lieu discutées 

par Francisco Suárez », in Lieu, espace, mouvement : physique, métaphysique et cosmologie 

(XIIe-XVIe siècles), 2017, pp. 249-276. 

−. « Francisco Suárez et Francesco Patrizi : Metaphysical Investigations on Place and Space », 

in Space, Imagination and the Cosmos from Antiquity to the Early Modern Period, pp. 132-

156. 

RIBORDY, Olivier & WIENAND, Isabelle (dir.), Descartes en dialogue, Schwabe Verlag, Bâle, 

2019. 

ROBERT, Aurélien. « Le lieu, le vide et l’espace chez quelques atomistes du XIVe siècle », in 

La nature et le vide dans la physique médiévale, 2012, pp. 67-98. 

−. « Atomisme pythagorien et espace géométrique au Moyen Âge », in Lieu, espace, 

mouvement : physique, métaphysique et cosmologie (XIIe-XVIe siècles), 2017, pp. 181-206. 

ROCQUES, René. « Symbolique et théologie négative chez le Pseudo-Denys », Bulletin de 

l’Association Guillaume Budé, 1954, pp. 97-112. 

ROGERS, G.A.J. « Charleton, Gassendi et la réception de l’atomisme épicurien en Angleterre. », 

in Gassendi et l’Europe, 1997, pp. 213-225. 

ROMMEVAUX, Sabine & VENDRIX, Philippe & Zara, Vasco (éd.). Proportions. Science-

Musique-Peinture et architecture, Brepols, Turnhout, 2011. 

ROSSI, Jean-Gérard. Le problème ontologique dans la philosophie analytique, Editions Kimé, 

collection Philosophie-épistémologie, Paris, 1995. 

ROUDET, Nicolas. Un monde parfait : « cosmologie » et « théologie » dans l’Harmonice Mundi 

de Kepler, Thèse d’Etat de l’Université de Lille, 2001. 

RUTKIN, H. Darrel. « Celestial Offerings : Astrological Motifs in the Dedicatory Letters of 

Kepler’s Astronomia Nova and Galileo’s Sidereus Nuncius. », in Secrets of Nature, Astrology 

and Alchemy in Early Modern Europe, 2001, pp. 133-172. 

SCHOLEM, Gershom G. La Kabbale et sa symbolique, traduction de Jean Boesse, Payot, 

collection Petite Bibliothèque Payot, Paris, 1966. 

SCRIBANO, Emanuela. L’existence de Dieu. Histoire de la preuve ontologique de Descartes à 

Kant, Editions du Seuil, collection Points Essais, série « Philosophie », 2002. 

SEIDENGART, Jean. Dieu, l’univers et la sphère infinie, Penser l’infinité cosmique à l’aube de 

la science classique, Albin Michel, collection Bibliothèque Albin Michel Idées, 2006. 



369 

 

−. « Kant et l’Espace », in Espace et métaphysique de Gassendi à Kant (anthologie), 2013, pp. 

375-392. 

−. L’Univers infini dans le monde des Lumières, Les Belles Lettres, collection L’âne d’or, Paris, 

2020. 

SIMON, Gérard. Structures de pensée et objets du savoir chez Kepler, tome 1, Service de 

reproduction des thèses, Université de Lille III, 1979. 

−. Structures de pensée et objets du savoir chez Kepler, tome 2, Service de reproduction des 

thèses, Université de Lille III, 1979. 

−. Kepler astronome astrologue, Gallimard, nrf, Paris, 1979. 

−. Sciences et savoirs aux XVIe et XVIIe siècles, Presses Universitaires du Septentrion, 

Villeneuve d’Ascq, 1996. 

−. « De la reconstitution du passé scientifique », in Sciences et savoirs aux XVIe et XVIIe 

siècles, 1996, pp. 11-29. 

−. « Kepler ou les leçons d’un contre-exemple en épistémologie », in Sciences et savoirs aux 

XVIe et XVIIe siècles, 1996, pp. 77-101. 

−. « Quand la science était métaphysicienne », in Sciences et savoirs aux XVIe et XVIIe siècles, 

1996, pp. 201-207. 

−. Science et histoire, Gallimard, collection Bibliothèque des histoires, Paris, 2008. 

−. Kepler, rénovateur de l’optique, édité par Delphine Bellis & Nicolas Roudet, préface 

d’Edouard Mehl, collection Classiques Garnier, Paris, 2019. 

SMET, Rudolf De & VERELST Karin. “Newton’s Scholium Generale : The Platonic and Stoic 

Legacy — Philo, Justus Lipsius and the Cambridge Platonists.” History of Science, n°39, 2001, 

pp. 1-30. 

SOLIGNAC, Laure. « De la théologie symbolique comme bon usage du sensible chez saint 

Bonaventure », Revue des sciences philosophiques et théologiques, n°95, 2011, pp. 413-428. 

STACHEL, John. « Structure, Individuality, and Quantum Gravity », in The Structural 

Foundations of Quantum Gravitu, edited by D.Rickles & S.French & J.Saatsi, Oxford 

University Press, Oxford, 2006, pp. 53-82. 

STANGUENNEC, André. Analogie de l’être et attribuation du sens. La dialectique réflexive (III), 

Presses Universitaires du Septentrion, collection Philosophie contemporaine, Villeneuve 

d’Ascq, 2013. 

STATILE, Glenn. « The Necessity of Analogy in Cartesian Science », The Philosophical Forum, 

30/3, 1999, pp. 217-232. 



370 

 

STRAUS, Erwin. Du sens des sens. Contribution à l’étude des fondements de la psychologie, 

traduction de Georges Tines et de Jean-Pierre Legrand, Editions Jérôme Millon, collection 

Krisis, Grenoble, 2000, pp. 378-383. 

SUAREZ-NANI, Tiziana. « Space and Movement in Medieval Thought : The Angelological 

Shift », in Space, Imagination and the Cosmos from Antiquity to the Early Modern Period, 

2018, pp. 69-89. 

−. « L’espace sans corps. Etapes médiévales de l’hypothèse de l’annihilatio mundi », in Lieu, 

espace, mouvement : physique, métaphysique et cosmologie (XIIe-XVIe siècles), 2017, pp. 93-

108. 

−. « Le lieu et l’esprit : échos du Moyen Âge dans la correspondance de Descartes avec Henry 

More », in Descartes en dialogue, 2019, pp. 159-188. 

TANNERY, Paul. Pour l’histoire de la science hellène, de Thalès à Empédocle, 2ème édition, 

Gauthier-Villars et Cie, Paris, 1930. 

TAUSSIG, Sylvie. Pierre Gassendi (1592-1655), Introduction à la vie savante, Brepols 

Publishers, collection Monothéismes et philosophie, Belgique, 2003. 

THACKRAY, Arnold. Atoms and Powers, An Essay on Newtonian Matter-Theory and the 

Development of Chemistry, Haward University Press, collection Harvard Monographs in the 

History of Science, Massachusetts, 1970. 

TISSERAND, Axel. Pars Theologica, Logique et théologique chez Boèce, Vrin, collection Sic et 

Non, Paris, 2008. 

TORRINI, Maurizio. « Aspects de la tradition galiléenne », in Géométrie, atomisme et vide dans 

l’école de Galilée, 1999, pp. 11-23. 

VALENTE, Luisa. Logique et théologie, Les écoles parisiennes entre 1150 et 1220, Vrin, 

collection Sic et Non, Paris, 2008. 

−. « Deus est ubique, ergo alicubi ? Ubiquité et présence de Dieu dans le monde au XIIe 

siècle », in Lieu, espace, mouvement : physique, métaphysique et cosmologie (XIIe-XVIe 

siècles), 2017, pp. 17-38. 

VANDEN BROECKE, Steven. « Astrological Contingency : Between Ontology and Epistemology 

(1300-1600) », in Contingency and Natural Order in Early Modern Science, 2019, pp. 137-

155. 

VILAIN, Christiane. « Espaces et mondes au XVIIe siècle », Epistémologiques, volume 1, 1-2, 

2000, pp. 141-162. 



371 

 

WEILL-PAROT, Nicolas. « Retour sur « l’horreur du vide » : des origines de la « nature 

universelle » dans la physique médiévale et ses significations (XVIIIe – XIVe siècles) », in La 

nature et le vide dans la physique médiévale, 2012, pp. 15-38. 

WESTFALL, S. Richard. The Construction of Modern Science, Mechanisms and Mechanics, 

Cambridge University Press, History of Science, Cambridge, 1977. 

 

V – SITES INTERNET 

 

1) SUR NEWTON 

The Newton’s Project : 

http://www.newtonproject.ox.ac.uk/ 

The Newton’s Project Canada : 

https://isaacnewton.ca/ 

The Chymistry of Isaac Newton : 

http://www.chymistry.org/ 

Les Catalogues Musgrave & Huggins : 

http://vrijmetselaarsgilde.eu/Maconnieke%20Encyclopedie/NMAP~1/Newtonis/NTMcat.html 

Les « Newton’s papers » numérisés par la Cambridge Digital Library : 

http://cudl.lib.cam.ac.uk/ 

 

2) ARTISTES 

Site officiel de Hiroshi Senju : 

https://www.hiroshisenju.com/  

Site officiel de Chiharu Shiota : 

https://www.chiharu-shiota.com/ 

Site officiel de James Turrell : 

https://jamesturrell.com/ 

 

VI – USUELS 

1) DICTIONNAIRES 

GOCLENIUS, Rodolphus. Lexicon Philosophicum, Quo tanquam clave philosophiae fores 

aperiuntur, Francofurti, 1613. 

http://www.newtonproject.ox.ac.uk/
https://isaacnewton.ca/
http://www.chymistry.org/
http://vrijmetselaarsgilde.eu/Maconnieke%20Encyclopedie/NMAP~1/Newtonis/NTMcat.html
http://cudl.lib.cam.ac.uk/
https://www.hiroshisenju.com/
https://www.chiharu-shiota.com/
https://jamesturrell.com/


372 

 

CRAWDREY, Robert. A Table Alphabeticall, conteyning and teaching the true writing, and 

understanding of hard usuall English wordes, 3th edition, Edmund Weauer, London, 1617. 

KERSEY, John. Dictionarium Anglo-Britannicum, or a General English Dictionary, J.Wilde, 

London, 1708. 

PHILLIPS, Edward. The New World of Words, or Universal English Dictionary, 7th edition, 

London, 1720. 

BAILEY, Nathan. Dictionarium Anglo-Britannicum, or a more Compleat Universal 

Etymological English Dictionary than any extant, London, 1730. 

BILOGHI, Dominique & BOUCHER, Jacqueline & JOUANNA, Arlette & LE THIEC, Guy. Histoire 

et dictionnaire des guerres de religion, Robert Laffont, collection Bouquins, Paris, 1998. 

CENTRE NATIONAL DE RESSOURCES TEXTUELLES ET LEXICALES. Trésor de la langue française 

informatisé : http://atilf.atilf.fr/  

KIM, Jaegwon & SOSA, Ernest & ROSENKRANTZ, Gary S. (ed.). Metaphysics from A to Z, in A 

Companion to Metaphysics, Wiley-Blackwell, Oxford, 2009, pp. 138-165. 

 

2) ŒUVRES RELIGIEUSES 

The Holy Bible, containing the Old and New Testaments, Authorised King James Version, Eyre 

& Spottiswoode, London, 1952. 

Le Zohar, Tome I, traduction et avant-propos par Charles Mopsik, Verdier, collection Les Dix 

Paroles, 1981. 

Le Zohar, Tome II, traduction et introduction par Charles Mopsik, Verdier, collection Les Dix 

Paroles, 1984. 

La Bible, traduction de Louis-Isaac Lemaître de Sacy, préface et textes d’introduction établis 

par Philippe Sellier, chronologie, lexique et cartes établis par Andrée Nordon-Gérard, Robert 

Laffont, collection Bouquins, Paris, 1990. 

La Bible d’Alexandrie, Le Deutéronome, tome 5, traduction du texte grec de la Septante, 

introduction et notes par Cécile Dogniez & Marguerite Harl, Les Editions du Cerf, Paris, 1992. 

La Bible, l’Ancien Testament, volume 1, traduction œcuménique, texte intégral, Le Livre de 

Poche, Paris, 1979. 

 

3) ŒUVRES ARTISTIQUES 

ANONYME. Gravure sur bois, publiée pour la première fois par Camille Flammarion dans 

L’Atmosphère : météorologie populaire, 1888. 

http://atilf.atilf.fr/


373 

 

GAPAILLARD, Laurent & SANTINI, Bertrand. Le Flocon, Gallimard, collection Albums jeunesse, 

Paris, 2020. 

SENJU, Hiroshi. At World’s End #14, 2010. 

SHIOTA, Chiharu. Uncertain Journey, 2021. 

TURRELL, James. Wide Out, de la série Ganzfelds, 1998. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



374 

 

Index 

alchimie, 22, 28, 32, 43, 45, 120, 179, 188, 

198, 205, 206, 211, 232, 248, 359, 362, 363 

analogie 

analogie alchimique, 188, 231 

analogie corrélative, 229 

analogie d’attribution, 228, 230, 231 

analogie de proportion, 226, 228, 230, 300 

analogie du sensorium Dei, 16, 19, 20, 48, 

174, 178, 182, 190, 191, 192, 198, 203, 

215, 221, 222, 223, 224, 226, 227, 230, 

234, 235, 244, 245, 247, 265, 266, 268, 

273, 282, 291, 299, 300, 303, 304 

analogie explicative, 229, 230 

analogie fonctionnelle, 229 

analogie prédictive, 229 

Anaxagore, 269, 272, 273, 365 

anima mundi, 20, 96, 97, 107, 163, 235, 244, 

280, 301, 303 

Aratus, 269, 270, 271, 272 

Aristote 

cosmos, 11, 105, 107, 109, 238, 239, 287, 

296 

hylémorphisme, 96, 273, 319 

lieu, 54, 93 

lieu naturel, 11, 80, 214, 238 

théologie, 41 

athéisme, 55, 63, 86, 132, 139, 148, 153, 158, 

163, 172, 231, 289 

Augustin, 33, 104, 133, 193, 194, 195 

Bentley, 20, 112, 135, 179, 189, 257, 341 

bonté divine, 94, 95, 147, 174, 227 

Boyle, 13, 28, 31, 32, 81, 82, 112, 138, 139, 

160, 185, 205, 211, 256, 262, 358, 365 

catégorie ontologique 

accident, 83, 87, 88, 90 

affection newtonienne, 47, 83, 97, 99, 103, 

114, 119, 121, 125, 151, 298, 302 

affection scolastique, 100 

affection spinoziste, 99, 115, 116, 118 

arbre de Porphyre, 89 

mode, 115, 116, 117, 119, 220, 339 

sephiroth, 153, 154, 155 

substance corporelle, 92, 285, 286 

substance divine, 21, 47, 79, 99, 116, 117, 

120, 149, 150, 151, 152, 161, 163, 171, 

193, 194, 244, 283, 284, 298, 299, 305, 

337 

Cavalieri, 70, 75, 76, 355, 363 

champ spatio-temporel, 13, 311, 312, 314, 319, 

322 

Charleton, 205 

Cicéron, 269, 271, 275, 276 

Clarke, 19, 20, 21, 28, 147, 177, 200, 203, 209, 

222, 223, 224, 225, 230, 250, 251, 254, 259, 

262, 267, 291, 293, 306, 345, 350 

Copernic, 7, 122, 195 

corpuscularisme 

atomisme ancien, 161, 206, 207, 213, 243 

corpuscules, 16, 20, 60, 81, 82, 183, 208, 

220, 221, 254, 267, 286, 299, 300, 325 

propriétés des corpuscules, 204, 206, 207, 

212, 213, 235, 299 

théorie, 93, 158, 205, 207, 219, 221, 236, 

273 

Cudworth, 13, 34, 39, 157, 158, 159, 160, 163, 

167, 357, 362, 367 

Descartes, 6, 13, 20, 30, 31, 39, 42, 43, 44, 45, 

48, 50, 51, 54, 55, 56, 57, 58, 59, 60, 63, 64, 



375 

 

65, 72, 73, 74, 78, 80, 86, 87, 88, 90, 100, 

103, 106, 108, 109, 113, 116, 118, 138, 145, 

160, 176, 190, 191, 206, 208, 225, 226, 231, 

234, 247, 260, 264, 277, 284, 290, 345, 346, 

349, 352, 353, 355, 356, 359, 360, 361, 365, 

366, 367, 368, 370 

infini, 64, 138 

mouvement, 58, 256 

nullibisme, 63, 107, 163, 302 

optique, 176, 220, 300 

res extensa, 11, 17, 18, 54, 55, 57, 62, 64, 

80, 100, 103, 106, 118, 126, 208, 243, 

256, 290, 296, 298 

substance, 86 

Dieu horloger (mythe du), 209 

Du Châtelet, 38, 248, 255, 288, 293, 343, 352, 

354 

Einstein, 13, 293, 294, 295, 306, 311, 312, 

313, 314, 316, 317, 318, 319, 320, 322, 356, 

362, 365 

Epicure, 160, 236 

espaces imaginaires, 10, 11, 65, 130, 239 

éther, 28, 81, 82, 83, 107, 159, 184, 186, 188, 

196, 243, 271, 273, 276, 311, 317, 356 

Euclide, 30 

axiome euclidien, 12, 16, 67, 68, 69, 70, 322 

espace euclidien, 12, 13, 312 

point euclidien, 12, 321 

Faraday, 293, 306, 311, 312, 313, 314 

Fontenelle, 66, 178, 179 

forces universelles, 20, 156, 183, 184, 204, 

205, 208, 209, 235, 237, 240, 249, 252, 253, 

272, 274, 284, 285, 287, 288, 297, 301, 311, 

318 

Galilée, 8, 23, 40, 90, 160, 174, 248, 313, 345, 

356, 358, 360, 363, 370 

Gassendi, 5, 6, 13, 56, 88, 89, 90, 93, 94, 95, 

96, 100, 111, 113, 129, 130, 160, 205, 207, 

211, 237, 285, 296, 306, 307, 342, 343, 346, 

347, 356, 357, 358, 360, 363, 364, 366, 367, 

368, 369, 370 

Hooke, 28, 177 

idéalité transcendantale, 294, 305 

immensité divine, 9, 11, 47 

indivisibilité de l'espace, 128, 134, 267, 290, 

299 

indivisibilité divine, 165, 268, 290 

Kant, 5, 6, 10, 43, 56, 95, 103, 111, 113, 237, 

294, 306, 307, 308, 342, 343, 347, 359, 364, 

367, 368, 369 

Kepler, 8, 13, 16, 22, 175, 176, 193, 195, 196, 

197, 198, 199, 202, 211, 212, 219, 244, 256, 

258, 300, 353, 361, 368, 369 

Leibniz, 16, 19, 20, 21, 28, 145, 147, 178, 183, 

200, 203, 209, 222, 223, 224, 225, 226, 227, 

231, 244, 250, 251, 266, 267, 289, 291, 293, 

300, 306, 345, 350, 352, 364 

Lipse, 37, 38, 279, 280, 363, 364, 367 

Locke, 28, 33, 34, 111, 112, 179, 219, 220, 

285, 308, 359, 361, 367 

lois de la nature, 27, 147, 173, 208, 214, 236, 

237, 238, 239, 250, 257, 265, 291, 358 

Lucrèce, 13, 66, 129, 157, 159, 161, 205, 236, 

366 

Maquom, 150, 153, 154, 155, 160, 270, 299 

Maudlin, 319, 320, 321, 322 

mécanisme, 25, 43, 48, 158, 187, 188, 234, 

248, 257, 277 

medium, 149, 152, 161, 163, 188, 196, 198, 

199, 302, 311, 312 

mode de causation 

cause occasionnelle, 158, 287 



376 

 

cause première, 15, 39, 136, 137, 146, 161, 

163, 164, 188, 201, 202, 209, 240, 243, 

244, 274, 278, 286, 287, 306, 337 

cause seconde, 96 

création, 9, 11, 15, 30, 34, 35, 39, 47, 49, 

72, 73, 105, 130, 141, 150, 151, 173, 194, 

195, 199, 235, 237, 247, 266, 300 

création ad extra, 247 

création continuée, 11, 301 

émanation, 20, 88, 98, 99, 100, 101, 102, 

103, 106, 117, 120, 125, 126, 132, 153, 

171, 209, 265, 291, 297, 298, 304 

expression, 99, 116, 117, 196 

fabrication, 173, 193, 291 

Fiat, 15, 74, 119, 151, 301 

par décret divin, 21, 304 

More 

âme, 168, 192, 244, 300 

déification de l'espace, 94, 95, 132 

étendue, 17, 18, 56, 57, 109, 119, 296 

mouvement absolu, 114, 252, 253 

mouvement relatif, 114, 252 

néant, 14, 83, 84, 85, 107, 131 

noms divins, 133, 260, 362 

omnipotence divine, 9, 11, 17, 71, 94, 97, 106, 

140, 145, 146, 147, 150, 163, 164, 238, 239, 

258, 260, 261, 262, 290, 297, 301 

omniprésence divine, 9, 10, 11, 28, 100, 109, 

113, 135, 137, 139, 146, 148, 149, 150, 152, 

155, 161, 163, 164, 166, 169, 171, 197, 204, 

221, 234, 243, 244, 258, 259, 260, 262, 264, 

267, 268, 269, 271, 281, 287, 290, 301, 302, 

331 

ontologie relationniste, 17, 306, 314, 316, 317, 

320, 321, 323, 327, 350 

ontologie substantiviste, 21, 306, 320, 321 

Oresme, 71, 109, 110, 238, 239, 363 

Osiandre, 122 

Pantokrator, 258, 260, 265, 274 

Patrizi, 13, 57, 90, 91, 92, 93, 94, 96, 130, 296, 

362, 368 

perfection divine, 74, 94, 109, 135, 137, 145, 

146, 164 

perséité, 11, 63, 85, 86, 92, 93, 97, 99, 129, 

284, 297, 305, 320 

Philon, 269, 271, 278, 279, 280, 349, 364 

physico-théologie, 31, 48, 190, 243, 288 

argument du Dessein, 19, 190, 214, 277, 

299 

finalisme, 19, 48, 180, 187, 204, 257 

Platon, 132 

pluralité des mondes, 66, 236, 238, 346, 359 

pneuma, 47, 153, 211, 272, 276, 278, 279, 301 

principe végétatif, 28, 35, 101, 120, 211, 277 

prisca theologia, 17, 19, 29, 31, 32, 33, 34, 36, 

38, 45, 48, 97, 112, 114, 148, 155, 199, 204, 

235, 242, 269, 272, 280, 362 

Pythagore, 109, 193, 269, 271 

réalisme structurel, 17, 306 

Riemann, 294 

Saint Paul, 270 

Senju, 330, 371 

Shiota, 331, 332, 371 

sphère, 7, 78, 79, 89, 90, 92, 93, 123, 173, 175, 

195, 196, 197, 198, 199, 247, 368 

Spinoza, 39, 43, 44, 78, 79, 99, 115, 116, 117, 

118, 119, 160, 285, 364 

stoïcisme, 37, 270, 277, 278, 279, 280, 358, 

364 

syncrétisme, 19, 204, 269, 279 

Tempier, 104, 105, 238 

Thalès, 269, 271, 275, 276, 350, 365, 370 

théologie négative, 233, 280, 368 



377 

 

Thomas d’Aquin, 10, 11, 132, 133, 134, 136, 

137, 230, 359, 360, 362, 367 

Trinité (dogme), 34, 35, 109, 132, 158, 196, 

198, 199, 247, 260 

antitrinitarisme, 33, 34, 40, 120, 158, 182, 

209, 242, 244, 257, 262, 298 

arianisme, 32, 96, 112, 164, 171, 172, 245 

consubstantialité, 33, 34, 109, 112 

Turrell, 333, 334, 335, 371 

ubiété, 302 

Virgile, 269, 271, 276, 277 

Whitehead, 314, 315, 316, 317, 318, 319 

Zénon (paradoxes de), 36, 37, 71, 144, 324 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



378 

 

Table des matières 

Résumé de la thèse .................................................................................................................... 2 

Remerciements ......................................................................................................................... 3 

Références du corpus principal et abréviations .................................................................... 5 

Introduction .............................................................................................................................. 7 

Chapitre 1 : Unité et ancestralité du savoir ......................................................................... 22 

1. L’unité du savoir ........................................................................................................ 27 

2. L’ancestralité du savoir ............................................................................................. 30 

3. Peut-on parler d’une métaphysique newtonienne ? ................................................ 40 

a. Champs et contours de la philosophie première ....................................................... 40 

b. Hors du moi : vers l’infini ........................................................................................ 43 

Chapitre 2 : L'étendue, effet émanant de Dieu dans le « De Gravitatione » ..................... 50 

1. La distinction de l’espace et du corps ....................................................................... 54 

a. L’étendue n’est ni un corps, ni une propriété exclusive du corps ............................ 55 

•  Versus la res extensa ........................................................................................ 55 

•  Versus sa conséquence sur le mouvement ........................................................ 58 

•  Versus le nullibisme ......................................................................................... 63 

b. L’espace est infini en imagination et en acte ........................................................... 64 

c. Divisibilité, impénétrabilité et tridimensionnalité ambiguë ..................................... 75 

d. Premières conclusions .............................................................................................. 80 

2. Nature et fonctions de l’espace .................................................................................. 81 

a. L’espace n’est pas l’éther ......................................................................................... 81 

b. Une échappée hors des catégories traditionnelles .................................................... 83 

•  Ni tout à fait substance, ni accident ou attribut, ni néant ................................. 83 

•  Plus substance qu’accident ............................................................................... 87 

c. Un espace désacralisé ............................................................................................... 94 

•  Un espace distinct de Dieu ............................................................................... 94 

•  Le rejet de la doctrine de l’anima mundi .......................................................... 96 

•  Une affection de tout être & un effet émanant de Dieu.................................... 97 



379 

 

3. Vers quoi fait signe le « De Gravitatione » ? ........................................................... 106 

Chapitre 3 : Simplicité et perfection de l'espace dans le manuscrit « Tempus et Locus »

 ................................................................................................................................................ 108 

1. Le temps et le lieu, affections communes de toutes les choses .............................. 114 

2. Un espace absolu qui ne dit pas son nom ? ............................................................ 121 

3. Les propriétés de l’espace universel ....................................................................... 127 

a. Du lieu à l’espace… ............................................................................................... 127 

b. …et de l’espace à Dieu ........................................................................................... 134 

4. Perfection de l’espace & perfection de Dieu .......................................................... 139 

5. L’omniprésence divine ............................................................................................. 148 

a. Des questions… ...................................................................................................... 148 

•  Sur l’éternité divine ........................................................................................ 150 

•  Sur la présence substantielle de la divinité ..................................................... 152 

b. … à la définition de Dieu ....................................................................................... 164 

c. « Ce qui existe nécessairement existe toujours et partout » ................................... 169 

6. « Tempus et Locus » : du lieu à l’espace et de l’espace à la divinité ..................... 170 

Chapitre 4 : Les Questions 28 et 31 de l'Optique : le vide, les atomes, Dieu ................... 173 

1. La Question 28 .......................................................................................................... 183 

a. De la lumière au vide ............................................................................................. 183 

b. Mécanisme et finalisme : l’unification du réel ....................................................... 187 

c. Du sensorium animal à l’espace comme sensorium de Dieu ................................. 190 

•  Le premier énoncé de l’analogie du sensorium Dei ....................................... 190 

•  Les origines possibles de cette analogie ......................................................... 192 

•  Plasticité et limite de l’analogie ..................................................................... 200 

2. La Question 31 .......................................................................................................... 203 

a. Dire et ne pas dire, un témoignage de James Gregory ........................................... 203 

b. Des atomes de matière aux forces universelles ...................................................... 204 

•  Des atomes sans force intrinsèque ................................................................. 204 

•  D’autres atomes, un autre vide ....................................................................... 207 

•  Un mouvement en déperdition, une vie en fermentation ............................... 208 



380 

 

c. Le second énoncé de l’analogie du sensorium Dei ................................................ 215 

•  Deux énoncés, une même analogie ? ............................................................. 215 

•  L’arrière-plan « picturaliste » ......................................................................... 219 

•  La critique leibnizienne .................................................................................. 222 

•  La relation de Newton à l’analogie ................................................................ 225 

d. Un espace infini, des mondes possibles ................................................................. 235 

e. De la méthode en physique à une morale religieuse .............................................. 240 

3. Vide et matière première ......................................................................................... 243 

Chapitre 5 : Le Scholie Général, dire autrement une causalité différente ..................... 246 

1. Du refus de la physique cartésienne à l’argument du Dessein ............................. 256 

2. Le vrai Dieu, les faux dieux ..................................................................................... 258 

a. Dieu, Pantokrator ................................................................................................... 258 

b. L’omnipotence, un premier attribut stratégique ..................................................... 262 

3. Dieu « durationem et spatium constituit » ............................................................... 263 

a. Une certaine causalité ............................................................................................. 264 

b. Circularité et nouvelle tentative analogique ........................................................... 266 

c. L’omniprésence substantielle de Dieu : une croyance primitive ........................... 268 

4. L’étendue de la pensée, les limites de la parole ..................................................... 281 

a. Usage et limites du discours allégorique sur Dieu ................................................. 282 

b. L’incognoscibilité de toute substance .................................................................... 283 

c. Dieu, objet de la philosophie naturelle ................................................................... 286 

5. Du spatium incréé à l’espace constitué ................................................................... 288 

Chapitre 6 : Le déploiement de l'espace ............................................................................. 293 

1. Extensio, locus, spatium : l’espace newtonien au fil du temps .............................. 295 

2. La substance, une résistance ontologique .............................................................. 305 

a. Idéalité transcendantale et champs spatio-temporels ............................................. 305 

•  La désubstantialisation kantienne de l’espace ................................................ 306 

•  L’espace de la physique contemporaine ......................................................... 311 

•  La position relationniste ................................................................................. 314 

b. Substances et essences, flux et reflux ..................................................................... 318 



381 

 

c. Les limites de la souplesse de nos représentations ................................................. 322 

3. Vivre dans l’espace, éprouver le nulle-part ........................................................... 327 

Conclusion ............................................................................................................................. 337 

Bibliographie ......................................................................................................................... 341 

Index .................................................................................................................................... 3742 

 

 

 

 


