Lu- Universite Ecole doctorale <
de Lille

es de 'Homme et de la Sociéte \

Université Lille Nord de France o

ESPACE, PHYSIQUE ET THEOLOGIE
CHEZ NEWTON

These de doctorat en philosophie

Université de Lille, France
Ecole doctorale Sciences de ’'Homme et de la Société, Lille Nord de France

UMRS8163 — Savoirs, Textes, Langage

Soutenue par Clémence SADAILLAN a Lille, le 10 juin 2022

Directeur de thése : Edouard MEHL, Professeur, Université de Strasbourg

Membres du jury :

Delphine BELLIS, Maitresse de conférences, Université Paul-Valéry-Montpellier
Steffen DUCHEYNE, Professeur, Vrije Universiteit Brussel (rapporteur)
Philippe HAMOU, Professeur, Université Paris-Nanterre (rapporteur)

Eléonore LE JALLE, Professeure, Université de Lille (présidente du jury)

Edouard MEHL, Professeur, Université de Strasbourg



Résumé de la these

« Espace, physique et théologie chez Newton »

Ce travail de thése consiste dans I’analyse d’un corpus principal choisi a I’intérieur des écrits
d’Isaac Newton (le manuscrit « De Gravitatione », le manuscrit « Tempus et Locus », les
Questions 28 et 31 de 1I’Optique et le Scholie Général des Principes mathématiques de la
philosophie naturelle). Nous partons de I’hypothése que dans ces textes, non seulement Newton
construit un nouveau concept d’espace (qui deviendra celui d’espace absolu), mais qu’il
cherche a lui donner un nouveau statut ontologique. Nous proposons donc une étude
généalogique du concept d’espace absolu en retragant Ses étapes d’élaboration et en prenant
acte de la croyance de Newton dans I'unité fondamentale du savoir et dans 1’existence d’une
prisca theologia. Ce faisant, nous nous intéressons aux discussions explicites ou implicites de
Newton avec ses prédécesseurs et ses contemporains. In fine, nous questionnons le statut
d’évidence auquel est parvenu le concept newtonien d’espace : pourquoi fait-il écho a notre
vécu de ’espace alors que la physique contemporaine 1’a désubstantialisé ?

Mots-clés : espace, lieu, catégories ontologiques, corpuscularisme, prisca theologia, physico-
théologie, vide, omniprésence divine.

« Space, physics and theology in Newton’s thought »

In this dissertation, we analyse the manuscripts « De Gravitatione » and « Tempus et Locus »
manuscript, the Queries 28 and 31 of The Opticks and the General Scholium of the
Mathematical Principles of Natural Philosophy of Isaac Newton : this constitutes our main
corpus. We start from the assumption that in these texts, Newton not only builds a new concept
of space (the idea of absolute space) but also endeavours to assign it an original ontological
status. This study is thus concerned with the genealogical study of the Newtonian concept of
absolute space. We will describe the various steps of its elaboration, keeping in mind Newton'’s
conception of knowledge as unified, and his belief in a prisca theologia. We will also consider
Newton’s explicit and implicit discussions with foregoing thinkers and with his contemporaries.
In fine, we will raise the question of how the Newtonian concept of absolute space came to be
considered as obvious in common sense: especially, how come this concept is still referred to
when we think about the way we experience space in the concrete, even though contemporary
physics have now deconstructed this concept and replaced it by the notion of space-time?

Key words : space, place, ontological categories, corpuscularianism, prisca theologia,
physicotheology, vacuum, ubiquity of God.



Remerciements

Cette thése est le fruit de quatre années de lecture, d’écriture et d’échanges nombreux, divers et

féconds.

Mes remerciements sincéres vont d’abord a Edouard Mehl, non seulement pour ses conseils

réguliers et précis, mais surtout pour sa générosité d’ame.

Je remercie les membres de mon comité de suivi de these, Eléonore Le Jallé et Steffen
Ducheyne, pour leur soutien et leur intérét pour mon objet d’étude et ma démarche. Je remercie
grandement les membres de mon jury de these pour leurs remargues, suggestions et conseils :

Eléonore Le Jallé, Philippe Hamou, Steffen Ducheyne, Delphine Bellis et Edouard Mehl.

Guidée intellectuellement, j’ai pu travailler dans de bonnes conditions matérielles grace a un
contrat doctoral accordé par I’Ecole Doctorale des Sciences de I’Homme et de la Société de

I’Université de Lille, puis cette année en tant qu’A.T.E.R a I’Université de Lille.

Treés bien accueillie et installée au département de philosophie, j’ai rencontré des personnes
sans lesquelles ni mon travail de recherche ni mon quotidien n’auraient été si doux. Pour les
discussions, les conseils, les témoignages, les pistes, les (innombrables) préts et dons de livres,
les cafés, les chips au fromage, les plaisanteries, I’amitié et 1’organisation de manifestations

scientifiques, je remercie (trés) chaleureusement :

L’ensemble des chercheur.se.s du laboratoire STL et des membres passés et actuels du
département de philosophie de I’Université de Lille, et en particulier : Marie-Laurence Khelili,
Nathalie Vannerum, Justin Duguesnoy, Caroline Taillez, Edouard Neidenberger, Marie-José
Picart, Sequoya Yiaueki, EIéonore Le Jallé, Thomas Benatouil, Cécile Lavergne, Sarah Troche,
Marion Farge, Paul Robin, Rodolphe Le Penru, Marion Pollaert, Ulysse Gadiou, Zoé
McConaughey, Claire Louguet, Shahid Rahman, Lucien Vinciguerra, Patrice Canivez, Mégane
Le Suisse, Alain Lernoult, Bernard Joly, Michel Crubellier, Stéphanie Caét, Ruth Webb,
Valentin Decloquement, Antoine Grandjean, Fatiha Isnasni et Stéphane Zygart, Certain.e.s sont
devenus de véritables ami.e.s, me faisant penser que 1’expérience de la thése ne mene pas

simplement a la production d’un savoir.

Les membres fondateurs, passés et actuels du projet « Syzetein »,



L’ensemble du personnel des bibliotheques du campus du Pont de Bois qui sont allé chercher
tant d’ouvrages dans les magasins, avec une « mention spéciale » bien-sir et de nouveau a
Caroline Taillez dont la gentillesse n’a d’égale que la patience, ainsi qu’a Frédéric Gendre et

Cyprien Cocquyt,

Un merci aux grandeurs de I’infini a I’ensemble de ma famille et en particulier & mon pere et
ma meére, a mes fréres Frangois et Jean-Marc, a tonton Jean, tata Lucette, Maryse, Marie-Lulu,
tonton Barbu, tata Annick et mes petits cousins ; & ma cousine Monique pour sa gaieté. A Astrid
pour ses relectures minutieuses du chapitre 3. A mes ami.e.s « hors des murs » de 1I’Université
de Lille : Fiona, Adelice, Hyacinthe et leurs compagnons, a Sophie L., Christophe, Guillaume,
Amandine, Line, Richard, Elise, Elyse, Peb, Aurélie, Sophie R. et Grégory. A Lilas pour son
flegme permanent. A Jeannou pour ses dessins multiples, variés et pailletés. A Philippe S. pour
la gymnastique de 1’esprit. A mon enseignant d’iaido, & mes sempai et a tou.te.s les membres
de mon dojo lillois et de celui de Bruxelles, compagnes et de compagnons d’armes et de cceur.

A mes étudiant.e.s qui m’apprennent a faire de la philosophie.

A Orb, a Sara, a Trouble-Pattes et aux créatures-nuages qui font picoter les pulls et rayonner

[’amitié.



Références du corpus principal et abréviations

Ici puis a chaque début de chapitre, nous indiquons la ou les éditions de 1’ceuvre ou du
manuscrit de Newton utilisées par défaut et 1’abréviation de celles utilisées ponctuellement.
Nous donnons a chaque fois la référence complete, puis nous abrégeons en notes de bas de page

certaines d’entre elles comme suit :

Le manuscrit dit « De Gravitatione » sera abrégé DG. L’édition de référence du
manuscrit latin est la suivante : De Gravitatione et aequipondio fluidorum, in Unpublished
Scientific Papers of Isaac Newton, A selection from Porthmouth Collection in the University
Library, Cambridge, Edited by A.Rupert Hall & Marie Boas Hall, Cambridge University Press,
Cambridge, 1978, pp. 89-121. Et nous renverrons par défaut a la version bilingue, dont la
traduction francaise est assurée par Marie-Frangoise Biarnais: De la gravitation ou Les
Fondements de la mécanique classique, traduction et notes de Marie-Francoise Biarnais, Les
Belles Lettres, Paris, 1985.

Le manuscrit dit « Tempus et Locus » sera abrégé TL. L’édition de référence du
manuscrit latin de la collection Portmouth, lot 3965, section 13, 541r-542r et 545r-546r, est la
suivante : « Tempus et locus », édité en latin et traduit en anglais dans ’article de McGuire,
James E. « Newton on Place, Time and God : an Unpublished Source », The British Journal for
the History of Science, 11, 38, 1978, pp. 114-129. Et nous utiliserons la traduction francaise de
Luc Peterschmitt suivante : « Tempus et locus (CA.1690) », traduit en francais dans Espace et
métaphysique de Gassendi a Kant (anthologie), 2013, pp. 188-191. En outre, les feuillets sont
consultables en ligne : ils ont été numérisés et rendus disponibles par la Bibliothéque numérique
de I’Université de Cambridge : http://cudl.lib.cam.ac.uk/view/MS-ADD-03965/1.

Pour les Questions 28 et 31 de 1’Optique, nous utiliserons le texte latin de 1’édition
suivante : Optice : sive de reflexionibus, refractionibus, inflexionibus & coloribus Lucis libri
tres, impensis Sam.Samith & Benj Walford, Londoni, 1706, ainsi que celui de la 4°™ édition
anglaise de 1’édition suivante : Opticks, or A Treatise of the Reflections, Refractions, Inflexions
& Colours of Light, based on the fourth edition London, preface by I.Bernard Cohen, Dover
Publications, New York, 1952. Nous croiserons également trois traductions francaises : (1)
Traité d’optique, traduction de Pierre Coste, préface de Maurice Solovine, Gauthier-Villars,
collection Les Maitres de la pensée scientifique, Paris, 1955, (2) Optique, traduction de Jean-

Paul Marat, Christian Bourgois, collection Epistémeé classiques, 1989, et (3) « Questions 28 et

5


http://cudl.lib.cam.ac.uk/view/MS-ADD-03965/1

31 (extraits) », in Espace et métaphysique de Gassendi a Kant (anthologie), traduction de Luc
Peterschmitt, 2013, pp. 192-194.

Les Principes mathématiques de la philosophie naturelle sera abrégé Principes. Nous
avons utilisé la 1 et la 3°™ éditions latines : Philosophiae naturalis principia mathematica,
1% édition par Edmund Halley, Londres, 1687 et Philosophiae naturalis principia
mathematica, Volumes | et I, the third edition (1726) with variant readings, assembled and
edited by Alexandre Koyré & |. Bernard Cohen with the assistance of Anne Whitman,
Cambridge University Press, Cambridge, 1972. Nous avons également fait usage de la
traduction latine suivante : The Mathematical Principles of Natural Philosophy and his System
of the World, translated by Andrew Motte, Translations revised, and supplied with an historical
and explanatory appendix by Florian Cajori, volumes | et Il, University of California Press,
London, 1962. Nous croisons en outre trois traductions francgaises de Scholie Général : (1) Les
Principes mathématiques de la philosophie naturelle, traduction francaise de la Marquise du
Chastellet, augmentée des commentaires de Clairaut, tomes | et Il, Librairie scientifique et
technique Albert Blanchard, Paris, 1966, (2) Les Principes mathématiques de la philosophie
naturelle, traduction, postface et bibliographie de Marie-Frangoise Biarnais, préface de Stephen
Hawking, Christian Bourgois, Paris, 1985, et (3) « Scholie général des Principes
mathématiques de la philosophie naturelle » (extrait), traduction de Luc Peterschmitt, in

Espace et métaphysique de Gassendi a Kant (anthologie), 2013, pp. 195-197.

Les références aux textes de Descartes renvoient aux volumes édités par Charles Adam
et Paul Tannery, abrégées AT et suivies du numéro de volume en chiffre romain, du numéro de

page et, accessoirement, du numéro de ligne en chiffres arabes.



Introduction

« Mesurer I’équateur, reprit le pére Zea. Autrement dit, tracer une ligne 1a ou il n’y en avait
jamais eu. Avaient-ils regardé autour d’eux, a I’extérieur ? Des lignes, il y en avait ailleurs.
De son bras maigre, il montra la fenétre, les buissons, les plantes assaillies par les insectes.

Mais pas ici !

Des lignes, il y en avait partout, dit Humboldt. C’était une abstraction. La ou il existait
I’espace en soi, il existait des lignes. »

Daniel Kehlmann, Les Arpenteurs du monde.

Le XVII¢siecle marque 1’aboutissement du processus de rupture d’avec ’aristotélisme
qui s’est engagé depuis la Renaissance — sur deux points au moins. Tout d’abord, si les théses
cosmologiques du De Caelo, de la Physique et du livre A de la Métaphysique étaient discutées
auparavant, les fondements sur lesquels elles reposaient (la finitude du monde, son unicité, sa
sphéricité, I’'immobilité de la sphere des fixes) étaient conservés, de sorte que la cosmologie
scolastique demeurait fidéle a I’axiomatique aristotélicienne. Les traductions latines d’autres
ouvrages cosmologiques grecs ainsi que leur diffusion, accélérée par le développement de
I’imprimerie, assouplissent les représentations des derniers scolastiques eux-mémes, leur
permettant de penser d’autres modeles possibles.! En paralléle de cela, les recherches théoriques
et observationnelles sur I’ordonnancement des cieux contribuent a cet assouplissement mental,
voire & un moment de grande désorientation?, et participent a I’enterrement lent mais définitif
de certaines theses. Métaphysique, calculs et données empiriques concourent a I’émergence de
nouveaux chemins dans la pensée cosmologique ; ils sont sinueux, bien que la tentation soit
grande de les regarder comme les étapes d’un processus lin€aire et globalement harmonieux.
Le cosmos de Nicolas Copernic, toujours fini et immobile en grande partie, recoit le soleil de
notre systeme en son centre et est jugé trop grand pour pouvoir étre mesuré. De cette immensité

non-mesurable a une infinité positive, il n’y avait qu’un pas — difficile mais accompli par

! Grant, Edward. Planets, Stars, and Orbs. The Medieval Cosmos, 1200-1687, Cambridge University Press, 1994,
pp. 17-29 : Edward Grant, dans le cadre d’une étude de la structure et des thématiques des études universitaires
entre le XI11¢et le XVII¢siécles, analyse le catalogue de Charles Lohr et reléve qu’entre 1200 et 1650, environ 270
textes citent, commentent ou questionnent le De Caelo. || montre alors que la grande majorité de ces textes datent
du XVI¢et du XVII¢siécles : il explique cela non seulement par ’essor de I’imprimerie et la multiplication des
écoles, mais également par le développement de systemes cosmologiques nouveaux et, pour certains, rivaux.

2 Koyré, Alexandre. « L’apport scientifique de la Renaissance », in Etudes d’histoire de la pensée scientifique,
Gallimard, collection Tel, Paris, 1973, pp. 50-60.



Thomas Digges dans sa Description parfaite des orbes célestes de 1576. Giordano Bruno lui
emboite le pas, rendant la doctrine infiniste célebre grace a sa verve poétique et violente. La
désacralisation de la sphére et du cercle suite aux travaux de Johannes Kepler sur les orbites,
ainsi que I’observation des taches solaires par Galilée ont in fine raison de la hiérarchisation
aristotelicienne du monde.

I1 s’agit également, sinon d’une rupture, du moins d’une prise de distance importante
vis-a-vis d’une certaine organisation du savoir. Tandis qu’ Aristote encourageait a distinguer les
savoirs et leurs méthodes respectives en fonction de leurs objets, les philosophes modernes
¢tablissent des ponts entre les différentes disciplines qu’ils pratiquent et théorisent. Ainsi
peuvent-ils étre en méme temps physiciens, alchimistes, mathématiciens et pétris de culture
hellénistique. A cela s’ajoute, comme le défend Amos Funkenstein, le fait que la théologie n’est
plus le domaine exclusif de gens qui en font leur métier : elle devient I’une des régions d’un
savoir idéal, général et unifié — c’est-a-dire d’un systéme d’idées qui exprime ou traduit le
systéme du monde des laics.® Pour autant, la consolidation du lien entre cette théologie séculiére
et deux autres sciences, la mathématique et la philosophie naturelle, continue de faire écho a
Aristote, qui les présentait comme trois sciences théoriques.*

Selon Aristote, la théologie est supérieure a ses sceurs parce qu’elle s’éléve au niveau
de I'universel. Cette primauté est reconduite par et dans le systéme de représentations chrétien :
la philosophie naturelle est conditionnée par les principes théologiques et les dogmes religieux.
La nature témoigne de 1’action d’une divinité créatrice et transcendante. Celle-ci n’est ni un
principe qui germerait continlment depuis I’intérieur des étres naturels, ni un moteur immobile
qui, ne s’aimant que lui-méme, ferait tourner le monde sans y préter attention, ni encore un
artisan qui pétrirait la matiére en prenant pour modéles des archétypes qui existeraient déja.
Creatrice, cette divinité est a I’origine d’une nature dans laquelle elle intervient encore, soit
sous la forme de miracles, soit sous la forme de régulations ponctuelles mais ordinaires.
Immatérielle, elle ne se fond pas ou ne s’incarne pas dans sa propre création : le monde n’est
pas un gigantesque corps dont elle serait 1’ame. Pourtant, comme Dieu est dit immense et
omniprésent. Il doit donc étre 1a, dans le monde, d’une maniére ou d’une autre. Il faut alors
essayer de penser un lien, celui d’une quasi union, entre ces deux entités fondamentalement
différentes. Sous quelle modalité Dieu est-il présent au monde ou dans le monde ? Y est-il

comme le sont les corps ou comme le seraient d’autres substances spirituelles telles que les

3 Funkenstein, Amos. Theology and the scientific imagination from the Middle Ages to the seventeenth century,
Princeton University Press, Princeton, 1986, pp. 3-9.
4 Aristote. Métaphysique, livre E.



ames ou les anges ? Est-il 1a (in ubi) en étant quelque part (in loco) ? S’il occupe un lieu, quel
est-il ? Et s’il n’en occupe pas, comment est-il 1a malgré tout ?

Si le monde est une totalité finie, I’immensité divine — I’un des attributs principaux du
Dieu chrétien — peut étre interprétée sur le mode strictement métaphorique : Dieu est grand mais
son immensité ne peut pas étre épuisée dans 1’étroitesse du cosmos. Autrement dit, I’'immensité
divine ne renvoie pas a une grandeur mesurable et ne peut donc pas étre circonscrite a I’intérieur
d’un lieu. Dieu ne serait donc pas dans un lieu bien qu’il doive étre présent pour pouvoir exercer
sa toute-puissance. Cela rejoint 1’idée selon laquelle la création divine est un acte extérieur a
Dieu qui, d’une certaine maniere, créé un monde hors de lui. Le développement du concept
d’infini, que ce soit dans le champ de la mathématique ou dans celui de 1’astronomie, introduit
une difficulté supplémentaire pour penser cette présence puisqu’il tend a rapprocher ou, au
contraire, & mettre en concurrence deux objets infinis. Si Dieu est immense et que I’univers est
positivement infini, cela signifie que I’'immensité divine et ’infinit¢é mondaine pourraient se
télescoper au point de fusionner. Dieu serait alors étendu dans sa création. Mais si on maintient
un écart a la fois ontologique et hiérarchique entre un Dieu créateur et immatériel et un univers
créé et matériel, alors on parvient a I’énoncé contradictoire selon lequel deux infinis pourraient
cohabiter et interagir.

C’est dans ce contexte qu’émerge 1’idée selon laquelle il existerait un milieu distinct des
corps qui I’occupent : ce milieu serait un espace, plus ou moins vide, qui serait semblable a un
espacement entre les lieux occupés par des corps, ou qui Serait sous-jacent aux corps et aux
lieux qu’ils occupent. Dans le premier cas, il s’agirait d’un milieu non-continu puisqu’il
n’existerait que dans les interstices des corps ; sa présence serait corrélée a I’absence, par
endroit, de corps. Dans le second cas, il s’agirait d’une entité a proprement parler, c’est-a-dire
d’un étre qui conserverait une existence et une unité, qu’il y ait ou non des corps. C’est cette
possibilité qui va étre enrichie au cours du temps. Comme le montre Alexandre Koyré®, cette
nouvelle entité, pourvue d’une existence en elle-méme et indépendante des corps, n’est
toutefois pas apparue d’entrée de jeu. Elle est le fruit d’une histoire que les philosophes
médiévaux vont, pour certains et dans une veine anti-aristotélicienne, faire remonter a la chéra
du Timée. Il y aurait quelque chose d’un genre particulier dans lequel pourraient se mouvoir les
corps et qui ne serait pas tout a fait, voire pas du tout, matériel. Mais avant d’en arriver la du
coté de la philosophie naturelle, on trouve les prémisses d’une telle entité dans les stratégies

théologiques proposées pour penser I’omniprésence et I’immensité divines. Parmi elles, il y a

5> Koyré, Alexandre. Du monde clos a ['univers infini. Gallimard, collection Tel, Paris, 1973.



I’hypothése de D’existence d’espaces imaginaires. Cette idée d’espace imaginaire est
profondément ambiglie puisque, si a priori ces espaces ne peuvent pas exister hors de la
pensée’, elle a acquis une forme de réalité au XVI1I¢siécle.” Dans cette conception réaliste, les
espaces imaginaires seraient situés hors du plan du cosmos et existeraient sur un mode virtuel.
Dans ces espaces, parce qu’ils sont immatériels et donc indivisibles, il serait alors possible de
placer Dieu.

L’espace imaginaire est un outil conceptuel qui permet de concevoir une présence
substantielle de Dieu au monde tout en évitant de le circonscrire : en ce sens, il peut appuyer la
tradition thomiste lorsque, a la suite de la Somme théologique®, elle propose de distinguer
I’omniprésence divine de la présence de 1’ame dans le corps d’une part, et de la présence des
corps dans un lieu d’autre part. Attardons-nous un instant sur ces deux modes de présence afin
de mieux comprendre ce que Thomas d’Aquin entend lorsqu’il parle de la présence divine.

Une ame est circonscrite a ’intérieur des limites d’un corps mais elle n’est pas
localisable puisqu’il n’est pas possible de lui assigner une figure et des limites déterminées. Un
corps n’est pas seulement circonscrit dans un lieu mais aussi localisable puisque sa figure,
déterminée, correspond aux limites du lieu dans lequel il se trouve. En outre, on sait que I’ame
est la parce qu’elle agit sur le corps : sa présence s’induit par sa puissance, conformément a
I’adage aristotélicien selon lequel une substance doit étre présente pour pouvoir agir. La
présence de I’ame dans le corps n’a pas a étre substantielle : il suffit qu’elle soit per potentiam.
En revanche, on sait qu’un corps est 1a parce que, méme s’il est passif, il peut étre vu ou touché.
Sa présence circonscrite, identifiée au lieu qu’il occupe, est de 1’ordre de I’évidence sensible et

ne s’indexe pas sur son éventuel pouvoir d’action.

6 A la fin de I’ Analytique des principes de la Critique de la raison pure et aprés avoir établi que le concept d’aucun
ou de rien (Nichts) est un concept sans objet, auquel ne correspond aucune intuition, Kant distingue quatre
catégories du rien : 1) I’ens rationis, qui est un concept vide puisque sans objet, 2) le nihil privatum, qui est I’objet
vide ou le manque d’un concept (comme 1’ombre ou le froid), 3) I’ens imaginarium, qui est une intuition vide
d’objet mais conditionnant la possibilité d’intuitionner des objets, et 4) le nihil negativum, qui seul est impossible
puisqu’il renvoie aux objets contradictoires (comme une figure rectiligne de deux cotés, pour reprendre un autre
exemple donné par Kant). Au sujet de 1’ens imaginarium, Kant renoue avec sa définition de I’espace et du temps
purs comme conditions et formes de I’intuition. Oublions le temps et concentrons-nous sur ’espace : il est en train
de faire de I’espace, en tant qu’il est une forme a priori de I’intuition, un étre imaginaire. L’espace est donc
imaginaire en ce qu’il est une intuition qui ne renvoie a aucun objet et, dans le méme temps, ¢’est justement ce qui
permet la possibilité-méme d’intuitionner le divers phénoménal. Ainsi I’histoire de la notion d’espace imaginaire
connait-elle une postérité inattendue. Kant lui confére donc une forme d’idéalité, niant par la qu’il puisse se
prévaloir d’une forme de réalité. Voir : Kant, Emmanuel. Critique de la raison pure, traduction et présentation par
Alain Renaut, Flammarion, collection GF, Paris, 2006, pp. 327-328.

" Ce que réfute fermement Descartes, qui distingue dans les Principes de la philosophie, Il, 22, des espaces
imaginaires, propres a la pensée, et des espaces imaginables, qui sont bel et bien réels.

8 Thomas d’ Aquin. Somme théologique, tome I, Question 8, articles 3 et 4.

10



Le modele thomiste de la présence divine est d’une troisiéme sorte. Premiérement, Dieu
n’est pas situé¢ puisqu’il est partout. Le fait qu’il soit partout découle du fait que son immensité
va de pair avec un autre de ses attributs : son omnipotence. L’acte de création et la création
continuée ne sont donc possibles que si le créateur est directement en relation avec ce qu’il crée
ou avec ce qu’il modifie. Deuxiéemement, bien que présent et actif partout, il ne peut pas étre
circonscrit puisque son immensité dépasse toute borne, a la fois physique et intelligible.
Troisiemement, il faut tenir compte du fait que puisque Dieu n’est nulle part précisément tout
en étant fondamentalement unifié, il doit étre tout entier partout.®

Dans ce systéme de représentations, une solution conceptuelle est envisageable : si on
suppose 1’existence d’un espace imaginaire et indivisible, alors on peut concevoir un Dieu qui
lui soit coextensif sans étre étendu, qui soit présent comme une totalité dans un espace qui, de
facto, ne comprend aucune partie.

Mais I’idée d’espace imaginaire pose probléme. Non seulement le cosmos éclate — pour
reprendre les mots d’Alexandre Koyré — mais il gagne aussi en homogénéité. La these des lieux
naturels se désagrége tandis que 1’hypothése héliocentrique est mise a I’index de la science.
Méme si la res extensa cartésienne contribue dans une certaine mesure a maintenir soudées la
matérialité et I’étendue, les deux idées sont progressivement désolidarisées. Elles vont jusqu’a
devenir, chez certains philosophes, deux caractéristiques qui coexistent sans nécessairement
s’impliquer. La disparition du lieu aristotélicien et 1I’émergence d’un espace distinct des corps
rendent I’hypothése des espaces imaginaires superflue. En effet, si ce nouvel espace est d’une
nature plus mathématique que physique, s’il n’est donc pas matériellement divisible et peut
contenir, en puissance du moins, une infinité¢ de figures matérielles ou intelligibles, alors il n’est
plus besoin d’y superposer un autre espace indivisible. Le concept d’espace imaginaire patit du
rasoir d’Ockham : il est une entité dont on peut et on doit se passer.

Néanmoins, la construction d’un nouveau concept d’espace, a laquelle a contribué celui
d’espace imaginaire, continue de poser deux difficultés qui sonta la fois théologiques,
mathématiques et physiques. Sa nature n’est en effet pas plus facile a circonscrire que celle de
I’espace imaginaire : ni substance dans un sens fort (a savoir comme un étre pleinement réel,
indépendant et actif), ni corps matériel, ni attribut d’une substance, il n’est pas évident de le

classer dans une catégorie ontologique préexistante. De plus, il présente la double particularité

% « Quia quotcumque loca ponantur, etiamsi ponerentur infinita praeter ista quae sunt, oporteret in omnibus esse
Deum : quia nihil potest esse nisi per ipsum. Sic igitur esse ubique primo et per se convenit Deo, et est proprium
ejus : qui, quotcumque loca ponantur, oportet quod in quolibet sit Deus, non secundum partem, sed secundum
seipsum. », écrit Thomas d’ Aquin dans I’article 4 de la Question 8.

11



d’étre en partie géométrique, dans un cadre euclidien qui n’admet que des points d’épaisseur
nulle, et d’étre pourtant capable d’accueillir des corps physiques, mondains et divisibles partes
extra partes. Cette double nature reconduit donc le probléme du mode de présence de Dieu :
placer Dieu dans cet espace plut6t que dans le monde des corps, ¢’est encore prendre le risque
de I’étendre et de le rendre divisible.

Sur un plan plus épistémologique, ce nouvel espace conduit & méler la physique et la
géomeétrie. Il n’est pas un objet qui pourrait étre étudié, selon un certain angle, par la
mathématique et, selon un autre angle, par la physique. Il est un objet physico-mathématique —
premier objet peut-étre de la physique moderne. La science physique devient en effet a
proprement parler mathématique en combinant les données empiriques et les formules
algébriques. Grace a ses nouveaux principes mathématiques, la philosophie naturelle gagne en
rigueur démonstrative et en pouvoir prédictif. Mais elle ne peut le faire qu’en supposant
I’existence de cet espace — et d’un temps tout aussi homogene qui s’écoule dans I’ensemble de
I’univers, en-dessous et au-dessus de 1’orbite de la lune terrestre. Cet espace a la méme fonction
qu’un repére orthogonal : il permet de situer les corps et de calculer la direction et la vitesse de
leurs translations. Le physicien moderne est comme le géomeétre qui a d’abord devant les yeux,
avant toute figure, une page blanche mentale ou de papier. C’est en ce sens que ce nouvel espace
est le premier objet — premier au sens d’antérieur et au sens de fondamental — de la nouvelle
physique. L’espace leibnizien comme ordre et agencement des corps qui coexistent est
abandonné ou résorbé a I’intérieur de cet espace qui existe en lui-méme.

La physique moderne est donc newtonienne : newtonienne d’abord en tant qu’elle obéit
a ’axiomatique proposée par Newton dans les Principes mathématiques de la philosophie
naturelle. Newtonienne, au sens ensuite ou ce sera celle, exclusive, de tous les physiciens et
physiciennes occidentaux jusqu’au début du XX°siécle. Et cette physique repose sur cet espace,
théorisé et présenté par Newton comme « absolu ». Elle admet son existence comme une
évidence. Elle admet sa nature a la fois physique et géométrique parce que ¢’est justement cela
qui lui permet de calculer les mouvements des corps selon des lois aussi universelles que celles
qui s’appliquent dans un plan euclidien. L’étude du mouvement des corps ainsi que les
disciplines jusqu’alors considérées comme des branches de la seule mathématique — telles que
I’optique et I’astronomie — sont ainsi réunies comme les régions d’un seul et méme empire. Ce
faisant, la physique moderne admet egalement que 1’espace absolu sort de la classification
ontologique habituelle tout en présupposant qu’il est bel et bien quelque chose. L’évidence de
I’existence de 1’espace newtonien et 1’évidence de son épaisseur ontologique ont joué un role

si important dans I’histoire de la philosophie naturelle puis de ce qu’on a appelé « la physique »,

12



qu’elles ont sans doute constitué le principal obstacle épistémologique — au sens de Gaston
Bachelard'® — a la compréhension de la théorie de la relativité générale. La reprise par Einstein
de I’idée de champ et la relativisation de I’espace absolu et euclidien sont au début apparu
comme des vues de I’esprit, fantasques, voire dérangeantes. Apres tout, I’espace n’est-il pas
quelque chose ?

La physique newtonienne d’aprés Newton a progressivement minimisé ou oublié,
sciemment ou non, la diversité des enjeux a I’origine de la construction, par Newton, du concept
d’espace absolu. Seule est restée, dans 1’opinion courante, I’idée qu’il s’agissait de mieux
calculer le mouvement des corps matériels. Qu’il ait pu répondre a des enjeux autres, cela
semblait aux yeux des héritiers de la scission entre la physique et la métaphysique, sinon
absurde, du moins anecdotique.

Ce travail propose de reprendre I’analyse a nouveaux frais, en lisant les textes de
Newton tels qu’ils sont, pour eux-mémes, et en réinscrivant la pensée newtonienne de 1I’espace
a Dintérieur de leur contexte et par rapport aux discussions — de philosophie naturelle, de
théologie, d’ontologie et, dans une moindre mesure, de mathématique — qui I’ont précédée.
C’est dans cette perspective que nous relirons certains philosophes que Newton cite directement
ou vers lesquels il fait signe, que ce soit pour s’en revendiquer ou pour s’y opposer. Parmi ses
prédécesseurs, il y a Descartes, Aristote, Lucrece, Platon, Patrizi, Gassendi ou encore Kepler ;
parmi ses contemporains, il y a More, Cudworth ainsi que Boyle. Il ne s’agira pas de se
demander quel type d’enjeux a pu étre plus important que les autres : il s’agira plutt de donner
a voir le contexte intellectuel dans lequel le concept d’espace absolu, qui a été 1’un des outils
principaux de la physique moderne, a été élaboré. Le choix de cette approche découle de la
lecture de philosophes et historiens des sciences déja cités — Alexandre Koyré, Edward Grant,
Amos Funkenstein — au rang desquels nous trouvons également Ernst Cassirer, Betty Jo Teeter
Dobbs et Gérard Simon. En plus de la maniére qu’ils ont en commun de resituer les
philosophies, leurs présupposés et leurs problémes a I’intérieur de la philosophie, toutes et tous
montrent que 1’enthousiasme et la rigueur peuvent travailler ensemble. Pour paraphraser
Descartes dans I’article 72 des Passions de [’dme, il faut rapporter ’intensité de I’admiration et
la passivité dans laquelle elle peut nous maintenir a 1’étonnement que la rencontre d’un objet
nouveau suscite. Si la réputation galvaudée ou vague d’une pensée ancienne chatouille notre

esprit, il ne faut pas s’arréter a ce ressenti premier mais s’accoutumer a cette pensée afin de la

10 Bachelard, Gaston. La Formation de [’esprit scientifique, Vrin, Paris, 2011.

13



comprendre dans la mesure du possible et, éventuellement, d’en juger la valeur a ’aune de ses
propres conséquences.

La pensée newtonienne se développe dans un univers intellectuel ou 1’approche
mécaniste des phénomenes naturels, la théorie héliocentrique et I’infinité du monde sont
désormais généralement acceptées. La fracture telle qu’elle est consommeée a notre époque entre
la physique, la métaphysique et la théologie n’a pas encore donné au savoir le sens plus étroit
d’une science qu’on voudrait complétement démonstrative, sans relation avec la foi et dénuée
—en apparence du moins — de tout axiome métaphysique. La pensée newtonienne navigue donc
entre des champs que nous avons tendance a voir aujourd’hui comme distincts mais qui, a
I’époque, communiquent et s’entremélent. C’est a I’intérieur de ces nceuds que Newton
commence a élaborer la définition d’un nouvel objet, que nous appelons par commodité
« espace », mais qui s’écarte des concepts qui lui préexistent et qui n’est pas non plus 1’espace
au sens contemporain d’espace-temps. Cette construction remonte au manuscrit du « De
Gravitatione » et se clot avec la seconde version du Scholie Général des Principes
mathématiques de la philosophie naturelle. Entre temps, nous trouvons des textes qui font
mention de ’espace (le Scholie des Définitions est le plus connu d’entre eux) mais qui ne se
proposent pas d’en définir la nature et les propriétés. Les textes dans lesquels Newton s’y
efforce explicitement sont le manuscrit « Tempus et Locus », les Questions 28 et 31 de
I’Optique et le Scholie Général : ils montrent qu’au fil du temps Newton a poursuivi une
réflexion qui, bien que répondant a des enjeux divers, ressort fondamentalement de 1’ontologie.
Si nous reprenons d’Alexandre Koyré I’idée que la Renaissance a ét¢é un moment de grand
bouleversement parce que 1’ontologie aristotélicienne dépérissant, les frontiéres entre les
différentes modalités d’existence se sont trouvées gommeées, alors nous pouvons supposer que
la tentative de Newton de conférer une définition a 1’espace est 1’'une des tentatives de la
modernité pour asseoir de nouveau la pensée scientifique sur un socle solide. Cependant la
chose n’est pas aisée puisque Newton doit tenir ensemble plusieurs réquisits qui, chacun, pose
probleme.

Premi¢rement, 1’espace doit étre quelque chose et non plus une propriété de la matiére.
Cela signifie qu’il doit étre pourvu d’une densité ontologique supérieure a celle que les
traditions aristotélicienne et cartésienne lui conferent. Cette densité ontologique s’accompagne
d’une forme d’indépendance. La difficulté principale apparait deés qu’il s’agit de trouver une
categorie ontologique qui corresponde a cela. Si les classifications ont été affinées durant le
Moyen Age, elles reposent ultimement sur quelques catégories générales seulement. La

propriété ou I’attribut (de Dieu ou de la matiére) sont exclus, et le néant n’est pas envisageable

14



puisqu’il s’agit justement de faire entrer I’espace dans le champ de I’étre. Reste la substance —
mais de quelle substance parle-t-on ? N’y a-t-il qu’une seule substance, prise dans un sens fort,
qui serait le statut d’agents, pourvus d’une indépendance, voire d’une autonomie par rapport a
tous les autres étres ? Ne se hisse au rang d’une telle substance qu’un Dieu cause premiére et
cause de lui-méme. Ne pourrait-on alors pas subdiviser la catégorie, comme cela a souvent été
fait a partir de la méthode aristotélicienne qui veut qu’une chose puisse se dire en plusieurs
sens ? Or il n’est jamais mention d’une telle subdivision dans les écrits de Newton : tout porte
a croire donc qu’il est important pour lui de maintenir I’unicité du concept de substance. Nous
retrouvons la nécessité d’un assouplissement de la pensée dont nous parlions plus tét : il faut
forger une nouvelle catégorie ontologique.

Deuxiémement, les propriétés rattachées a une telle catégorie ne doivent pas étre celles
qui sont propres et exclusivement propres a la seule substance admise par Newton — Dieu. Il va
donc s’agir, a I’intérieur du champ ontologique, de concilier des théses théologiques et des
théses de philosophie naturelle. 1l y a des points qui ne poseront pas probléme : par exemple,
I’agentivité divine ne peut pas étre concurrencée par un espace de toutes facons immobile et
passif. Les deux points qui cristallisent la difficulté sont son infinitude et son éternité.

D’une part, la question de I’infinitude renoue avec celle que nous évoquions plus haut,
a savoir celle qui portait sur la relation des deux entités infinies que sont le dieu chrétien et
I’univers des modernes. En choisissant de ne pas suivre la voie d’une spatialisation de Dieu et
d’une déification de I’espace dans laquelle Henry More s’est engagé, Newton devra établir des
critéres permettant de distinguer 1’espace de Dieu. Il devra ce faisant repenser également le
mode de présence et le mode d’action de Dieu dans le monde.

D’autre part, la question de 1’éternité de 1’espace amene a interroger son origine et son
rapport a la création. Si I’espace était un produit du Fiat, il ne pourrait pas étre considéré comme
ce dans quoi la création est faite. Mais puisque Newton lui accorde 1’éternité, cela signifie qu’il
est antérieur a la création — le produit et ’acte. Dire cela dans le cadre de la mythologie
chrétienne revient soit a ouvrir la possibilité qu’il puisse y avoir eu une création d’avant la
création, soit — et c’est une hypothése plus radicale — a supposer que des entités existent sans
avoir été causees par la seule entité dont le christianisme postule 1’éternité, a savoir Dieu. Cela
signifie qu’en plus de repenser le rapport de I’espace aux étres créés et situés, Newton doit
penser un mode de production de I’espace différent de celui des (autres) créatures.

Troisiémement, il faut que ce nouveau concept d’espace réponde au projet d’une
refondation mathématique de la philosophie naturelle et qu’il serve ainsi de socle a ce qui sera,

a partir de 1a, appelé la physique moderne. Ainsi doit-il permettre de superposer le niveau de la

15



géométrie euclidienne (et cavaliérienne) et le niveau, empirique, de 1’étude du mouvement des
corpuscules et des corps complexes. Il ne s’agit donc plus seulement de penser dans le méme
temps I’ensemble des corps et des fluides plus ou moins subtiles (le monde) et la présence
divine. Il s’agit d’ajouter dans 1’équation 1’existence d’un espace en partie mathématique et
dans lequel existe a la fois de la matiére et des figures géométriques. En un sens, c¢’est un pas
supplémentaire dans la direction ouverte par le Timée et reprise, entre autres, par Kepler. Il
consiste dans une objectivation de la mathématique qui quitte 1’esprit du mathématicien pour
entrer dans le monde observable. Cette objectivation ne transforme toutefois pas les formes
mathématiques en archétypes qui existeraient par eux-mémes et auxquels participeraient les
corps. C’est en vérité une objectivation qui réunit, sur le méme plan, sans hiérarchie
ontologique, la mathématique et la physique empirique. Des lors, cet espace est aussi, dans une
certaine mesure, I’univers lui-méme.

Ces difficultés s’entremélent et ’hypothése a 1’origine de cette nouvelle lecture des
textes newtoniens se fonde sur une hypothése plus originaire selon laquelle, fidele a une certaine
conception du savoir, Newton cherche a les résoudre de la maniére la plus économique possible.
Les différentes propriétés qu’il octroie ou 6te a ’espace, celles encore qu’il amende, tentent de
concilier deux grands enjeux : la préservation d’une certaine définition de Dieu (une substance
unique, indivisible, omniprésente et agissante) et la recherche d’une nouvelle axiomatique pour
la physique mathématique. C’est a partir d’eux que se comprend la réflexion ontologique de
Newton, qu’elle se manifeste dans sa recherche d’une nouvelle catégorie ou dans 1’utilisation
du raisonnement analogique.

Cette lecture est tributaire des recherches newtoniennes, majoritairement anglo-
américaines ou écrites en langue anglaise, qui courent du milieu du XX° si¢cle jusqu’a
aujourd’hui. Ce travail a donc aussi pour objectif de faire connaitre ces recherches, nombreuses
et vivantes au public frangais. La plupart d’entre elles abordent le concept newtonien d’espace
a partir du prisme de I’une des activités du savant, qu’il s’agisse de sa philosophie naturelle
(Andrew Cunningham), de sa pratique alchimique (Betty Jo Teeter Dobbs, William Newman),
de sa théologie (Stephen Snobelen) ou encore de son rapport aux auteurs du passé (James
McGuire, Piyo Rattansi). A ces références s’ajoutent, du coté belge et francais, le travail de
traduction de Marie-Francoise Biarnais, 1I’édition de plusieurs textes religieux de Newton par
Jean-Frangois Baillon, les analyses de I’analogie du sensorium Dei qui heurta tant Leibniz par
Philippe Hamou et I’étude érudite des références explicites ou implicites du Scholie Général

par Steffen Ducheyne.

16



La plupart de ces recherches adoptent I’angle de 1’histoire de la philosophie ; d’autres,
comme celles d’Andrew Janiak, d’Hylarie Kochiras, de Max Jammer, d’Howard Stein ou
encore d’Edward Slowik, y superposent une analyse plus directement métaphysique et font le
lien entre la philosophie newtonienne et la philosophie contemporaine de I’espace. Si les
travaux de ces chercheurs sont importants pour cette étude, c’est dans la mesure ou celle-ci
propose d’associer aux efforts de recontextualisation et de description de 1’émergence d’un
concept, I’effort de réflexion ontologique qui se poursuit, de nos jours, dans les discussions
entre les partisans d’une position substantialiste, les partisans d’une position relationniste de
I’espace et ceux qui défendent un réalisme structurel.

Puisque ce qui nous intéresse au premier chef, ¢’est d’observer et d’analyser la maniére
dont se construit, dans le temps, le concept newtonien d’espace, nous suivrons la chronologie
du corpus principal. Avant de nous y plonger, un premier chapitre posera les fondements de la
conception que se fait Newton du savoir. Il va s’agir de prendre acte de 1’unité du savoir qu’il
postule puis d’en comprendre les motivations. Nous partirons des « Régles pour bien
philosopher » qui ouvrent le troisieme livre des Principes mathématiques de la philosophie
naturelle et nous interrogerons le lien que Newton établit entre la physique et la mathématique.
Nous verrons donc en quoi ce lien est la traduction, sur le plan de la connaissance, de sa
conception d’une nature simple, économe et conforme a elle-méme. Cette unité ne réside pas
seulement dans ’intrication de la physique et de la mathématique mais comprend en Veérité
I’ensemble des domaines de recherche de Newton, et c’est dans cette mesure que nous
analyserons le rapport éventuel que cette unité du savoir entretient avec sa croyance dans
I’existence d’une prisca theologia. Cela nous permettra de tester 1'une des hypothéses qui
guident ce travail : nous questionnerons I’importance que peuvent avoir cette croyance et les
recherches sur I’histoire des religions qui en découlent dans la construction de I’idée d’espace
absolu. En plus de permettre la fondation d’une nouvelle physique, d’asseoir 1’omnipotence
divine et de contraindre a repenser le mode de présence de Dieu, I’idée d’espace traduirait le
souci de déblayer les principes et les dogmes d’une religion primitive pervertie au cours des
siecles.

Le premier texte que nous lirons in extenso est le « De Gravitatione », écrit dans les
années 1660 tandis que Newton découvre en méme temps la philosophie cartésienne et la
critique du « nullibisme » qu’Henry More formule a son encontre. Ce manuscrit, et le scholie
dans lequel il consiste principalement, montre d’abord que Newton reprend a son compte la
définition de I’é¢tendue de More. C’est cette définition qu’il oppose a la res extensa cartésienne,

jouant un héritage contre un autre. Toutefois, alors que More donne a son concept d’étendue

17



une fonction métaphysique parce qu’il permet de réinclure Dieu (et les autres substances
spirituelles) dans le monde créé, nous verrons que pour Newton il s’agit d’un choix qui est a la
fois métaphysique et physico-mathématique. La res extensa, parce qu’elle identifie 1’étendue et
la matiére et parce qu’elle consiste en une unique étendue continue de laquelle le vide est exclu,
empéche de penser et de calculer le mouvement des corps. Corrélativement le vide apparait,
non pas seulement comme une entité qui existerait a part entiére, mais aussi comme une
condition nécessaire pour que les corps puissent se mouvoir et pour qu’on puisse déterminer
leurs trajectoires et leurs vitesses. L’étendue cartésienne, en se centrant sur une certaine idée de
la matiére, permet de rompre avec une conception du monde qui le pensait a partir de sa forme.
Elle participe d’une déconstruction de sa perfection supposée : la science n’a plus, pour
reprendre I’antique formule, a « sauver les phénomeénes » pour sauver, en arriére-plan, la forme
parfaite du monde. Le monde n’est pas, pour Descartes, 1’alliance d’une matiére et d’une forme
(sphérique) : il est I’ensemble d’une étendue dénuée de toute qualité seconde et dans laquelle
les mouvements tourbillonnaires découpent temporairement les figures des corps individuels.
Mais si elle permet ce nouveau rapport de la science a son objet, I’étendue cartésienne est aussi
un concept étriqué qui, selon Newton, fait en vérité obstacle au progreés de la science et évacue
Dieu hors du monde. Dans la mesure ou Newton désolidarise 1’espace de la matiére, nous nous
demanderons s’il n’est pas, finalement, en train de reconduire un modele ancien récusé par le
cartésianisme.

Bien que Newton poursuive sa critique de la res extensa, il refuse cependant
d’emprunter le chemin ouvert par More quand celui-ci, dans I’Enchiridion Metaphysicum,
insiste a tel point sur la ressemblance entre Dieu et I’espace qu’il semble les identifier. Nous
verrons que dés le « De Gravitatione », Newton rejette une telle identification, affirmant
explicitement qu’il s’agit de deux entités distinctes I'une de I’autre. C’est dans cette perspective
qu’il adjoint un certain nombre de propriétés a I’espace et qu’il ne lui accorde ni le statut de
substance, ni celui d’accident. Nous analyserons la réutilisation d’un terme scolastique, celui
d’ « affectio » : s’agit-il d’une simple reprise ? ou de la création d’une nouvelle catégorie
ontologique ? si c’est cela, Newton donne-t-il des indices sur la maniére dont elle pourrait
s’intégrer aux cotés des catégories plus habituelles ?

A ce remploi, Newton accole 1’idée selon laquelle I’espace serait un « effet émanant »
de Dieu. Que signifie cette reprise d’une structure émanative, propre au néoplatonisme ? Que
dit-elle du mode de production de I’espace par rapport a celui des autres créatures ? En outre,
comment comprendre qu’elle accompagne 1'usage de I’affectio? Les deux expressions

peuvent-elles s’éclairer 1’'une, ’autre ?

18



Le « De Gravitatione » est souvent étudié pour lui-méme, en tant que texte anti-
cartésien, ou dans son rapport aux autres textes plus connus que sont les Questions de 1I’Optique
et les Principes mathématiques de la philosophie naturelle. Cependant, avant d’en venir a ces
textes, le chapitre 3 sera consacré a 1’analyse exhaustive d’un autre manuscrit, tres peu étudié,
nomme « Tempus et Locus », et dont il nous semble que I’importance a été négligée jusqu’a
présent. 1l a été publié pour la premiere fois en 1978 par James McGuire dans sa version
originale latine et accompagnée d’une traduction et d’un commentaire en anglais. A I’heure
actuelle, il a fait I’objet d’une unique traduction francaise, celle de Luc Peterschmitt, publiée
en 2013. C’est un manuscrit qui témoigne d’une plus grande maturité¢ de par son organisation
interne et la précision de son vocabulaire. On y trouve surtout la manifestation flagrante d’un
syncrétisme semblable a celui des néoplatoniciens de Cambridge, ainsi que des principes
théologiques qui renvoient a la prisca theologia telle que Newton I’expose dans ses écrits
religieux. C’est ce manuscrit qui, tout particulierement, conforte notre hypothese de
I’importance de sa croyance dans cette religion primitive dans le processus de conceptualisation
de I’idée d’espace. En gardant cela a I’esprit, nous comparerons le statut et les propriétés que
Newton accorde a 1’espace dans « Tempus et Locus » par rapport au statut et aux propriétés
qu’il lui attribue dans le « De Gravitatione ». Ainsi verrons-nous que 1’idée d’espace n’est pas
tout a fait la méme entre les deux. Parmi les modifications qui lui sont faites, nous nous
attarderons sur 1’analyse théologico-mathématique du lien entre I’infinité et la perfection, sur
I’abandon de toute référence a une structure émanative et sur 1’ajout, au rang des propriétés de
I’espace, de I’extréme simplicité.

« Tempus et Locus » est un texte ouvertement métaphysique. Les Questions 28 et 31 de
1’Optique font davantage le lien entre la notion d’espace et les travaux de philosophie naturelle
de Newton. Ces deux Questions se répondent et présentent chacune une formulation de
I’analogie dite du sensorium Dei, rendue célébre par la dispute entre Leibniz et le porte-parole
de Newton, Samuel Clarke. Le chapitre 4 s’attardera a les étudier dans leur entiéreté a chaque
fois pour ne pas separer ces analogies, souvent prises pour elles-mémes, de 1’argumentation
dans laquelle elles s’ins¢rent.

Le début de chacune de ces Questions manifeste 1’union, dans la pensée newtonienne,
de I’approche mécaniste de la nature propre a la modernité et d’un finalisme explicitement
assumé. Si le philosophe naturel étudie une nature dont il suppose qu’elle suit des régles
constantes, il regarde dans le méme temps 1’agencement des corpuscules et leur disposition au
sein de I'univers comme le résultat d’un plan divin. A cela s’ajoute le fait que, pour Newton,

Dieu vient compenser une déperdition continue de la quantité globale du mouvement qui agite

19



I’'univers. Cette physico-théologie s’exprime pour la premiére fois dans un ouvrage publié, et il
sera intéressant de croiser ces passages avec la correspondance que Newton eut avec Richard
Bentley. Ces Questions ont également en commun de permettre de mieux comprendre ce que
Newton entend lorsqu’il parle de cette matiere a laquelle il refuse de réduire ’espace. 1 n’y a
pas, comme ¢’était le cas chez Descartes, une étendue matérielle, continue et indéfinie, mais
une quantité limitée de corpuscules qui s’agencent et se dispersent dans un univers trés vide et
infini, sous I’action de forces qui leur sont extérieures.

C’est dans ce paysage d’ensemble que s’inscrivent les deux formulations de ’analogie
du sensorium Dei. Nous faisons le choix de ne pas les lire depuis le point de vue leibnizien mais
a partir de ce que nous aurons appris du « De Gravitatione » et de « Tempus et Locus ». Il
s’agira en outre de s’interroger sur les différentes fonctions du raisonnement analogique et de
voir laquelle Newton lui reconnait ici. L hypothése qui guidera cette analyse sera la suivante :
si Leibniz voit dans I’analogie du sensorium Dei une maniére de faire de Dieu une anima mundi,
c¢’est non seulement parce qu’il refuse de donner une forme de réalité a I’espace (et au temps),
mais également parce qu’il n’accorde pas la méme fonction a I’analogie. Ainsi leur désaccord
se comprend-t-il a deux niveaux : sur le fond, certes, mais aussi sur la structure logique de
I’argument. Si Leibniz comme Clarke discutent du fond, il nous semble que ni ces deux
interlocuteurs ni les commentateurs de cette discussion n’ont remarqué ce hiatus formel. Nous
défendrons la these selon laquelle, si I’analogie du sensorium Dei attire 1’attention par son
étrangeté, elle peut étre résorbée a I’intérieur d’un projet plus vaste qui consiste a penser et a
dire différemment la relation de Dieu au monde. Elle y participe au méme titre qu’y
participaient, dans les deux manuscrits précédents, les remplois de 1’émanation
néoplatonicienne et du terme d’affectio.

Le chapitre 5 s’intéressera au Scholie Général des Principes mathématiques de la
philosophie naturelle, et ce en lisant en paralléle le Scholie des Définitions. Le Scholie Général
est tres théologique, plus que ne 1’est « Tempus et Locus », parce qu’il est plus centré sur
certains attributs de la divinité newtonienne que sur I’espace a proprement parler. Cependant
Newton, faisant disparaitre toute trace de 1’analogie des Questions, propose a la place et
discretement une nouvelle fagcon de concevoir le mode de production ou de causation de
I’espace. Il s’agit donc d’un texte qui, certes, s’attache bien moins que les autres a développer
une ontologie de I’espace mais qui s’intéresse davantage a comment I’espace advient a 1’étre. |l
répond ainsi a un passage, unique dans 1’ceuvre de Newton, qui se trouve dans le « De
Gravitatione » : Newton y écrivait, sans ’expliciter, que 1’espace était «increé». En le

présentant comme un effet émanant de Dieu, il le maintenait a 1’écart et soumis au pouvoir

20



divin. La solution n’était toutefois pas satisfaisante compte tenu de I’attachement trés marqué
de Newton a 1’unicité de la substance divine — et de fait, elle fut évacuée. En écrivant dans le
Scholie Général que Dieu ne crée pas mais constitue 1’espace et le temps, Newton propose une
nouvelle analogie, ancrée cette fois-ci dans le champ des affaires politiques humaines, et semble
faire de I’espace le résultat d’un décret divin. En somme, le Scholie Général poursuit — et clot
— sa réflexion sur I’entrée de 1’espace dans le royaume de 1’étre, comme un étant (presque) a
part entiére. Et avec lui se clot 1I’étude du corpus de premiére main.

Le chapitre 6 répond a deux finalités conjuguées. Il fait le point, en les comparant, sur
les différentes tentatives de Newton pour penser le statut ontologique de 1’espace, en lui-méme,
par rapport a la matiére et par rapport a Dieu. Nous établirons en paralléle la liste des propriétés
qu’il propose tout au long de son ceuvre et regarderons lesquelles il abandonne, lesquelles il
amende et lesquelles il conserve telles quelles. Tout cela servira a rassembler, en une vision
d’ensemble, les analyses menées dans les chapitres précédents pour déterminer, in fine, ce
qu’est I’espace absolu.

Mais I’histoire, pourrait-on dire, ne s’arréte pas la. Bien que I’espace absolu ait pati du
fossé grandissant a partir du XVI11°siécle entre la science et la métaphysique, bien qu’il ne soit
plus congu aujourd’hui que comme 1’un des axiomes de la physique newtonienne, il est devenu
dans le champ de la philosophie contemporaine la figure de proue ou la pomme de discorde des
discussions sur la nature et la réalit¢é de I’espace. Si la mort de Leibniz a mis fin a la
correspondance avec Clarke, la philosophie kantienne a ouvert un nouveau chemin en proposant
une conciliation puis un dépassement des theses leibniziennes et des theses newtoniennes, puis
la discussion a été pleinement relancée au début du XX° siécle suite a I’entrée sur scéne de la
théorie de la relativité générale. Elle se poursuit de nos jours, et si les partisans d’une conception
substantiviste paraissent oublier parfois que Newton refuse le statut de substance a 1’espace et
si toute divinité soit souvent absente des édifices argumentatifs, ils se revendiquent néanmoins
de la conception newtonienne qui pose 1’espace comme quelque chose distinct de la matiére
qu’il accueille et des mouvements qui I’agitent. Face a eux, des relationnistes nient I’existence
d’un espace qui se tiendrait, seul, dans 1’étre. Essayant de prendre du recul par rapport a cette
alternative, dont une analyse détaillée demanderait un travail de plus longue haleine, nous avons
fait le pari de prendre une voie moins conceptuelle et, en quelque sorte, plus charnelle : nous
avons taché de prendre au sérieux le vécu d’un espace qui subsiste sous la matiére des corps et
sa traduction artistique. L’hypothése a laquelle ouvre cette voie est celle de 1I’éventualité, pour
I’ontologie, de se nourrir des expériences vécues afin de préciser ou de diversifier les catégories

dans lesquelles elle essaye de ranger le réel.

21



Chapitre 1

Unité et ancestralité du savoir

« ... car il faut bien finir par passer d’une topographie a une démarche. »

Gerard Simon, Structures de pensée et objets de savoir chez Kepler.

Tout individu est le fruit de son époque et en porte les marques. Ce qui peut paraitre sinon
étrange, a tout le moins étranger a notre pensée contemporaine, s’inscrit dans un ensemble de
représentations, prises elles-mémes dans une histoire. La relation que Newton entretient a la
connaissance résulte d’une certaine représentation du savoir dans 1’Angleterre de 1’époque
moderne. Le savoir est alors désigné sous le nom tres général de philosophie, et on y trouve des
sciences qui n’en seront bientdt plus — telle que 1’alchimie — ainsi que des sciences en cours de
construction — telle que la physique mathématique. Sa partie métaphysique peut, sur le papier,
étre divisée en deux branches : d’une part I’ontologie, d’autre part la théologie. Dans les faits,
dans I’Europe chrétienne de 1I’époque, les deux se mélent. La lumiére naturelle accompagne la
foi et contribue a donner une valeur d’évidence a I’existence d’une divinit¢ unique et
transcendante. Réciproquement, Dieu concourt a fonder le savoir humain et la théologie cherche

a se maintenir a la fois comme la colonne vertébrale et 1’horizon de la science moderne.

Si le XVII¢ siécle marque le début d’une désolidarisation progressive de la philosophie
premiére et de la philosophie naturelle d’avec la théologie, les choses restent en 1’état chez
Newton. Tres religieux depuis 1’enfance, introduit aux théses des néoplatoniciens de Cambridge
lors de ses premiéres années a Trinity College, et soucieux d’inscrire — de fondre peut-étre — sa
pensée dans le fleuve du temps, Newton cherche une vérité divine et primitive que le sable des
siecles aurait recouverte. Tous les moyens sont bons pour atteindre cette vérité : la
mathématique, la physique, la pratique alchimique et I’exégése des prophéties bibliques. Ces
différents pans de sa recherche, aussi hétérogenes qu’ils paraissent aujourd’hui, participent de
la méme exigence et d’une certaine représentation de la nature et de I’'univers. L unicité de la

verité vers laquelle ils font signe provient in fine de I’unicité de Dieu.

22



Pour partie, la nature newtonienne se télescope avec celle de Galilée : elle est écrite en
langage mathématique, et le physicien doit asseoir ses observations et ses démonstrations sur
des équations. L’universalité a laquelle la mathématique prétend lorsqu’elle parle de la nature
fonde ainsi I’universalité des lois qui régissent les mouvements des corps. Il n’y a qu’une seule
nature, qui suit les mémes régles. Le travail du physicien doit s’y conformer, comme Newton
le montre dans les « Régles pour bien philosopher » qui ouvrent le livre 111 des Principes

mathématiques de la philosophie naturelle :
REGLE 1

Les causes de ce qui est naturel ne doivent pas étre admises en nombre
superieur a celui des causes vraies ou de celles qui suffisent a expliquer les

phénomeénes de ce qui est naturel.

Les philosophes disent surtout : la nature ne fait rien en vain ; et se fait en
vain ce qui se fait par plusieurs causes et qui peut se faire par moins de
causes. En effet, la nature est simple et n’est pas prodigue en causes

superflues des choses.
REGLE 2

Ainsi, il faut assigner les mémes causes aux effets naturels de méme genre,
autant que faire se peut. Telles sont la respiration dans [’homme et la béte ;
la chute des pierres en Europe et en Amérique ; la lumiere d 'un feu de cuisine

et celle du Soleil ; la réflexion de la lumiere sur la Terre et sur les planétes.
REGLE 3

Les qualités des corps qui ne peuvent étre ni augmentées ni diminuées, et qui
appartiennent a tous les corps sur lesquels on peut faire des expériences

doivent étre considérées comme les qualités de tous les corps en général. [...]
REGLE 4

En Philosophie expérimentale, les propositions que [’on réunit par induction
a partir des phénomenes doivent étre tenues pour vraies, puisque des
hypothéses contraires ne leur font pas obstacle, soit précisément soit

approximativement, jusqu’a ce que se présentent d’autres phénomenes qui,

23



soit les rendent plus précises, soit les affranchissent d’exceptions. Il faut
procéder ainsi pour qu’une épreuve donnée par induction ne soit pas

anéantie par des hypothéses.!

Dans I’ensemble, ces régles mettent 1’accent sur le présupposé selon lequel la nature
agit toujours le plus simplement possible. Comme le philosophe naturel doit imiter son objet, il
lui faut procéder avec la plus grande simplicité en attribuant, dans la mesure du possible, les
mémes causes a des effets semblables et en universalisant ses propositions dans les limites
extensibles de son expérience. Par ailleurs, les phénoménes doivent étre pris pour ce qu’ils
sont : a la fois des contenus d’expérience dont la science vient révéler les lois, et des criteres
qui valident ou infirment ses conclusions inductives. Steffen Ducheyne!? remarque une
inflexion dans 1’énoncé de la Regle 2 entre la premiére et la troisieme édition des Principes
mathématiques de la philosophie naturelle, dont la traduction de Marie-Francoise Biarnais ne
rend pas compte. Dans la premiére édition, quand la reégle 2 était encore désignée comme une
« hypothése », Newton écrit :

Ideoque effectuum naturalium ejusdem generis esedem sunt cause.

Dans la troisieme édition, il modifie 1’énoncé comme suit :

Ideoque effectuum naturalium ejusdem generis eadem assignandae sunt

causae, quatenus fieri potest.

Steffen Ducheyne montre que la reformulation de cette regle la fait passer d’une description
ontologique a une proposition épistémologique. La question n’est plus de dire que la nature agit
toujours simplement, mais d’enjoindre son lectorat a procéder d’une certaine maniére et
toujours de cette maniére-la quand il s’agit de faire des inductions. Comment interpréter cette
modification, non seulement de 1’énoncé de la régle 2, mais avant tout du point de vue adopté
par Newton ? Comment comprendre cet effacement du niveau ontologique ? Nous pouvons
poser deux hypothéses, que viendront conforter les chapitres qui suivent. Les Principes
matheématiques de la philosophie naturelle sont un ouvrage de philosophie naturelle, qui pose
des régles de méthode et en révéele la fécondité via en particulier la démonstration de la

gravitation universelle. Nous pourrions avancer comme premier ¢lément d’explication le souci

1 Newton, Isaac. Les Principes mathématiques de la philosophie naturelle, traduction, postface et bibliographie
de Marie-Francoise Biarnais, préface de Stephen Hawking, Christian Bourgois, Paris, 1985, pp. 76-79.

12 Ducheyne, Steffen. « Les Regulae philosophandi d’Isaac Newton », Revue Belge de Philologie et d Histoire,
90-4, 2012, pp.1193-1207.

24



newtonien de cloisonner les différents champs de sa pensée vis-a-vis de son public : ainsi
Newton aurait-il fait de ce livre — a D’exception du Scholie Général — un ouvrage
d’épistémologie, a I’attention d’un public réduit parce que compétent a la fois en philosophie
naturelle et en mathématique. En outre, et cela entre en résonnance avec un passage de 1’Optique
sur lequel nous nous attarderons dans le chapitre 4 de cette these, en admettant que la nature
puisse ne pas toujours agir simplement et conformément a elle-méme, Newton laisse une place
a I’action divine. C’est une hypothése que nous pouvons tenir au sujet du postulat newtonien
selon lequel la quantité totale de mouvement dans 1’univers diminuerait au fil du temps : cela
contraint a penser une réintroduction ponctuelle de mouvement qui ne peut résulter que d’une

intervention divine.

Bien qu'il soit I'un des peres de la physique dite mathématique, Newton accorde une
primauté aux faits dans 1'ordre de la découverte et dans 1'ordre de 1’exposition : ¢’est dans ces
deux sens qu’il est I’une des figures majeures de I’empirisme anglais. Cette attention aux faits
se retrouve également dans sa méfiance fameuse vis-a-vis des hypothéses au sujet de la cause

de la gravité, dans le Scholie Général qui clot I’ouvrage :

Quant a la raison de ces propriétés de la gravité, je n’ai pu encore la déduire
des phénoménes, et je ne forge pas d hypothéses'®. En effet, tout ce qui n’est
pas déduit des phénomenes doit étre appelé hypothése et les hypothéses,
qu’elles soient métaphysiques, physiques, se rapportant aux qualités occultes

ou mécaniques, n’ont pas de place en philosophie expérimentale®.

... ainsi que dans la Question 28 de 1’Optique :

[...] le grand but qu’on doit se proposer dans [’étude de la Nature, c’est de
raisonner sur les phénomenes sans le secours d’aucune hypothese, de
déduire les causes des effets, jusqu’a ce qu’on Soit parvenu a la Cause

premiére, qui est trés certainement non mécanique.®

Faisons pour I’instant abstraction de ce refus d’un mécanisme strict. Au sujet des
hypotheses, il s’agit de tirer les lecons des erreurs du passé et de ne pas tordre les faits afin

qu’ils correspondent a des hypothéses admises sans fondement empirique. En ce sens, Newton

13 « hypotheses non fingo »

Y bid., p. 117.

15 Newton, Isaac. Optique, traduction de Jean-Paul Marat, Christian Bourgois, collection Epistémé classiques,
1989, pp. 317-318.

25



présente la mathématique comme 1’auxiliaire, et non pas le socle, de la physique. Cela se lit
clairement dans la Préface de la premiére édition des Principes mathématiques de la
philosophie naturelle :

Tandis que les Anciens ont fait le plus grand cas de la mécanique dans
l’investigation des choses de la nature (selon le garant qu’en est Pappus), et
que des auteurs plus récents ont entrepris, aprés rejet des formes
substantielles et des qualités occultes, de ramener les phénoménes de la
nature a des lois mathématiques, on se propose, dans ce traité, de
perfectionner, par la mathesis, la mécanique, en tant que celle-ci se rapporte
a la philosophie. Les Anciens, il est vrai, constituérent une double
mécanique : la rationnelle qui procéde rigoureusement par voie
démonstrative et la pratique. A la pratique se rapportent tous les arts
manuels desquels la mécanique a principalement tiré son nom. Mais, comme
les artisans ont coutume d’opérer peu exactement, on en est venu a distinguer
toute la mécanique de la géométrie de sorte qu’on rapporte tout ce qui est
exact a la géométrie et tout ce qui [’est moins a la mécanique. Cependant, les
erreurs ne viennent pas de [’art mais de ceux qui le pratiquent. Un
mécanicien est d’autant plus imparfait qu’il opere avec une moindre
exactitude et il est le plus parfait de tous s’il est capable d’opérer avec la
plus grande exactitude. Car, les descriptions et des lignes droites et des
cercles sur lesquelles la géométrie est fondée concernent la mécanique. Ces
lignes, la géométrie n’enseigne pas a les décrire, mais elle les postule. [...]
Certes, decrire des droites et des cercles constitue bien des problémes mais
ils ne sont pas géométriques. De la mécanique, on tire leur solution ; la
géométrie enseigne le parti a tirer des problémes mais ils ne sont pas
géomeétriques. De la mécanique, on tire leur solution ; la géométrie enseigne
le parti a tirer des problémes résolus et elle se vante de prouver tant avec si
peu de principes tirés d’ailleurs. Elle est donc fondée sur la pratique
mécanique et n’est rien de plus que cette autre partie de la mécanique

universelle ot ['on propose et démontre [’art de mesurer avec rigueur.*®

18 Principes, Op.cit., pp. 19-20.
26



Physique et mathématique sont les deux parties, intrinsequement liées, qui constituent la
mécanique universelle. Les erreurs de la mécanique s’expliquent par le manque d’application
du savant, et dans tous les cas ce n’est pas la certitude, mais la plus grande exactitude, qui est
visée. L’entendement humain est limité, les bornes de 1’expérience aussi, et I’'universalisation
des lois de la nature ne se justifie que grace a la simplicité de la nature constatée seulement a
notre échelle. La mathématique vient donc épauler les observations et les expérimentations,
formulant dans un langage clair et univoque les problémes rencontrés et les solutions
avancées.!’ C’est pourquoi, dans une lettre du 11 juin 1672 au sujet de ses recherches en

optique, Newton écrit a Oldenburg :

| said indeed that the Science of Colours was Mathematicall & as certain as
any other part of Optiques ; but who knows not that Optiques & many other
Mathematicall Sciences depend as well on Physicall Principles as on
Mathematicall Demonstrations : And the absolute certainty of a Science

cannot exceed the certainty of its Principles.'®

Néanmoins, alors que Newton affirme non seulement la nécessité de fonder la science physique
sur I’empirie, mais aussi celle de se garder de formuler des hypothéses métaphysiques, sa
démarche repose sur I’existence d’un Dieu immatériel et transcendant et sur des axiomes dont
nous verrons, au cours de cette étude, qu’ils ne se réduisent nullement a une démarche de type

positiviste.

1. L’unité du savoir

D’aucuns pourraient dire que ce n’est pas parce que Newton marie la physique et la
mathématique que 1I’ensemble de ses recherches forme un tout unifié. En effet, il parait difficile
pour nous de nous représenter que des recherches qui n’ont ni les mémes objets ni le méme
degré de scientificité puissent étre entreprises par une méme personne et dans le méme but. En

outre, il est indéniable que Newton cloisonne ses travaux : non seulement il les classe dans des

17 « In the words of Foucault, science in the seventeenth century exchanged « similitudes » in nature for the precise
comparison of « sameness and difference ». No longer were natural phenomena to symbolize and reflect each
other and that which is beyond them : the symbolic-allegorical perception of nature as a network of mutual
references was discarded as a source for protracted equivocation. [...] Things ceased to refer to each other
intrinsically by virtue of their « participation in » and « imitation » of each other. Only language was henceforth
to refer to things and to constellations of things in a system of artificial, univocal signs, such as mathematics. The
ultimate prospect of science was a mathesis universalis — an unequivocal, universal, coherent, yet artifical
language to capture our « clear and distinct » ideas and their unique combinations. », Funkenstein, Amos.
Theology and the scientific imagination from the Middle Ages to the seventeenth century, Op.cit., pp. 28-29.

18 |ettre a Oldenburg du 11/06/1672, The Correspondence of Isaac Newton, Volume | : 1661-1675, éditée par
H.W.Turnbull et la Royal Society, Cambridge University Press, Cambridge, 1959, p. 187.

27



cahiers thématiques, mais il ne porte a la connaissance du grand public que ses démonstrations
et ses théses en physique et en mathématique : ne furent publiés de son vivant que 1’Optique,
les Principes mathématiques de la philosophie naturelle et I’Arithmetica Universalis. Le De
Motu fut seulement envoyé a Halley ; la Méthode des fluxions, le « De Gravitatione », les
manuscrits et traductions de manuscrits alchimiques, ainsi que les textes sur 1’histoire des
religions et sur la méthode d’analyse des prophéties ne furent pas publiés de son vivant. Discret,
il eut des correspondants privilégiés avec lesquels il échangea sur plusieurs années, et répugna
a entrer dans les controverses publiques.® Alors : Isaac Newton, ce génie des mathématiques,
aurait-il eu plusieurs vies ? Ou bien aurait-il eu un goat immoderé pour le secret ? Si c’est le
cas, serait-ce son travail dissimulé qui serait le ceeur véritable et la clé de sa pensée ? Dire cela
reviendrait a dévaloriser tout ce que Newton a accepté de diffuser de son vivant. De plus, ses
démonstrations mathématiques et ses expériences chimiques et physiques ne furent pas des

occupations superficielles, bien au contraire, puisqu’elles coururent sur plusieurs décennies.

Le critére qui permet de comprendre pourquoi Newton cloisonne les différents pans de ses
recherches consiste moins dans I’importance qu’il accorde a ses propres travaux, que dans celle
qu’il accorde a la maniere dont ils pourraient étre recus par la communauté scientifique et
religieuse de son temps. En ce qui concerne son engagement alchimique, il faut se déprendre
de I’image d’Epinal que nous pouvons avoir aujourd’hui : a I’époque, il ne s’agit ni d’un grand
secret ni d’une pratique exceptionnelle. Avant de gagner une signification plus ou moins
ésotérique, les symboles alchimiques renvoient d’abord a des opérations faites sur la maticre et
a ses réactions : combustion, évaporation, oxydation, etc. Newton lit et recopie des manuscrits
alchimiques, travaille & son four, les mains dans la cendre et le mercure, et prend des notes sur
ses propres expériences. S’il ne publie aucun traité sur la question, c’est peut-étre parce qu’il

n’aboutit a rien qu’il pourrait faire valoir publiquement.

En Vérité, les recherches de Newton empietent les unes sur les autres lorsque nous les lisons
attentivement : par exemple, et nous y reviendrons, 1’éther fait écho au principe végétatif de
I’alchimie, et I’espace absolu renvoie a une certaine conception de I’omniprésence divine. Les

differentes disciplines — physique, mathématique, théologie et alchimie — ne se fondent pas en

19 Avec des variations en fonction des périodes, ses correspondants épistolaires principaux sur plusieurs années
sont Oldenburg, Huygens, Boyle, Locke, Fatio de Duillier, Halley, ainsi que Conduitt. Malgré sa répugnance
envers les disputes publiques, il accepte toutefois d’échanger (longuement) avec Hooke, ainsi qu’avec Leibniz via
Fatio de Duillier et Clarke. Par ailleurs, dans la deuxiéme partie de sa vie, il rencontre régulierement Gregory, qui
rédige des memorenda de leurs entretiens.

28



une seule, mais sont comme autant de portes d’entrée vers une verité primitive postulée. Comme

le résume clairement Betty Jo Teeter Dobbs dans The Janus faces of genius :

His goal was Truth, and for that he utilized every possible resource.?

Au fil de la lecture de ses textes publiés, de ses manuscrits et de ses carnets de prise de notes,
nous découvrons un édifice ou chaque discipline répond aux autres. Les cloisonnements
consciencieux qui les séparent en apparence sont sans doute et a la fois des signes de prudence,
voire de pudeur, et des moyens pratiques pour structurer ses propres recherches et y naviguer
plus facilement. Newton, et cela se voit au demeurant dans sa maitrise de la mathématique, est
un esprit rigoureux et méthodique. S’il avait abordé péle-méle et en méme temps tous les objets
auxquels il s’intéressait, il y a fort a parier qu’il serait parvenu a moins de résultats, ou plus
laborieusement. Si cela peut sembler trés anecdotique, il est pourtant remarquable qu’il ait mis
en place tres jeune son systéme de carnets thématiques — a I’intérieur desquels, en outre, il avait
noté avant toute lecture des entrées. Ces carnets lui servaient de guide de lecture et montraient
qu’il n’entrait pas dans ses lectures avec une forme de légereté ou d’insouciance. Au contraire,
il faisait partie de ces chercheurs qui, d’emblée, se demandent ce qu’ils pourraient trouver et
tracent une sorte de carte a priori dans laquelle s’organisent ensuite les connaissances qu’ils
accumulent. A nos yeux, cette méthode de lecture n’est pas un détail biographique insignifiant :
chez un penseur qui a si peu parlé de lui et qui n’a pas €crit de discours de la méthode, c’est une
porte d’entrée pour saisir la maniére dont il pensait et dont il concevait, en arri¢re-plan, la
structure du savoir. Son effort pour délimiter ses recherches en fonction de leurs objets et de
leurs méthodes s’apparente a son effort pour organiser ses lectures. Il ne permet pas d’inférer
que Newton distingue véritablement ses champs de recherche. Comme ce travail le démontrera,
la circulation des mémes présupposés, le partage des mémes finalités et 1’inscription explicite
de Newton dans I’histoire d’une prisca theologia vont en vérité dans le sens d’une conception

unitaire de la connaissance.

Cette conception, tout en accomplissant le projet des néoplatoniciens de Cambridge,

s’oppose a la traditionnelle séparation aristotélicienne des sciences.?! Rappelons briévement

2 Dobbs, Betty Jo Teeter. The Janus faces of genius : the role of alchemy in Newton’s thought. Cambridge
University Press, Cambridge, 1991, p. 7.

2L |liffe, Robert. « Abstract considerations : disciplines and the incoherence of Newton’s natural philosophy »,
Studies in History and Philosophy of Science, Part A, volume 35, Issue 3, 2004, pp.427-454 : dans cet article,
Robert Iliffe prend position contre cette lecture unifiante des textes newtoniens, principalement en rappelant que
Newton a été éleve d’Isaac Barrow, qui insistait beaucoup sur I’importance de séparer les disciplines et sur le rle
fondamental que doit avoir la mathématique par rapport a I’observation des phénoménes. Non seulement Newton
a aussi été 1’éléve des néoplatoniciens de Cambridge, qui optaient au contraire pour une approche syncrétique de

29



que pour le Stagirite, les principes auxquels nous parvenons par 1’expérience sont chacun
propres a une science en particulier.??2 Une démonstration se compose des axiomes dans lesquels
elle s’enracine, du genre auquel ces axiomes appartiennent, et de la conclusion a laquelle elle
parvient.?® Elle ne peut prétendre a la validité que si, parmi les régles logiques auxquelles elle
doit obéir, elle utilise les axiomes et les principes appropriés a 1’objet qu’elle étudie. A cela
s’ajoutent des modes de démonstration propres a chaque champ du savoir. Ceux-ci renvoient,
en derniére instance, a une représentation d’un monde sensible composé d’étants, certes agencés
en une totalité, mais qui restent essentiellement hétérogenes. Cette conception ontologique et
épistémologique ancienne se retrouve a la Renaissance et a I’époque moderne chez certains
philosophes. Elle sert a 1égitimer leur approche du réel, voire le réle prévalent qu’ils peuvent
tout de méme accorder, comme Descartes le fait par exemple avec la mécanique?, a certaines
sciences. D’autres ont tiché, en se revendiquant du platonisme?, de mettre en avant
I’importance d’une science particuliére, la mathématique, dont le mode¢le serait celui de la
scientificité la plus grande et devrait étre le critere pour déterminer si une science en est
vraiment une.?® Or la science moderne consiste dans une poursuite du geste aristotélicien, et
atteint son point d’acmé de nos jours via I’extréme spécialisation a laquelle parviennent de
nombreux chercheurs et chercheuses. En un sens, et en adoptant un regard rétrospectif, Newton
apparait a la fois comme 'un des péres fondateurs de la physique moderne en tant qu’il la
mathématise en profondeur et comme un scientifique curieux de tout, désireux de faire feu de
tout bois afin d’atteindre son but. Ce but consiste dans le fait de se rapprocher de la divinité et,

ce faisant, de renouer avec une sagesse ancestrale et mythologique.

2. L’ancestralité du savoir

Pour Newton, Dieu est au fondement du monde, comme cause effective premiere et toujours

agissante depuis la création. Par conséquent, 1’étude de la nature conduit a 1’élaboration d’une

la connaissance humaine, mais tout en donnant un socle mathématique a la nouvelle physique, il a aussi montré
I’importance de I’observation et de 1I’expérimentation.

22 Aristote. Premiers Analytiques, 46a15-30.

23 Aristote. Seconds Analytiques, 75a40-75b10 ; puis sur le rapport entre les principes communs et les principes
propres : 75b35-76a15.

24 Descartes en effet s’appuie sur la conception aristotélicienne dans les Principes de la philosophie afin, d’abord,
de minimiser le caractére novateur que ses objecteurs pourraient lui reprocher (partie 1V, article 200 : AT, IX,
318). En arriére-fond, ce geste permet de donner a la mécanique des lettres de noblesse en la réintégrant a la science
physique : toutes deux concourent & étudier les principes communs aux choses naturelles et aux choses artificielles
sans que cela remette en question la régionalisation aristotélicienne des sciences (partie 1V, article 203 : AT, IX,
321-322).

% En particulier du Timée et de ’analogie de la ligne dans le livre VII de la République.

% C’est ce qu’on lit par exemple chez John Dee au XVI¢ siécle, dans la préface de sa traduction des Eléments
d’Euclide.

30



physico-théologie. En ce sens, Newton ne se distingue guere de la grande majorité des penseurs
qui ’ont précédé et de ceux qui lui sont contemporains : qu’on pense par exemple a Robert
Boyle, pour qui la physique est la meilleur maniére de réhabiliter une preuve physique, et qu’il
juge plus solide, de I’existence de Dieu.?” En plus de cette intrication de la physique et de la
théologie, la pensée newtonienne se construit sur I’idée selon laquelle il existerait un savoir
primitif et authentiqguement vrai. Sa véracité découlerait immediatement de Dieu mais serait
sans cesse en danger a cause du temps et de la tendance idolatre de I’humanité. Compte tenu de
son origine et de sa source divines, ce savoir est identifié a une religion primitive, une prisca
theologia. Newton a écrit plusieurs manuscrits sur 1’histoire de cette religion, sur ce qu’elle fut
et sur les corruptions qui la recouvrirent.?® Dans « L’Origine des religions », Newton la fait

reposer sur I’utilisation du feu :

[...]lareligion consistant a sacrifier par le feu était en usage avant le déluge.
Car il semble que telle ait été la religion de Cain et Abel quand ils offrirent
les premiers fruits de leur moisson et de leur troupeau, et par conséquent il

semble qu’elle ait été instituée par Dieu a ’origine.?®

Et plus loin :

[...]on placait le feu au centre des Prytanées. Et de méme que le Tabernacle
était un symbole des cieux, de mémes les Prytanées chez les paiens. Les cieux
tout entiers étaient considérés comme le vrai Temple de Dieu et par
conséquent, pour qu’'un Prytanée puisse mériter le nom de Temple de Dieu,
on le fagonnait en sorte qu’il représente, de la maniere la plus appropriée, le
systeme complet des cieux. Rien ne peut étre plus rationnel que ce point de

religion.®

Dans I'Antiquité grecque, le Prytanée est un batiment représentant le ceeur politique de chaque
cité. Il symbolise le foyer commun a I'ensemble des citoyens et il endosse en outre une fonction

religieuse puisque le Prytane, le feu qui y brlle, honore la déesse Hestia. Newton le considere

27 Boyle, Robert. « Bulletin cartésien XXXII Centre d’Etudes Cartésiennes/Centro di Studi su Descartes € il
Seicento dell’Universita di Lecce, Bibliographie internationale critique des études cartésiennes pour 1’année
2001 », traduction de Philippe Hamou, Archives de Philosophie, tome 67, 2004, pp. 147-198.

28 Newton, Isaac. Ecrits sur la religion, traduction de Jean-Frangois Baillon, Gallimard, collection Tel, Paris, 1996.
2 « Origine des religions », lbid., p. 61.

%0 1bid., p. 66.

31



dans une perspective exclusivement spirituelle, en affirmant qu’il s'agirait de I’une des traces

de cette ancienne religion.

Cette mise en rapport de la prisca theologia avec I’utilisation d’un feu rituel peut faire
penser a I’héliolatrie, relativement courante dans les premiers temps du christianisme.
L’admiration pour I’astre solaire renvoie, du c6té de la civilisation romaine, au culte du Sol
Invictus qui, aprés un déclin progressif, disparait au V¢ siécle de notre ére.3! Si le symbole du
soleil trouve une postérité dans le christianisme,*? Newton refuse explicitement de souscrire au
culte du soleil ou de quelque autre astre, comme on le lit dans le premier chapitre du manuscrit

intitulé « Chronologie des anciens royaume... » :

Il est fait mention dans le Livre de Job, chap.1 vers.5 et chap.31, de diverses
Lois et de différents préceptes qui composaient la Religion Primitive, comme
de ne pas blasphémer le Nom de Dieu ; de ne pas adorer le Soleil, la Lune ;

de s abstenir de |’homicide [...].%

Newton parle d’un culte primitif par le feu, et non pas d’un culte du feu : il ne s’agit donc pas
d’une réminiscence ou d’une réactualisation de 1’héliolatrie. En ce sens, Sa croyance dans une
prisca theologia ne doit se comprendre que dans le contexte plus large de son adhésion a
I’arianisme, qui postule I’unicité absolue de la divinité et refuse le dogme de la Trinité.3* 1l ne
saurait y avoir de deification des astres ou des éléments : rien, pour Newton, ne peut faire
concurrence, et encore moins étre consubstantiel, au Dieu de 1'Ancien Testament. L’existence
des prytanées anciens fait sans doute écho a I’importance du feu et de la chaleur dans ses

manipulations chimiques® : I’alchimiste, parfois appelé le « philosopher by fire », est celui qui

31 Hijmans, Steven. « Sol Invictus, The Winter Solstice, and the Origins of Christmas », Mouseion, 111, volume 3,
2003, pp. 377-398.

32 « The adoption of this formerly polytheist symbolism is not limited to Judaism. In early Christian art we find the
same use of the busts of the sun and the moon, flanking crucifixion scenes as well as other major events in the life
of Christ, such as his baptism. In short, the most prolific imagery related to Sol (and Luna) treats the sun not as a
god but as a symbol, and despite the polytheistic religious source of the anthropomorph iconography employed,
the actual cosmic-symbolic connotations of this imagery were so well understood that it could be employed without
significant variations by pagans, Jews, and Christians alike. », Ibid., p. 395.

33 Newton, Isaac. Ecrits sur la religion, Op.cit., p. 76.

34 Dans 1’« Origine des religions », Newton propose une hypothése pour comprendre ce glissement depuis
I’utilisation des astres pour adorer Dieu jusqu’a I’adoration des astres pour eux-mémes : « Or, selon moi, la
corruption de cette religion se produisit de la maniére suivante. D’abord, comme la composition des cieux,
consistant dans le Soleil, la Lune et les Etoiles, était représentée dans les Prytanées comme le vrai temple de la
Déité, les hommes furent progressivement entrainés a porter vénération a ces objets sensibles et ils finirent par les
adorer en tant que siege visible du divin. », Ibid., p. 69.

35 Sur le plan chronologique, I’intérét de Newton pour I’histoire des religions et de la prisca theologia date des
années 1660 et correspond justement a 1’époque ou il s’engage dans la pratique alchimique. Cette pratique est
attestée dés 1669, année ou il installe un laboratoire d’alchimie dans les sous-sols de Trinity College, sans doute
suite a sa fréquentation de Robert Boyle et des membres du cercle de Hartlib, que connaissaient bien Isaac Barrow

32



apprend a utiliser le feu afin de séparer les matériaux sans les brdler. Aux yeux de Newton, il y

a donc peut-étre une continuité dans les deux usages du feu.

Les autres caractéristiques qu’il attribue a cette prisca theologia sont les régles qu’elle
enjoint & suivre. Il y en a deux : d’une part, les hommes doivent faire preuve de justice et de
charité les uns par rapport aux autres et, d’autre part, ils doivent étudier la nature. La religiosité
et la morale s’accompagnent donc de la recherche de la connaissance, et c’est pour cela que la
prisca theologia est « la plus rationnelle de toutes » les religions.®® Nous pourrions dés lors en
conclure qu'il s'agit moins d'une religion a strictement parler, entendue comme un corps
structuré de dogmes collectifs, que d'un ensemble de principes theologiques qui reposent autant
que la foi que sur la lumiere naturelle. C’est ce qui conduit Jean-Frangois Baillon, dans la
présentation des Ecrits sur la religion, a dire de la théologie newtonienne qu’elle est un

« intellectualisme » :

Comme Locke et comme Toland, Newton écarte du domaine de la théologie
chrétienne tout ce qui heurte ou choque la raison. Plus largement, il loue la

religion primitive pour son caractére rationnel.%’

C’est dans ce contexte que nous pouvons comprendre I’intérét de Newton pour 1’histoire du
christianisme et son adhésion a I’antitrinitarisme, auquel il s’ intéresse au début des années 1670.
Tous deux procédent d’une obligation a laquelle Newton aurait di se soumettre : apres avoir
obtenu en 1668 la chaire de mathématique lucasienne a la suite d’Isaac Barrow, il a sept ans
pour entrer dans les Ordres s’il souhaite continuer a occuper son poste. Déja trés croyant, il se
renseigne plus rigoureusement sur 1’histoire de I’Eglise chrétienne et lit ou relit attentivement
la littérature patristique. Un carnet de notes®, organisé comme les autres grace a des entrées
thématiques, atteste de ces lectures minutieuses : on y trouve de nombreuses références a la
question de la nature du Christ, dont une entrée « De Trinitate », dans laquelle il fait référence
a Athanase, a Augustin ou encore a Origéne.®® C'est sans aucun doute au cours de ces recherches
qu'il découvre la doctrine d'Arius et qu'il y adhére : il n’y a qu’un Dieu et rien ni personne ne

lui est consubstantiel. Le Christ est créé et non pas engendré par lui : il s’agit d’un prophéte qui

et Henry More. Par ailleurs, comme le montre minutieusement Betty Jo Teester Dobbs dans Les Fondements de
[’Alchimie de Newton, Newton a sans doute été marqué par son séjour chez le pharmacien Clark, chez qui il logeait
a Grantham avant son entrée & Cambridge.

36 Newton, Isaac. Ecrits sur la religion, « Origine des religions », Op.cit., p. 69.

37 1bid., pp. 40-41.

% Keynes MS 2. Premier cahier : http://www.newtonproject.ox.ac.uk/view/texts/normalized/ THEM00180 ;
second cahier : http://www.newtonproject.ox.ac.uk/view/texts/normalized/ THEM00181.

39 Westfall Richard. Newton, Flammarion, collection Figures de la science, Paris, 1994, pp. 356-381.

33


http://www.newtonproject.ox.ac.uk/view/texts/normalized/THEM00180
http://www.newtonproject.ox.ac.uk/view/texts/normalized/THEM00181

a le role d’un intermédiaire entre un Dieu absolument transcendant et une création qui a besoin
de lui. Le Concile de Nicée qui tranche, en 325 de notre ere, en faveur de la doctrine d’ Athanase,
constitue pour Newton 1’une des grandes étapes de la corruption de la prisca theologia et peut-

étre le moteur principal de son interprétation de I’histoire du christianisme.*°

L’antitrinitarisme de Newton ne se réduit pas a une simple donnée biographique qui
n’aurait pas d’importance dans son travail scientifique. Il renvoie a sa croyance dans 1’existence
d’une prisca theologia qui, elle-méme, explique en partie au moins sa conception du savoir. Il
a donc une incidence sur 1’épistémologie newtonienne — et, nous le verrons en particulier aux
chapitre 3 et 4, sur certaines de ses théses de philosophie naturelle. Pourtant, pourrait-on
objecter, la croyance dans la prisca theologia ne mene pas nécessairement au refus de la
consubstantialité du Christ : chez Ralph Cudworth par exemple, I’un des plus importants
néoplatoniciens de Cambridge, le Christ ne perd pas en dignité. Alors comment comprendre
que Newton soit amené & faire ce choix, et un choix qui aurait pu lui étre dommageable ? A
cette question, nous proposons trois ¢léments de réponse complémentaires. Il est d’abord
envisageable que Newton ait privilégié le principe d’économie, appliquant dans le champ de la
théologie chrétienne une régle semblable a celle des systemes métaphysiques et des systemes
mathématiques : les principes choisis doivent étre les plus simples et les plus féconds possibles.
Selon cette logique, I'unicité de la personne divine permet de lui conférer d’autant plus de
puissance, ou en tous cas de ne pas risquer de lui en Oter. A cela s’ajoute le souci dont Newton
fait preuve en matiére de rationalité. La consubstantialité du Christ est élevée au rang de dogme
officiel de I’Eglise au terme du premier Concile de Nicée ; elle est présentée par ses adeptes
comme une manifestation de I’infinie générosité de Dieu pour I’humanité postlapsaire, et dans
cette mesure elle réhausse davantage encore la gloire divine. En s’intéressant a 1’histoire du
christianisme, Newton déploie dans plusieurs textes des enquétes minutieuses au sujet de la
querelle entre Athanase et Arius et s’ingénie a pénétrer I’histoire des manuscrits et de leurs
circulations. Dans 1’'un de ces manuscrits, « Relation historique de deux corruptions
remarquables de I’Ecriture », au détour d’une enquéte sur 1’origine de la Trinité, Newton fait
de ce dogme le résultat d’une déraison. Non seulement, il affirme que la prise au sérieux de la

consubstantialité du Christ et de Dieu est le fruit. ..

40 \/oir par exemple les trois lettres a Locke de novembre 1690 dans The Correspondence of Isaac Newton, Volume
111, 1688-1694, éditée par H.W.Turnbull et la Royal Society, Cambridge University Press, Cambridge, 1961, pp.
83-122.

34



... d’une interprétation si corrompue et si forcée [qu’elle a pris] naissance
chez une secte d’hommes™ qui avaient coutume de traiter I’Ecriture avec

désinvolture.*?

En outre, la déraison de ces hommes vient, non pas d’un défaut de connaissance ou d’une

négligence intellectuelle, mais d’un attrait pour 1’opaque et le mystére :

C’est le tempérament des personnes échauffées et superstitieuses, en matiere
de religion, d’étre toujours éprises de mysteres, et pour cette raison d’aimer

le mieux ce qu elles entendement le moins.*®

Il semble donc que le dogme trinitaire soit une corruption pire que celle qui consiste a adorer
les morts en les plagant dans les étoiles ou les rivieres. Tandis que la seconde nait d’une
déviation progressive de I’esprit qui, mQ par une intention louable, sombre dans I’idolatrie, la
premiére résulte du choix de I’irrationnel, d’entrée de jeu. Admettre la Trinité, c’est donc céder
aux sirénes de I’absurde et de la confusion, la ou un prétre conséquent maitrise sa propre

imagination et se contraint lui-méme a suivre les chemins les plus lumineux, les plus logiques.

Un troisiéme élément de réponse, cette fois plus de 1’ordre de I’hypothése, réside dans
le risque que court Newton lorsqu’il fait de son Dieu une instance qui intervient dans sa création
pour la remettre réguliérement en mouvement et lorsque, nous le verrons, il le présente comme
une source vivifiante, semblable au principe végétatif des alchimistes. Le risque est celui
d’amoindrir I’écart qui le sépare de sa creation: il sombrerait alors dans la matiére,
s’apparentant a une divinité au mieux diffractée, au pire immanente. En affirmant son unicité

radicale, Newton protege sa propre pensée d’un tel rapprochement.

Ce Dieu unique, c’est entre autres par la philosophie naturelle que Newton cherche a
’atteindre. Tout en reconnaissant que I’entendement humain est limit¢, il voit dans I’étude des
phénomenes naturels et dans la formalisation de leurs lois une maniére de rendre hommage a
I’intelligence et au pouvoir divins. Ce faisant, il inscrit son propre travail de physicien et
d’alchimiste dans la lignée des prétres des civilisations antérieures et lie étroitement le réle du
savant et la charge sacerdotale. De la méme maniére qu’il eut été absurde pour un alchimiste

d’étudier la théorie sans noircir ses mains de cendres et de poussicre, il parait logique de

41 A savoir, les montanistes.

42 Newton, Isaac. Ecrits sur la religion, « Relation historique de deux corruptions remarquables de I’Ecriture, dans
une lettre & un ami (premiére lettre) », Op.cit., p. 183.

43 Ibid., p. 221.

35



supposer que Newton, le philosophe de la nature, pose sur ses propres épaules le poids du

sacerdoce.

Un des buts de ['institution initiale de la vraie religion fut donc de proposer
aux hommes, grace a [’agencement des Temples antiques, [’étude de la
composition du monde comme étant le vrai Temple du grand Dieu qu’ils
adoraient. Et c’est pourquoi les Prétres étaient autrefois versés, plus que les
autres hommes, dans la connaissance de la véritable composition de la
Nature et en faisaient une partie substantielle de leur Théologie. Le savoir
des Indiens reposant dans les Brahmanes, qui étaient leurs Prétres, celui des
Perses dans les Mages, qui étaient leurs Prétres, celui des Babyloniens dans
les Chaldéens, qui étaient leurs Prétres. Et quand les Grecs se rendaient en
Egypte pour y apprendre [’astronomie et la philosophie, ils allaient voir les

Prétres.*
Ainsi affirme-t-il plus loin que :

La religion primitive était donc la plus rationnelle de toutes, tant que les
nations ne [’eurent pas corrompue. Car il n’y a pas d’autre moyen (sans la
révélation) d’atteindre a la connaissance qu’il y a une Déité que par la

composition de la nature.*

Il est particulierement intéressant de remarquer que la conséquence immédiate de cette
conception, a savoir 1’inclusion de la philosophie naturelle au sein du champ de la théologie,
fait écho a la conception stoicienne du savoir. En effet, la Stoa postule 1’identité de Dieu et de
la Nature puisque la divinité est le logos toujours en germe dans chaque portion de matiére du

monde. C’est ce que rappelle Diogéne Laérce :

Zénon dit que le monde tout entier et le ciel sont la substance <Ousia> de
Dieu, et de méme Chrysippe dans le livre | de son traité Des dieux et
Posidonius dans le livre | de son traité Des dieux /.../. Par « nature », ils
entendent parfois ce qui fait tenir le monde ensemble, et parfois ce qui fait
pousser les choses sur la terre. La « nature » est un « habitus » qui se meut

lui-méme, qui, en conformité avec des principes séminaux, mene a leur

4 « Origine des religions », Op.cit., p. 28.
“ 1bid., p. 69.

36



achevement et fait tenir ensemble les choses qu’il produit, en des temps
déterminés, et qui continue a effectuer les opérations a partir desquelles ces
choses sont venues au jour. En outre, la nature vise a [’utilité et au plaisir,
comme il apparait clairement quand on considere [’activité artisanale

humaine.®

La nature — la physis — renvoie a deux signifiés : d’une part au principe organisateur de la nature
— le Dieu, le logos, ou encore la Providence — et, d’autre part, a la fagon dont les corps naturels
se développent. Le déploiement du vivant, depuis la naissance jusqu’a la mort, exprime ou
manifeste la divinité, mais directement, sans écart ni intermédiaire, puisque cette divinité est le

principe a I’ceuvre dans le processus de génération et de corruption.

Le Manuel de physique stoicienne et la Physique des stoiciens de Juste Lipse sont des
ouvrages qui ont été largement diffusés en Europe®*’ et il est trés probable que Newton en ait eu
connaissance. Ces ouvrages 1’ont peut-&tre renseigné sur la relation que les stoiciens établissent
au niveau ontologique entre la nature en tant que principe et la nature en tant que manifestation
de ce principe et, au niveau épistémologique, entre la théologie et 1’étude physique de la
matiere. En effet, dans le Manuel, aprés avoir distingué philosophie contemplative et
philosophie pratique, Juste Lipse présente la théologie et la physique — ou physiologie — comme
deux branches sceurs de la philosophie contemplative. Jacqueline Lagrée schématise ainsi la

division de la philosophie que propose le néo-stoicien® :

6 Diogene Laérce VII, §148-149, cité par Long & Sedley dans Les philosophes hellénistiques, tome Il « Les
stoiciens », traduction de Jacques Brunschwig et Pierre Pellegrin, Flammarion, collection GF Flammation, Paris,
2001, pp. 236-237.

47 Sur I’histoire de la redécouverte du stoicisme aux XVI1° et XVI1I¢ siecles et sur la diffusion des manuels scolaires
de Juste Lipse, nous renvoyons a I’ouvrage de Jacqueline Lagrée, Juste Lipse et la restauration du stoicisme, Vrin,
collection Philologie et Mercure, Paris,1994 : « Le stoicisme est sans doute connu, utilisé au XVI°™ siécle, soit
comme renfort d’argumentation soit comme morale naturelle paralléle ou préparatoire au christianisme, il ne
constitue pas une philosophie a part entiére. C’est donc bien a Juste Lipse que 1’on doit la redécouverte du systeme
stoicien avec la cohérence forte de ses parties, la réévaluation de sa théorie de la connaissance et de sa physique,
et surtout la reprise en compte du premier stoicisme, celui de Zénon, Cléanthe et Chrysippe. », p. 16.

48 Lagrée Jacqueline, « La physique de Lipse comme métaphysique », Justus Lipsius and natural philosophy, 2011,
pp. 19-31. Ce schéma renvoie au Manuel I, 16 et 11, 5.

37



PHILOSOPHIE

PHILOSOPHIE CONTEMPLATIVE PHILOSOPHIE PRATIQUE

THEOLOGIE |PHYSIOLOGIE | MATHEMATIQUE ETHIQUE ECONOMIE POLITIQUE

[PHILOSOPHIA
PRIMA]

Dieu, le fatum, | Les corps, les | Les nombres, les | Les meeurs, Les affaires | Les affaires
la Providence, |corps vivants |figures, les sons, |les vertus familiales publiques, en
les &mes les mouvements rapport avec
I’humanité en

général

Juste Lipse considére la théologie et la physique comme les deux pans d’une méme
activité contemplative. La découverte de la philosophie du Portique peut, soit avoir introduit
Newton a cette organisation du savoir, soit avoir conforté une conviction déja existante.
Néanmoins Newton tisse un lien plus étroit encore entre la théologie et I’étude de la nature.
D’une part, nous I’avons vu, il fait de I’étude de la nature 1’activité par excellence des prétres
anciens et fantasmés de la prisca theologia ; d’autre part il place Dieu au rang des objets étudiés
par le physicien. Il I’écrit noir sur blanc dans le Scholie Général des Principes mathématiques

de la philosophie naturelle :

Et haec de Deo, de quo utique ex phaenomenis disserere, ad philosophiam

naturalem pertinet.

Dans la toute-premiére version du Scholie Général, Newton parlait de philosophie
expérimentale. Il corrige cela par 1’expression « philosophie naturelle », qui permet d’englober
des objets qui ne peuvent pas étre directement saisis par les sens. Parmi eux, il semble qu’on
puisse placer Dieu. La traduction d’Emilie du Chatelet ne choisit pas cette interprétation : pour
elle, la philosophie naturelle n’étudie pas Dieu comme un objet parmi les autres, mais seulement

les effets de sa puissance créatrice :

38



Voila ce que j’avais a dire de Dieu, dont il appartient a la philosophie

naturelle d’examiner les ouvrages.*®

La traduction contemporaine de Marie-Francoise Biarnais I’interpréte de maniére plus

radicale :

Voila ce que j’ai a dire de Dieu, a propos duquel il appartient a la

philosophie naturelle de discourir en se fondant sur les phénomenes.*°

Ces deux traductions manifestent justement toute I’ambiguité de la position newtonienne.
Quelle tache Newton donne-t-il a la philosophie naturelle ? Doit-¢lle s’occuper des ouvrages
de Dieu, ou doit-elle s’occuper de Dieu a partir de ses ouvrages ? Si elle doit s’occuper des
ouvrages de Dieu, c’est-a-dire des phénomeénes naturels pour ce qu’ils sont, alors 1’écart entre
théologie et philosophie naturelle est maintenu. En revanche, si elle doit s’occuper de Dieu a
partir des phénomenes naturels, la philosophie naturelle apparait, sinon comme une partie de
la théologie ou une théologie expérimentale, du moins comme une propédeutique a la théologie.
Si nous suivons ce que Newton dit du rapport ancien entre prétrise et science, et si nous prenons
en compte I’importance qu’eurent ses lectures de Henry More et de Ralph Cudworth durant ses
premieres années a Cambridge, nous pouvons trancher en faveur de 1’idée que véhicule la
traduction de Marie-Frangoise Biarnais : Dieu est 1’un des objets de la philosophie naturelle
parce qu’il est la cause premicre de tous les phénoménes observables, et ce méme s’il est
immatériel. Il n’y aurait donc pas de saut a effectuer pour passer de la physique a la
métaphysique ou a la théologie : il s’agirait d’un rapport d’inclusion. Autrement dit, il semble
que le prétre puisse ne pas étre physicien, mais que le physicien conséquent ne puisse pas ne
pas étre prétre. Pour autant, nous ne pouvons pas aller jusqu’a dire que Newton identifie
théologie et philosophie naturelle : faire cela reviendrait a identifier les objets étudiés, et a
conclure comme les stoiciens ou comme Spinoza : Natura sive Deus. Or gardons pour 1’heure
a D’esprit que Newton n’accomplit pas ce pas en avant, maintenant un Dieu créateur et

transcendant vis-a-vis de sa création.>?

Newton était un croyant fervent, un alchimiste dévoué, un mathématicien

perfectionniste et un physicien tout autant intéresse par les phénomenes terrestres que par les

49 Newton, Isaac. Les Principes mathématiques de la philosophie naturelle, traduction francaise de la Marquise du
Chastellet, augmentée des commentaires de Clairaut, tome Il, Librairie scientifique et technique Albert Blanchard,
Paris, 1966, p. 178.

%0 Principes, Op.cit., p. 117.

51 Hamou, Philippe. « Descartes, Newton et ’intelligibilité de la nature », in Les Philosophes et la science, sous la
direction de Pierre Wagner, Gallimard, collection folio essais, Paris, 2002, pp. 110-165.

39



mouvements des corps célestes. Plus que tout peut-étre, ¢’était une personne prudente qui vivait
dans un climat politique délicat, qui avait connaissance des malheurs de certains de ses
prédécesseurs, depuis Marsile Ficin jusqu’a Galilée, et qui souhaitait poursuivre ses travaux en
toute tranquillité. Son antitrinitarisme aurait pu lui cotter son poste a Cambridge, ¢’est-a-dire
un excellent cadre de recherche et un revenu régulier. Plus généralement, cette discrétion révele
une position iréniste qui recoupe avec cohérence sa croyance selon laquelle, de toutes fagons,
toutes les religions qui lui sont contemporaines seraient corrompues. C’est la raison pour
laguelle durant cette étude, nous prendrons en compte les positions théologiques fondamentales
de Newton dans la mesure ou elles entretiennent des liens avec sa conception de 1’espace et
permettent de mieux la comprendre. Elles consisteront, dans la lecture de son ceuvre, en une

theologiam ancillam philosophiae.

3. Peut-on parler d’une métaphysique newtonienne ?

Existe-t-il une métaphysique newtonienne ? La théologie joue une part non négligeable
dans I’ceuvre newtonienne et il n’est pas possible de faire abstraction de Dieu pour comprendre
le choix de certains de ses axiomes physiques. La théologie, en tant qu’elle porte sur un objet
intelligible, fait partie du champ de la métaphysique et il n’est pas étonnant que Dieu fasse
encore partie de la représentation de la nature des philosophes de 1’époque moderne. Toutefois
chez une partie d’entre eux, nous trouvons sinon un systeme cohérent, du moins des principes
ou des réflexions qui portent davantage sur 1’essence ou les modes d’existence de leurs objets
d’étude. Qu’en est-il dans I’ceuvre de Newton ? Y lit-on des interrogations ou des théses
ontologiques ? Cette question se pose dans 1’horizon plus large de ce travail, puisqu’en se
penchant sur ce qu’est I’espace, nous sommes conduits a nous intéresser a ses propriétés, a ses

fonctions, ainsi qu’a son épaisseur ontologique.

a. Champs et contours de la philosophie premiére

Se demander s’il existe quelque chose de 1’ordre d’une métaphysique chez Newton revient
a ouvrir I’une des portes que la petite Alice pousse innocemment et qui l'introduit dans les
labyrinthes aporétiques de la pensée, puisque d’emblée, cela revient a se demander :
qu’entendons-nous par « métaphysique » ? De 1’é¢tude de quels objets parle-t-on ? Ce travail
n’a pas pour vocation a répondre au redoutable probléme de la définition de la philosophie
premiére, mais nous allons essayer d’en circonscrire les sens principaux afin de voir lesquels

sont investis par Newton.

40



La métaphysique désigne généralement 1’étude de ’ensemble des objets intelligibles, des
entités qui ne se rencontrent pas dans 1’expérience sensible. Or si nous lui attribuons comme
objets tous ceux qui sont intelligibles, elle devient un agglomérat de recherches tres différentes
les unes des autres, telles que la mathématique, la théologie, I’analyse de la nature de 1’ame et
des idées, etc., dont non seulement les objets, mais aussi les méthodes, different. Le
mathématicien serait une sorte de métaphysicien, le théologien une autre sorte de
métaphysicien, et ainsi de suite pour tous ceux usant de leur entendement pour traiter de choses
abstraites. Apreés tout, pourrait-on objecter, en quoi cela serait-il un probléme ? Si le mot ne
désigne ni une activité de la pensée a part des autres ni un champ d’objets en particulier,
autrement dit si le mot ne désigne pas une chose mais la seule caractéristique d’étre purement
intelligible, en quoi devrait-il étre auréolé dans 1’opinion commune et dans celle des
philosophes d’un caractére sacré ? Pourquoi faudrait-il défendre 1’idée qu’il serait plus qu’une

simple étiquette ?

Premiérement nous partons de I’idée commune et indéniable selon laquelle toutes les
sciences théoriques participent d’une approche métaphysique dans la mesure ou elles étudient
des objets qui ne sont perceptibles que par I’entendement. Cette approche consiste a s’interroger
sur les modalités d’existence de ces objets et sur la nature de leurs relations. Ainsi le théoricien
— qu’il soit mathématicien ou bien philosophe — peut-il étre plus ou moins métaphysicien
proportionnellement a ’intérét qu’il accorde aux interrogations ontologiques. S’il s’interroge
sur la légitimité des catégorisations de 1’étre et de I’existence, a ’intérieur ou hors de la
construction d’un systéme philosophique, alors nous pouvons dire qu’il fait de la métaphysique,

a savoir de I’ontologie.

Qu’elle vienne ou non de I’intérieur de la réflexion ontologique, la théologie se fonde sur
la réflexion autour d’un objet intelligible parmi d’autres : une ou plusieurs divinités, dont
I’existence est posée comme nécessaire. Si cette divinité est identifiée a I’étre qui est davantage
que tous les autres parce qu’il est éternel et nécessaire, alors la théologie se mue en
ontothéologie. C’est d’une certaine manicre le cas chez Aristote lorsqu’il semble identifier
I’étre & 1’Un dans le livre T de la Métaphysique®? et c’est ce qui le méne, sur le plan de la
hiérarchie du savoir, a faire de la théologie la science la plus élevée des sciences théorétiques.>
Qu’il y ait vraiment ou non une ontothéologie aristotélicienne ne nous intéresse pas ici : Ce que

nous pouvons y lire, ¢c’est un mouvement de rapprochement entre deux concepts et, par voie de

52 Aristote. Métaphysique, T, 1 et 2, 1003a-1005a.
%3 Aristote. Métaphysique, E, 1, 1026a.

41



conséquence, entre deux champs de pensée. Ce mouvement se retrouve par la suite et confine
explicitement a I’identification chez les penseurs des religions du Livre. Et c’est justement cette
identification qui est de plus en plus remise en cause au début de 1’époque moderne, selon des
motivations diverses, via la distinction thomiste entre une théologie philosophique (fondée sur

I’'usage de la raison) et une théologie religieuse (fondée sur la révélation des Ecritures et sur la

foi).54

Chez Descartes, contre la philosophie duquel nous verrons que Newton élabore ses
premiéres théses®, il s’agit de rendre au discours métaphysique une autonomie que le
dogmatisme théologique lui 6te. Si Dieu n’est pas absent et fonde in fine la possibilité de
I’existence d’une res cogitans, de ses idées innées et de ses modes du penser, ¢’est une divinité
embrassee seulement par la lumiére naturelle et le discours ontologique. Corrélativement,
comme Laurence Devillairs le montre, la métaphysique cartésienne limite la théologie
religieuse puisqu’un seul objet reste proprement de son ressort : la grace. Plus encore, les théses
métaphysiques de Descartes sont comme « les prolégoménes de la théologie » dans la mesure
ou elles lui servent de fondement comme elles servent de fondements aux sciences.®® Ainsi la
métaphysique cartésienne se distingue-t-elle a la fois de la seule ontologie et de
I’ontothéologie : elle n’est pas définie comme la science de 1’étre en tant qu’étre mais comme
la connaissance des premiers principes, au rang desquels ne figure plus la cause finale.>” Ces
premiers principes consistent dans I’explication des attributs de Dieu, de ’immatérialité de
I’ame et des notions claires et distinctes qui sont gravées par la divinité dans I’esprit humain.
La métaphysique se construit donc elle-méme dans 1’étude de 1I’idée de Dieu et se fonde sur la
véracité divine : parce que Dieu est vérace et immuable et parce que sa volonté et son
entendement forment une totalité que seul notre langage découpe artificiellement en deux
facultés, nous pouvons nous fier a nos idées innées, dont il est la cause. Condition du savoir et
de notre confiance dans la véracité de ce savoir, Dieu en est par la-méme le premier objet.
Descartes ne fait pas de la partie de sa métaphysique qui traite de Dieu la terre dans laquelle les
racines de I’arbre de la connaissance plongent et se nourrissent. Elle est incluse dans la

métaphysique générale qui fait d’ores et déja partie de 1’arbre.®® Cette inclusion n’est rendue

54 Courtine, Jean-Francois. Suarez et le systtme de la métaphysique, Presses Universitaires de France, collection
Epiméthée, Paris, 1990, pp. 28-30, et sur le geste thomiste dans son rapport a Aristote : pp. 75-99.

%5 En-dehors du « De Gravitatione », voir : Certain philosophical questions : Newton’s Trinity Notebook, édited
by McGuire, James E. & Tamny, Martin, Cambridge University Press, Cambridge, 1983, part 11, pp. 328-489.

% Devillairs Laurence. Descartes et la connaissance de Dieu, Vrin, Paris, 2004, p. 255.

57 Descartes, René. Principes de la philosophie, 111, 2 : AT, 1X, 104.

%8 « Ainsi les « principes de la philosophie » sont-ils définis comme les « principes les plus généraux & les plus
importants de la connaissance humaine ». A la suite de Descartes, la description méthodique des « principes de la

42



possible que par une réduction de son champ d’étude : la question de la nature et des raisons de
la finalité du monde, telle que congue et voulue par la divinité, est abandonnée. Non seulement
I’entendement humain est fini, mais également — et c’est ce que développera et dénoncera
Spinoza — I’humanité a tendance a se considérer elle-méme comme 1’objet central du désir
divin : Dieu aurait fait le monde pour ’homme et les phénoménes physiques devraient, en plus
d’étre étudiés, étre jugés en fonction de leur utilité ou de leur inutilité pour nous. En revanche
le Dieu de la metaphysique affranchie de la théologie est d’abord et uniquement une cause
efficiente qui entre dans I’explication du fonctionnement de la psyché et du mécanisme du

monde.>®

Au XVII¢siecle et sur le papier, la théologie renvoie de plus en plus a I’herméneutique des
textes sacrés et a la connaissance de la divinité par la foi, Ia ou la métaphysique repose sur la
connaissance d’objets intelligibles — dont la nature et les attributs divins — par la seule lumiére
naturelle. Dans les faits, les frontieres sont moins nettes et il est difficile de déterminer si
certaines démonstrations appartiennent au champ de la théologie ou au champ ontothéologique

de la métaphysique.

b. Hors du moi : vers ’infini

Les commentaires de I’ceuvre de Newton sont si nombreux, depuis la publication de ses
travaux jusqu’a nos jours, qu’il n’est pas aisé¢ de s’y repérer et encore moins de prétendre
apporter quelque pierre nouvelle a I’édifice. Deux grandes tendances interprétatives que nous
allons a dessein pousser a I’extréme se dessinent. D’une part, nous pourrions considérer Newton
comme 1’un des pionniers ou des précurseurs de la science moderne, ¢’est-a-dire d’une physique
qui s’affranchirait de toute réflexion métaphysique, qui verserait enfin dans le formalisme
mathématique et qui se concentrerait sur les faits. D’autre part, nous pourrions voir dans 1’ceuvre
newtonienne 1’expression d’un attachement passéiste a des présupposés et des theéses non-

scientifiques se rattachant péle-méle au domaine métaphysique ou a celui de 1’alchimie. Ainsi

connaissance humaine » tend a s’imposer comme la tdche de la métaphysique, devenue métathéorie de la
connaissance, au détriment de sa définition comme science de I’étre en tant qu’étre (scientia entis). Il s’agit donc
moins de métaphysique que de « philosophie premiére », laquelle se définit davantage par son mode opératoire et
I’ordre qu’elle tient dans la connaissance des choses, que par son objet (I’étre, Dieu, I’ame...). Ce « virage
noétique » et 1"« épistémologisation » consécutive de la science premiére ont un rapport certain avec Descartes ;
il ne ’inaugure pas mais I’accomplit avec une systématicité et une rigueur sans pareille », Mehl, Edouard.
Descartes et la visibilité du monde : les Principes de la philosophie, Presses Universitaires de France, collection
CNED-PUF, Série Philosophie, Paris, 2009, pp. 20-21.

% Descartes, René. Principes de la philosophie, I, 28 : AT, IX, 37. Sur la dépendance de la physique vis-a-vis de
la métaphysique chez Descartes : Scribano Emanuela. L existence de Dieu. Histoire de la preuve ontologique de
Descartes a Kant, Editions du Seuil, collection Points Essais, série « Philosophie », 2002, p. 299 ; Devillairs
Laurence. Descartes et la connaissance de Dieu, Op.cit., p. 183.

43



se constitue la fameuse image du Newton-Janus. Elle s’enrichit aussi réguliérement d’analyses
psychologisantes®® qui flirtent avec une représentation fantasmée de I’alchimie®® et qui
présentent Newton comme un génie froid, cachotier et antipathique ou comme un ami doux,
prudent et incompris.®? Tout cela ne serait pas dommageable si la question de la présence ou de
I’absence d’une métaphysique n’était pas rapidement évacuée. Or la question se pose, et elle se
pose d’autant plus que la réponse n’est pas évidente et appelle une analyse attentive des textes

de premiere main.

Avant de donner les raisons pour lesquelles la réponse a cette question n’est pas
évidente, il faut prendre acte d’un constat : il n’y a pas de systeme métaphysique complet chez
Newton. Par systeme, nous entendons un ensemble de propositions qui se répondent et se
déduisent les unes les autres. Par systeme complet, nous entendons un tel ensemble de
propositions qui s’attachent aux grandes catégories d’objets intelligibles étudiées par les
métaphysiciens en général : I’origine et la formation des idées, la nature et les rapports entre les
facultés intellectuelles, les différents modes d’étre et d’existence, la ou les divinités (nature,
attributs, mode de présence au monde, fonctions vis-a-vis du monde) lorsqu’elles sont posées
comme existantes a priori. Contrairement a 1’ccuvre d’un Descartes, d’'un More ou d’un
Spinoza, celle de Newton ne comporte aucune analyse de I’ame, de ses facultés, de I’innéité ou
de la construction de ses idées. Outre cela, ni les ceuvres publiées de son vivant ni les manuscrits
retrouvés, pour certains longtemps aprés sa mort, ne comportent une présentation sous forme
axiomatique de sa pensée métaphysique. Nous ne pouvons donc décemment pas placer Newton
au rang des grands philosophes modernes, au sens de ceux ayant construit et explicité une

métaphysique la plus compléte possible.®

Cependant cela n’autorise pas a conclure qu’il n’y aurait pas une pensée métaphysique
chez Newton. Ce qui complique 1’analyse de la nature, de 1’étendue et des effets de cette
éventuelle pensée métaphysique, c’est d’abord la place de la théologie dans ses textes, et plus
précisément de I’herméneutique des Ecritures et de I’histoire (bien peu scientifique) des

religions. La confusion semble d’autant plus grande que la théologie apparait surtout dans des

80 Verlet, Loup. La Malle de Newton, Gallimard, collection Bibliotheque des sciences humaines, Paris, 1993.

81 Joly, Bernard. « La figure de ’alchimiste dans la littérature du XIX® et du XX¢siécle », Le Savant fou, Presses
Universitaires de Rennes, Rennes, 2019, pp. 75-88.

62 Sur les épisodes de la vie de Newton qui intéressent notre recherche, nous ne nous référerons qu’a la biographie
conséquente, détaillée et prudente de Richard Westfall, dans sa version longue : Newton, Op.cit.

8 Burtt, Edwin Arthur. The Metaphysics of Sir Isaac Newton : an essay of the Metaphysical Foundations of
Modern Science, Kegan Paul, Trench, Trubner and co, 1925 : « But inasmuch as the positivist mind has failed to
school itself in careful metaphysical thinking, its ventures at such points will be apt to appear pitiful, inadequate,
or even fantastic. », p. 226.

44



textes qui n’avaient pas pour vocation d’étre publiés, ou qui ont perdu cette vocation en cours
d’écriture.®* Par conséquent, nous n’y trouvons pas le souci de clarté qu’il y a chez Descartes
et qui pousse a distinguer ce qui reléverait de la seule théologie ou de la religion et ce qui
reléverait d’une réflexion plus ontologique et distincte de la foi. Mais cette confusion apparente
n’est pas seulement le résultat d’un manque d’organisation du propos : elle est I’effet d’un choix
commun a I’ensemble des philosophes et théologiens du néoplatonisme de Cambridge. Nous le
verrons plus tard, Newton hérite d’eux a plusieurs titres. Entre autres, il a justement le souci —
a moins qu’il s’agisse d’un présupposé complétement intériorisé — de faire coincider les
sciences et le discours sur Dieu. A 1’époque ou, sur le continent, la tendance est en faveur d’une
autonomisation de la philosophie vis-a-vis du pouvoir des théologiens, et donc de leurs objets
d’étude, il en va autrement du c6té de 1I’Université de Cambridge. Cela signifie que non
seulement, nous devons aujourd’hui lire les textes de Newton en essayant d’éviter le plus
possible les anachronismes, mais nous devons aussi faire attention a les réinscrire dans le

contexte intellectuel anglais de leur production.

La deuxiéme difficulté vient de sa conception-méme du savoir. Ce savoir, nous I’avons
VU, repose sur un principe unique et unificateur : Dieu. La recherche sur le fonctionnement de
I’univers, pris comme totalité et dans ses parties, se comprend comme une tentative d’approcher
le plus possible la divinité. Ainsi la séparation entre des disciplines que nous considérons
aujourd’hui comme scientifiques (y compris 1’alchimie, prise comme ce qu’elle est au XVII®
siecle, a savoir ’ancétre de la chimie), la philosophie premiére et la théologie n’a-t-elle pas de
valeur autre qu’apparente. Au mieux, elle a une fonction pratique puisqu’elle permet de s’y
retrouver dans 1’étendue indéfinie du savoir en cours d’élaboration. Ces différents pans de la
pensée de Newton sont les instruments de sa quéte de Dieu et de la prisca theologia. Derriére
la physique, derriere la mathématique ou encore la lecture des prophéties bibliques, il y a un
but commun qui les dépasse. Par voie de conséquence il serait contraire a 1’intention de Newton
lui-méme d’essayer de comprendre 1’un des pans de sa pensée sans le rattacher, d’une part a ce
but et d’autre part aux autres moyens qu’il développe pour y parvenir. Tous concourent a un
horizon qui leur donne sens et valeur. A ce titre, les éléments métaphysiques que nous allons
peut-étre trouver dans I’ceuvre newtonienne ne peuvent pas exister indépendamment de ce

projet global.

84 C’est sans doute le cas du manuscrit « Tempus et Locus ».

45



S’il y en a a découvrir, la méthode la plus simple consiste d’abord a éliminer les parties
de son travail qui sont purement mathématiques, purement physiques, purement alchimiques
ou seulement religieuses. Ajoutons a cela les cahiers de prise de notes puisque ce n’est pas
nécessairement parce que Newton recopiait un texte ou le résumait succinctement qu’il lui était

favorable. Cela étant fait, le corpus diminue nettement.

La lecture de ces textes permet de remarquer que I’intérét de Newton pour I’ame ou le
fonctionnement de ’esprit humain est faible, ou a tout le moins que le philosophe naturel n’a
pas trouvé important de coucher a 1’écrit ses idées dessus. Nous trouvons une référence a 1’idée
du corps et a I’idée de Dieu dans le « De Gravitatione »% ainsi qu’un paragraphe sur les limites
de la connaissance sensible et intellectuelle des substances dans le Scholie Général des
Principes mathématiques de la philosophie naturelle.®® Avant cela, nous lisons dans le carnet
de notes de Newton lorsqu’il étudiait & Trinity College, une entrée « Of memory »®" et une
entrée « Imagination and fantasy and invention »® : Newton y énumére des exemples
d’amnésies, fait référence aux souvenirs de certaines « choses » qui reviennent a 1’occasion de
la rencontre avec d’autres choses semblables, et liste les auxiliaires et les dangers de

I’imagination. Néanmoins nous n’y trouvons pas une analyse de ces facultés en tant que telles.

La substance, en tant qu’elle est I’objet de la théologie lorsqu’elle est identifiée a Dieu
ainsi que de I’ontologie en tant qu’elle est le type d’étre doté de la plus grande réalité et de la
plus grande agentivité, intéresse bien plus Newton. La connaissance qu’il pourrait en acquérir
coincide avec le but ultime de toutes ses recherches : si nous épurons les passages ou il cherche
a la circonscrire en faisant abstraction de ses éléments religieux, nous aboutissons a un
ensemble de théses ontothéologiques touchant non seulement a la substance, mais également et
dans une moindre mesure a d’autres modes d’étre. Ces passages appartiennent au « De
Gravitatione », au manuscrit « Tempus et Locus », aux Questions 28 et 31 de 1’Optique et au
Scholie Général. Nous les reverrons en détail au cours des chapitres suivants, mais nous

pouvons d’ores et déja proposer une liste des théses principales :

< Il existe des substances, des attributs de ces substances et des caractéristiques

accidentelles ;

65 Newton, Isaac. De la gravitation ou Les Fondements de la mécanique classique, traduction et notes de Marie-
Frangoise Biarnais, Les Belles Lettres, Paris, 1985, pp. 58-60.

% Principes, Op.cit., pp. 177-178.

57 Newton, Isaac. Certain philosophical questions : Newton'’s Trinity Notebook, edited by McGuire, James E. &
Tamny, Martin, Cambridge University Press, Cambridge, 1983, part Il, pp. 392-395.

% Ibid., pp. 394-395.

46



< En outre, une autre catégorie d’étre existe : les affections communes a toutes les

choses ;
« Dieu existe ;
« Dieu a créé ’univers ex nihilo, et cet univers est infini ;

< Dieu est une substance et, bien qu’il n’explore pas cette possibilité, Newton suppose

I’existence d’autres substances ;

% Les substances sont incognoscibles pour I’esprit humain : concernant la substance
divine, elle n’est approchable que par I’¢tude de ses attributs et par ses effets

sensibles ;
%+ Un espace vide préexistait a la création des corps ;
< 1l y aune différence entre corps et esprits ;
% L’étendue n’est pas une propriété essentielle et exclusive de la matérialiteé.

Ces theses acquiérent pour nous une valeur supplémentaire en ce qu’elles sont toujours liées
soit aux notions de lieu et de durée, soit a la seule notion d’espace. Cela conduit a inférer trois

conclusions qui seront les portes d’entrée de ce travail de recherche.

Tout d’abord, s’il n’y a pas de systéme métaphysique complet dans I’ceuvre newtonienne,
les éléments métaphysiques que nous y trouvons ne se réduisent pas a des théses strictement
théologiques. Certains consistent en des theses ontothéologiques qui, en portant sur la substance
divine, permettent a Newton d’établir I’écart entre un Dieu incognoscible et les esprits finis qui
cherchent malgré tout a s’en approcher. Dieu est une substance au sens fort du terme, nécessaire
et agissante. Cette insistance sur I’immensité inembrassable de Dieu lui permet dans le méme
temps de se garder de sombrer dans un panthéisme de type stoicien : ce n’est pas parce que le
monde fait signe vers Dieu et parce qu’il a besoin de Dieu pour continuer a étre et a se mouvoir
que cela fait de Dieu une providence immanente, semblable au pneuma. En outre, certaines
théses s’averent strictement ontologiques et il en va ainsi de celles qui touchent a I’existence et

a la nature du temps et de I’espace. I est donc possible de parler d’une ontologie newtonienne,

% Pour I’instant, c’est volontairement que nous ne fixons pas le vocabulaire autour de 1’idée d’espace puisqu’il y
a justement chez Newton des hésitations terminologiques qui renvoient a une évolution des concepts. Nous y
reviendrons tout au long de ce travail.

47



méme si celle-ci n’a pas 1’épaisseur ou la finesse de celles des systemes métaphysiques de la

méme époque.

Par ailleurs, 1’absence d’une véritable psychologie ou d’une réflexion sur la nature
ontologique de nos idées est notable, a fortiori a un moment ou I’intérét des philosophes se
portent sur le moi, sur I’existence d’idées innées ou sur la virginité originelle de 1’esprit.
L’ontologie et la métathéorie de la connaissance déplacent 1’accent depuis les objets du monde
jusqu’a I’un d’eux : I’individu, sujet de la connaissance du monde. Le fait que cette réflexion
ontologique touche soit a la divinité soit au temps et a 1’espace semble montrer que Newton
n’accorde pas tant d’importance au processus de connaissance en tant que tel. La présence a
plusieurs reprises de 1’analogie du sensorium Dei, que nous analyserons dans le chapitre 5,
prouve qu’il est au fait d’une certaine représentation picturaliste de I’interaction entre le corps
sentant et I’esprit pensant. Mais la référence a cette représentation picturaliste se fait a
I’intérieur d’un autre cadre, celui du rapport de Dieu au monde. Ce qui intéresse Newton, ce
n’est donc jamais I’intériorité de 1’ego, ¢’est au contraire ce qui lui est extérieur : 'univers et la
divinité infinis.

A partir de 13, il y a bien des éléments métaphysiques dans certains textes de Newton.
A titre de comparaison, alors que chez Descartes, la métaphysique se fonde sur I’idée innée
d’un Dieu vérace et immuable, la réflexion métaphysique de Newton se fonde sur Dieu et se
centre autour de Dieu. Par conséquent, alors que Descartes construit une physique
métaphysique, Newton construit une physico-théologie. Cette différence de perspective conduit
a deux attitudes radicalement éloignées vis-a-vis des causes finales. Descartes puise dans 1’ego
la preuve de I’existence de Dieu et refuse de prendre en compte les causes finales. De son coté,
Newton est amené a trouver dans le monde extérieur, infini et mathématisable, la seule preuve
de I’existence de Dieu qui compte. D¢s lors, les phénomenes prennent une valeur théologique
fondamentale™ : c¢’est pourquoi, si s’ajoute a cela la croyance dans une prisca theologia, le
physicien conséquent porte bel et bien une charge sacerdotale. Les causes finales ne peuvent
pas étre évacuées de sa manicre d’aborder la nature : mécanisme et finalisme doivent travailler
ensemble. Quelques lignes écrites par Alexandre Koyré résonnent alors, en écho a la démarche

newtonienne ;

0 « Seul un étre intelligent peut produire la variété <des choses> par la force de sa volonté agissant selon des
causes finales. », écrit a ce sujet Newton dans le 88 de « Tempus et Locus ».

48



La croyance en la création comme arriére-plan de la science empirico-
mathématique — cela semble étrange. Mais le cheminement de la pensée

humaine, dans sa recherche de la vérité, est trés étrange en effet.”

Edwin Arthur Burtt propose une distinction utile pour mieux percevoir la spécificité de la
pensée newtonienne. Pour la philosophie scolastique, Dieu est la cause finale du cosmos et ¢’est
pour cela qu’il doit étre adoré. Pour Newton 'univers est la finalité sans cesse en train d’étre
accomplie qu’il s’agit d’étudier afin d’y lire I’intelligence et la constance divine qui la créent.
Et Edwin Arthur Burtt de rappeler que, ce faisant, il s’agit pour Newton d’insister non

seulement sur 1’acte de création mais aussi sur 1’action continue de Dieu dans le monde :

We are to become devotees of mathematical science ; God, now the chief
mechanic of the universe, has become the cosmic conservative. [...] God is
still providence, but the main exercice of his miraculous power is just to
maintain the exact mathematical regularity in the system of the world without

which its intelligibility and beauty would disappear.’?

C’est dans cette perspective que nous allons lire des textes qui ont en commun de porter sur la

notion d’espace et de s’insérer dans la réflexion ontologique et ontothéologique de Newton.

" Koyré, Alexandre. Etudes newtoniennes, Gallimard, collection Bibliothéque des idées, Paris, 1968. p. 131.
2 Burtt, Edwin Arthur. The Metaphysics of Sir Isaac, Op.cit., pp. 294-297.

49



Chapitre 2

L’étendue, effet émanant de Dieu dans le « De Gravitatione »

« Qui est la ? Ah trés bien : faites entrer I’infini. »

Aragon, « Une vague de réve ».

Si « De Gravitatione » fait partie des nombreux manuscrits que Newton ne publia pas
de son vivant, ¢’est néanmoins 1’un de ses textes les plus connus. Les premiers commentateurs
lui donnérent pour titre les premiers mots qu’on peut y lire : « De Gravitatione et aequipondio
fluidorum et solidorum in fluidis scientiam duplici methodo tradere convenit. ».”® Bien
qu’inachevé, il s’avére fondamental pour qui veut comprendre au mieux la relation que Newton
entretient avec la philosophie de Descartes : le « De Gravitatione » témoigne en effet d’une
lecture de premiere main des Principes de la philosophie. Par ailleurs, a travers les critiques
gue Newton en fait, nous trouvons certaines de celles que I'un des chefs de file des
néoplatoniciens de Cambridge, Henry More, formula avant lui. Par conséquent, ce texte est
I’expression d’une pensée qui se construit contre un adversaire principal, Descartes, et sous

I’égide d’Henry More et de ses compagnons.

La datation du manuscrit fait débat. Betty Jo Teeter Dobbs défend qu’il s’agirait d’un
texte assez tardif qui aurait été écrit pendant la période de rédaction des Principes
mathématiques de la philosophie naturelle, entre 1684 et 1685. Elle remarque premiérement
que les deux textes se ressemblent sur le plan de I’ordre d’exposition : tous deux sont des
enchevétrements de propositions condensées et de scholies plus libres. Au tout début du « De

Gravitatione », Newton annonce le choix d’écrire un texte « a la maniére des géométres »’*

8 Bien que I’édition latine (et sa traduction anglaise) de A.Rupert Hall et Marie Boas Hall (dans Unpublished
Scientific Papers of Isaac Newton, Cambridge University Press, Cambridge, 1978, pp. 89-121) fasse date, nous
utiliserons, pour les citations et tout au long de ce travail 1’édition bilingue latin-francais suivante, traduite et
annotée par Marie-Francoise Biarnais : De la gravitation ou Les Fondements de la mécanique classique, Les Belles
Lettres, 1985. Nous abrégerons cette référence par la mention « DG ».

4 « 1l convient de traiter la science de la gravitation et de 1’équilibre des fluides et des solides dans les fluides par
une méthode double. Dans la mesure ou elle appartient aux sciences mathématiques, il est juste de faire le plus
possible abstraction de considération physique. C’est donc pour cette raison que j’ai décidé de démontrer
strictement, a la maniére des géometres, chaque proposition de cette science, en partant de principes abstraits et
suffisamment reconnus de quiconque y applique son esprit. Puis, comme on estime [aussi] que cette doctrine est

50



d’alléger ses propositions principales de toute pesanteur expérimentale. Deuxiémement, a partir
du constat de cette parent¢ méthodologique, Dobbs s’intéresse au contenu des deux textes et
suppose que le « De Gravitatione » a pu étre écrit en vue de servir d’introduction aux Principes
mathématiques de la philosophie naturelle.” Les premiéres lignes du manuscrit inachevé, qui
traitent du rapport entre physique et mathématique, auraient donc constitué la matrice de
I’introduction finalement retenue pour la premiére édition des Principes.”® Cependant, d’autres
commentateurs considérent que le « De Gravitatione » serait une ccuvre de jeunesse, bien
antérieure a la rédaction des Principes. Alors que Richard Westfall affirme que ce texte n’aurait
pas été écrit avant 1668 (soit cing ans aprés avoir découvert la philosophie cartésienne’),
Rupert Hall and Marie Boas Hall jugent qu’il aurait été rédigé entre 1664 et 1668, Pour Marie-
Francgoise Biarnais, il s’agirait d’un texte encore plus précoce, écrit entre 1662 et 1665, dans la
mesure ou il ne témoigne pas de la maturité conceptuelle des Principes mathématiques de la

philosophie naturelle.”

d’une certaine maniére apparentée a la Philosophie naturelle, en tant qu’elle convient a I’examen approfondi de la
plupart des phénoménes de la Philosophie naturelle et comme ainsi son utilité en est particulierement manifeste et
que la certitude de ses principes peut en étre confirmée, je ne ferai pas méme difficulté a illustrer les propositions
au moyen d’expériences : mais je ferai en sorte que ce genre d’exposés longuement développés soient relégués
dans des Scholies pour qu’on ne le confonde pas avec mon premier genre d’exposés traité sous forme de lemmes,
propositions et corollaires. », DG, pp. 16-17.

5 « Probably Newton did intend to write an introduction to the Principia as he envisioned it late in 1684 or early
in 1684/5 when he wrote De Gravitatione. », Dobbs, Betty Jo Teeter. The Janus faces of genius, Op.cit., p. 141.
76 « Tandis que les Anciens ont fait le plus grand cas de la mécanique dans I’investigation des choses de la nature
(selon le garant qu’en est Pappus), et que des auteurs plus récents ont entrepris, aprés rejet des formes substantielles
et des qualités occultes, de ramener les phénomeénes de la nature a des lois mathématiques, on se propose, dans ce
traité, de perfectionner, par la mathesis, la mécanique, en tant que celle-ci se rapporte a la philosophie. [...] [La
géométrie est] fondée sur la pratique mécanique et n’est rien de plus que cette autre partiec de la mécanique
universelle ou I’on propose et démontre I’art de mesurer avec rigueur. », Principes, pp. 19-20.

T \Westfall, Richard. Newton, Op.cit., p. 347.

8 Newton, Isaac. Unpusblished scientific papers of Isaac Newton, A Selection from the Portsmouth Collection in
the University Library, Cambridge, chosen, edited and translated by A.Rupert Hall and Marie Boas Hall,
Cambridge University Press, Cambridge, 1978, p. 76. Tous deux ajoutent plus loin : « While it is thus possible to
be certain that this piece was written by Newton, it is much more difficult to form any opinion of when and for
what reason he wrote it. The form of the hand is suggestive of Newton’s youth; by the 1680’s his writing was larger
and more flowing than it is here, and by then too he normally drafted his thoughts on loose sheets of paper (though
he still made entries in his chemical notebook). The structural failure of the essay, which consists for the most part
of an enormous digression leading very far from the hydrostatics; the immaturity of some of the thought; the
pomposity of a good deal of the Latin; the over-elaborate proofs of elementary theorems, all combine to support
the same judgement. The mature Newton would never have found such obvious satisfaction in solemnly confuting
Descartes by arguments which, if not exactly trivial, are certainly laboured. One might well guess that this was
an essay written by a young student who had recently been introduced both to the science of hydrostatics and to
Descartes’ Principia Philosophiae, and who was fired with enthusiasm to show his powers to his master; on this
appraisal the manuscript might have been written between, say, 1664 and 1668. It is difficult to believe that it can
have been composed later than the published optical paper of 1672 or than De Aere et Aethere, although, as the
elementary expositions of astronomy written much later reveal, simplicity of content does not entirely guarantee
an early date. », pp. 89-90.

" « Le De Gravitatione ne représente pas, tant sans faut, ’acmé des réflexions scientifique de Newton », écrit
Marie-Frangoise Biarnais dans I’introduction du « De Gravitatione », p. 13. Elle prend pour exemple le peu de

51



Nous supposons d’abord qu’il n’a pas été écrit avant 1662, date a laquelle Newton
commence son apprentissage mathématique aupres d’Isaac Barrow a Trinity College. Dix ans
plus tard, en 1671, il rédige le De methodis serierum et fluxionum, qui a sans doute dd accaparer
toute son attention et qui est peut-étre I’une des raisons pour lesquelles il interrompit 1’écriture
du « De Gravitatione ». Il semble que nous puissions considérer qu’il n’y travailla pas en 1666,
année qu’il passa loin de Trinity College pendant que la peste sévissait et qu’il consacra a la

résolution de questions d’optique. Il I’explique dans une lettre a Oldenburg du 6 février 1671/2 :

To perform my late promise to you, | shall without further ceremony acquaint
you, that in the beginning of the Year 1666 (at which time | applyed my self
to the grinding of Optiks glasses of other figures than Spherical,) | procured
me a Triangular glass-Prisme, to try therewith the celebrated Phaenomena of

Colours.®°

Nous y reviendrons un peu plus loin, mais nous pouvons également remarquer que le
vocabulaire conceptuel de Newton n’est pas encore fixé, en particulier justement au sujet de
I’espace, tantot désigné par spatium, spatia ou encore par locus et extensio. Cela est manifeste
a la lecture du manuscrit « Tempus et Locus » que nous étudierons ensuite et qui ressemble
davantage a une introduction pour les Principes mathématiques de la philosophie naturelle.
Dans le « De Gravitatione », aprés avoir brievement introduit 1’objet dont il prévoit de parler —
la mécanique des fluides — mais sur lequel il ne s’étend finalement pas, Newton pose quatre

premiéres définitions :

Définition 1 : Le lieu (locus) est la partie de ’espace qu’'une chose remplit

exactement.
Définition 2 : Le corps est ce qui remplit le lieu.
Définition 3 : Le repos est la persistance en un méme lieu.

Définition 4 : Le mouvement est le changement de lieu.®

Et immédiatement apres 1’énoncé de la définition 4, il ajoute :

réflexion sur le concept de force, qui est en revanche au ceeur des Principes mathématiques de la philosophie
naturelle.

80 Newton, Isaac. The Correspondence of Isaac Newton, Volume I, Op.cit., p.92.

8 DG, pp. 18-19.

52



A noter : j’ai dit que « le corps remplit le lieu » pour signifier qu’étant
impénétrable il le remplit de telle maniére qu’il en exclut entiérement
d’autres choses de méme genre ou d’autres corps. On pourrait dire aussi
d’un lieu (locus) qu’il est une partie de l’espace (pars spatij) dans laquelle
une chose se trouve exactement, mais comme on ne considere ici que des
corps et non des choses pénétrables, j’ai préfére définir le lieu (locus) comme

la partie de I’espace (spatij) qu 'une chose remplit.%?

D’emblée, les termes « lieu » et « espace » sont accolés et présentés comme synonymes. Par la
suite, Newton utilise de temps en temps celui d’étendue, également comme un synonyme. Il
désigne par ailleurs 1’étendue cartésienne par extensio ou par locus. Au fil du texte, c’est
spatium qui s’impose presque exclusivement. N’y figure toutefois jamais aucune mention
explicite des concepts d’espace et de temps absolus, qui ouvrent pourtant les Principes

mathématiques de la philosophie naturelle.

Toujours sur le plan terminologique et conceptuel, les définitions 5 a 19 paraissent
relativement désuétes : nous pouvons penser par exemple a la définition 6 qui porte sur la vieille
idée de « conatus »% ou encore, comme le remarquent Hall and Hall dans leur commentaire du
manuscrit, a I"utilisation de la distinction scolastique entre intensité et étendue.* Enfin, malgré
les tres nombreuses lectures dont témoignent ses carnets de notes, Newton fait tres peu
référence a d’autres penseurs dans les quelques textes qu’il a publiés plus tard de son vivant ;
or le « De Gravitatione » révéle une pensée tout juste en train de s’émanciper des théses
cartésiennes, qu’il cite précisément. Nous pouvons le lire comme [’une des premieres étapes de
I’¢laboration de la philosophie newtonienne : une étape dans laquelle il s’agit encore de se
construire en s’opposant — a fortiori dans le sillage des néoplatoniciens de Cambridge. Dés lors,
il parait raisonnable de considérer ce manuscrit comme une ceuvre de jeunesse dans laquelle
Newton n’a pas encore suffisamment de maturité ou d’assurance pour proposer ses propres
theses, indépendamment de ses adversaires intellectuels, en les développant jusque dans leurs
derniéres conséquences et dans une terminologie arrétée. Cependant, les graines sont déja en
train de germer ; et comme le défend Stephen Snobelen au sujet des réflexions théologiques de

Newton :

8 DG, pp. 18-19.

8 DG, p. 66.

8 11 s’agit des définitions 11 et 12, sur lesquelles Hall and Hall attirent I’attention dans Unpusblished scientific
papers of Isaac Newton, Op.cit., p.85.

53



The passion and many of the ideas preexisted this book. And they continued

to flourish afterward.®®

Texte a la fois matriciel et inacheveé, organisé more geometrico, le « De Gravitatione »
propose, aprés les quatre premieres définitions, une discussion avec la physique et la
métaphysique cartésienne. Cette discussion compose la majeure partie de ce traité qui, in fine,
est davantage un essai anti-cartésien qu’une véritable analyse de la mécanique des fluides.®
C’est au ceeur de cette critique des Principes de la philosophie que Newton développe une
premicre pensée de la nature et des propriétés de ce que jusqu’alors on appelait communément

« le lieu ».

1. La distinction de ’espace et du corps

Afin de réduire la confusion qu’enfantent ces fluctuations terminologiques, nous proposons
tout au long de ce travail de parler uniquement d’« espace » dans le cas de Newton. Nous
réserverons l’usage du terme d’étendue pour désigner la res extensa cartésienne. Nous
proposons dans un premier temps d’analyser ces propriétés, en commengant par celles qui
s’opposent délibérément a la res extensa. En faisant cela, une image plus nette de ce que le

jeune Newton entend par « spatium » se découpera.

De prime abord, les deux premieres définitions du « De Gravitatione » peuvent donner
I’impression qu’il s’agit d’un texte fidele a Aristote : en effet, lieu et corps sont définis I’un par
rapport a I’autre, au point que la deuxiéme définition semble étre la réciproque de la premiére.
Cependant, le locus newtonien ne s’identifie néanmoins pas avec le topos aristotélicien : il est
davantage « la limite du corps enveloppé » que « la limite du corps enveloppant a I’endroit ou
il touche le corps enveloppé »®". En outre, la définition 4 rompt explicitement avec la tradition
aristotélicienne : seule la deuxieme forme du changement selon Aristote, le changement selon

le lieu, est conservée dans cette définition que Newton propose.®

8 Snobelen, Stephen D. ““God of Gods, and Lord of Lords’ : The Theology of Isaac Newton's General Scholium
to the Principia.” Osiris, vol. 16, 2001, p. 398.

8 « Newton clearly intended to write an elaborate treatise on hydrostatics ; but, after completing a long criticism
of Descartes, he seems to have lost interest in his original purpose. Only the beginning and the end deal with the
equilibrium of fluids ; the experiments with which Newton proposed to illustrate his arguments were never
furnished ; and the enterprise was abandoned when, after many pages of digression, it was at last just begun. As
a contribution to hydrostatics, therefore, the document is worthless ; but as revealing Newton’s thought (early in
his life) on many other topics it is of high interest. », A.Rupert Hall and Marie Boas Hall, Op.cit., p. 76.

87 Aristote, Physique, 1V, 4, 211b5-212a6, (Euvres complétes, sous la direction de Pierre Pellegrin, Flammarion,
Paris, 2014, p. 581.

8 Aristote écrit dans les Catégories, 15b : « Absolument parlant, le changement est le contraire du repos, mais les
changements particuliers sont le contraire des changements particuliers : la corruption est le contraire de la
génération, la diminution de I’accroissement, et le repos selon le lieu du changement selon le lieu [...]. Quant a la

54



Mais la discussion avec Aristote ne s’ouvre jamais tout a fait, Newton étant sans doute
encore attaché a la philosophie scolastique dont il regoit alors, plus ou moins, I’enseignement a
Cambridge.® Son véritable adversaire, c’est Descartes®, et pour cause : les prémisses des
theses des néoplatoniciens de Cambridge, que Newton reprend a son compte, et celles des
raisonnements cartésiens sont incompatibles. En étudiant les propriétés que Newton donne a
I’espace dans ce texte, nous serons donc amenés a considérer dans le méme temps son rapport

a Descartes d’une part, et au néoplatonisme anglais d’autre part.

a. L’étendue n’est ni un corps, ni une propriété exclusive du corps

Tout en commencant par définir le lieu et le corps I’un par rapport a 1’autre, Newton les
distingue rapidement : ce n’est pas parce qu’il y a des corps dans des lieux que ces licux sont
dépendants des corps. Plus encore, Newton n’accorde pas a ces corps, auxquels il refuse
d’assujettir I’espace, une indépendance ontologique. Ainsi Newton prend-t-il ses distances par
rapport au dualisme cartésien de I’esprit et du corps : a la suite de Henry More, il accuse ce
dualisme d’étre une absurdité conceptuelle et d’étre I'une des causes principales de 1’athéisme
parce qu’il conduit a considérer les corps, plus ou moins consciemment, comme des substances
a part entiere. C’est dans cette perspective qu’il refuse trois conséquences de ce dualisme des

substances.

e \Versus la res extensa

Premiérement, Newton récuse la définition cartésienne de 1’étendue comme res extensa.
Dans la physique cartésienne, il n’y a pas d’espace a proprement parler, mais une juxtaposition
de lieux qui découpent une matiére unique, ou encore une unique étendue dans laquelle les

figures et les mouvements dessinent des corps. Le refus de cette conception vient de

derniére des formes de changement que nous avons énumérées, il n’est pas facile d’expliquer quel est son
contraire : [...] car I’altération est le changement selon la qualité, de sorte que ce qui s’oppose a ce changement
selon la qualité, c’est le repos selon la qualité ou le changement en direction du contraire <dans 1’ordre> de la
qualité. », Ibid., p. 62. Voir aussi Physique, 111, 1, 200b25-201b20.

8 Westfall, Richard. Newton, Op.cit., pp. 95-138. Le biographe dresse un tableau peu flatteur du Trinity College
de I’époque : un lieu de savoir mais ou dominait officiellement la seule philosophie péripatéticienne, et ou les
enseignants étaient trés peu présents dans les salles de classe : « La plupart des membres tenaient leur charge pour
une propriété dont ils pouvaient jouir sans en exercer les devoirs. Peu d’entre eux enseignaient, ou ils ne le faisaient
que pour le revenu supplémentaire qu’ils en tiraient. [...] Le curriculum établi ne recevait plus aucune allégeance
méme de ceux qui le maintenaient. Cela ne pouvait échapper a un étudiant sérieux et perspicace. Rien d’étonnant
si Newton ne termina jamais les textes aristotéliciens qu’on lui recommandait. », p. 119.

% Cela ne doit pas faire oublier que Newton est un héritier de Descartes dans la mesure ou il s’inscrit d’emblée
dans un cadre de pensée mécaniste : « The feature common to this position and Descartes’s constitued the
framework of the celebrated « mechanical philosophy ». It is from the mechanical philosophy that the metaphysics,
as well as the natural philosophy, of Newton departed : that philosophy was Newton’s point of departure ; and he
indeed departed from it, in profound ways. », Edward Stein. « Newton’s Metaphysics », The Cambridge
Companion to Newton, 2004, p. 261.

55



I’élargissement de la notion d’étendue par les néoplatoniciens de Cambridge, et tout
particulierement par Henry More. Celui-ci propose d’agrandir I’extension du concept en faisant
de I’étendue I’attribut de tous les étres, qu’ils soient corporels ou incorporels. Corps, ames,
anges et divinité sont, et parce qu’ils sont, ils sont étendus. More précise qu’un étre étendu n’est
pas nécessairement un étre divisible®® : il ne refuse pas la divisibilité des corps étendus, mais il
refuse celle des étres immatériels, pourtant tout aussi étendus. Autrement dit, en faisant de
I’étendue une propriété universelle, il tranche a la racine I’objection qu’on pourrait lui faire : ni
les &mes ni Dieu ne peuvent étre réduits a de la matiere, vile et friable. Comme le dit Gerald R.

Cragg :

[...] the parts of a spirit can be no more separated, though they be dilated,
than you can cut off the rays of the sun by a pair of scissors made of pellucid
crystal.%

Conscient de 1’étrangeté de sa propre innovation conceptuelle, More a entrepris de 1’expliquer
directement a celui qu’il considéra un temps comme son maitre. Leur courte correspondance, a
laguelle la mort de Descartes mit un terme, est peut-étre ce qui permet le mieux de comprendre
ce que More entend par « étendue ». C’est en effet le tout premier point que More aborde dans
sa lettre d’introduction du 11 décembre 1648 : aprés avoir affirmé que tout ce qui existe par soi-
méme est étendu, il reprend I’expérience du morceau de cire et réfute la conclusion cartésienne.
Ce qui permet, pour More, de conclure que le morceau de cire est un corps alors qu’il change
de figure, ce n’est pas le fait qu’il soit étendu mais le fait qu’on puisse le toucher et que ses
atomes soient impénétrables. Autrement dit, I’étendue n’est pas la différence spécifique des
corps : elle est la propriété premiere de tous les étres et elle ne permet pas de différencier parmi
eux les corps des choses immatérielles. Descartes refuse, d’abord aimablement, les conclusions
de son interlocuteur mais il ne parvient pas a le convaincre et More poursuit : il faut distinguer
I’étendue de la maticre, et cela ne risque pas de porter préjudice a Dieu, qui reste indivisible
« car, dit-il, je nie que 1’étendue convienne au corps en tant que corps, mais seulement en tant

qu’étre, ou du moins en tant que substance. »%. 1l se risque méme a affirmer, sans développer,

% « Quelque chose peut étre étendu sans cependant étre discerpible en parties. », affirme-t-il au §14 du chapitre
VI de I’Enchiridion metaphysicum (traduction de Luc Peterschmitt dans Espace et métaphysique de Gassendi &
Kant (anthologie), Hermann, collection Hermann philosophie, Paris, 2013, p. 161).

92 Cragg, Gerald R. The Cambridge Platonists, A library of protestant thought, Oxford University Press, New-
York, 1968, p. 171.

% Descartes, René, Antoine Arnauld, et Henry More. Correspondance avec Arnaud et Morus, éditée par Geneviéve
Rodis-Lewis, traduite par Claude Clerselier. J. Vrin, collection Bibliothéque des textes philosophiques, Paris,
1953, p. 137.

56



que I’étendue est non seulement la propriété de tout étre, mais également celle du non-étre.
Descartes perd visiblement patience, mettant More en garde contre le pouvoir trompeur des
étres de raison, et la discussion s’achéve sans qu’aucun des deux penseurs n’ait pu remporter
I’adhésion de I’autre. C’est exactement la raison pour laquelle cette correspondance est si
fascinante : elle révele le fossé axiomatique qui sépare ces deux philosophies. En arriére-plan,
ce qui se joue est important : la res extensa cartésienne renvoie aux discussions médiévales sur
ce que cela signifie, d’étre « quelque part ». La Scolastique distingue le fait d’étre situé du fait
d’étre étendu : si les corps sont situés parce qu’étendus, les choses immatérielles sont dites
situées sans étre dotées d’une spatialité. Descartes explique, comme c’est le cas dans la Regle
XIV, que se représenter quelque chose dans un lieu, ¢’est nécessairement se représenter quelque
chose d’étendu et, immédiatement, de corporel. Il ajoute que deés que nous imaginons des objets
intelligibles, nous leur attribuons un sujet et, dans le cas de I’étendue, un corps. Par conséquent,
il n’est pas tenable pour Descartes que More puisse a la fois défendre 1’idée selon laquelle nous
pouvons imaginer I’étendue et refuser de I’identifier a la corporéité.®* Or, de son coté, Henry
More, tout en agrandissant 1’extension du concept d’étendue, est également en train de relier
I’idée de situation et celle de spatialité : 1’étendue dont il parle est un concept univoque et, en
cela et contrairement a Descartes, il prend radicalement ses distances par rapport a la tradition.*®
L’enjeu pour More est de rendre concevable I’action des étres immatériels dans la matiére. Pour

agir sur elle, ils doivent y étre présents, et donc pour étre situés ils doivent étre étendus.

Newton se fait le porte-parole de ses maitres anglais lorsqu’il refuse le dualisme cartésien :

[...] puisque la distinction des substances en « pensantes » et « étendues »

ou plutdt en « pensées » et « étendues » est le principal fondement de la

% « Il arrive souvent [...] que les doctes fassent usage de distinctions si subtiles qu’ils brouillent la lumiére
naturelle, et qu’ils trouvent des ténébres 1a méme ou les incultes ne font jamais preuve d’ignorance : il faut donc
les prévenir qu’on ne désigne ici par étendue rien qui soit distinct et séparé du sujet lui-méme, et que d’une maniére
générale nous ne reconnaissons point en ce genre d’entités philosophiques, lesquelles en réalité ne tombent pas
sous I’imagination. [...] si I’on réfléchit avec attention a cette image méme de 1’étendue, qu’on tentera de forger
en sa fantaisie au cours de I’opération : on remarquera en effet qu’on ne la saisit point dégagée de tout sujet, mais
qu’on I’imagine tout autrement qu’on ne la juge : & telle enseigne que ces entités abstraites (quoi que pense
I’entendement la vérité de la chose) ne se forment jamais dans la fantaisie séparément de tout sujet. », Euvres
philosophiques, tome |, 1618-1637, textes établis, présentés et annotés par Ferdinand Alquié, Classiques Garnier,
Paris, 1963, Régle XIV, pp. 171-172 ; AT, X, 442-443. Sur ce point, voir aussi : Suarez-Nani, Tiziana. « Le lieu
et I’esprit : échos du Moyen Age dans la correspondance de Descartes avec Henry More », in Descartes en
dialogue, Schwabe Verlag, Bale, 2019, les pages 177-179 en particulier.

% Suarez-Nani Tiziana. « Space and Movement in Medieval Thought: The Angelological Shift », in Space,
Imagination and the Cosmos from Antiquity to the Early Modern Period, Studies in History and Philosophy of
Sciences, 2018, pp. 69-89 ; Ribordy, Olivier. « Francisco Suérez et Francesco Patrizi : Metaphysical Investigations
on Place and Space », in Space, Imagination and the Cosmos from Antiquity to the Early Modern Period, Studies
in History and Philosophy of Sciences, 2018, pp. 132-156.

57



philosophie cartésienne, qu’il prétend méme mieux connu que les
démonstrations mathématiques : je n’estime pas peu de renverser [cette
philosophie], eu eégard a I’étendue, afin de donner aux sciences mécaniques

des fondements plus vrais.*®

Le pied-de-nez est 0sé : non seulement c’est lui, Newton, qui refondera 1’édifice des sciences,

mais en outre ¢’est Descartes qui est le plus sujet aux « fictions »°’ et au. ..

... préjugé puéril et issu de [’enfance selon lequel |’étendue est inhérente au
corps comme un accident dans un sujet sans lequel il ne peut pas exister

véritablement.%®

e Versus sa conséquence sur le mouvement

Dans la deuxieme partie des Principes de la philosophie, Descartes identifie explicitement
I’espace, le lieu intérieur et le corps : il s’agit d’une seule et méme chose, a savoir une « méme
étendue en longueur, largeur et profondeur »%°. Nous sommes sujets a des illusions perceptives
tenaces, affirme-t-il : nous avons une forte tendance a penser qu’un corps matériel posséderait
un lieu intérieur et existerait, plus largement, dans un lieu ou un espace extérieur.!® La premiére
distinction entre lieu intérieur et corps, et la deuxiéme distinction entre lieu intérieur et lieu
extérieur sont, pour Descartes, dénuées de sens puisqu’elles nient I’extension nécessaire des
101

corps et qu’elles reposent sur une fiction, le lieu extérieur. Le refus de I’existence du vide

contribue en outre a ce rejet plus originel d’un espace distinct des corps.

La dévalorisation ontologique du lieu conduit Descartes a donner a I’idée de mouvement

une définition bien éloignée de celle que nous lui donnerions communément aujourd’hui : un

% DG, p. 34.

% DG, p. 20.

% DG, p. 48.

9 Descartes, René. Principes de la philosophie, I1, 10, AT, IX, 68.

1001, 13 : « [...] les mots de lieu et d’espace ne signifient rien qui differe véritablement du corps que nous disons
étre en quelque lieu, et nous marquent seulement sa grandeur, sa figure, et comment il est situé entre les autres
corps. », AT, IX, 69-70.

10111, 16 a 19 : le seul vide qui « existe » n’est pas un vide au sens philosophique mais le résultat d’un décalage
entre ce que nous espérons voir ou ce que nous avons coutume de voir, et ce que ne voyons effectivement. C’est
ce que Descartes précise dans I’article 17 : « Mais lorsque nous prenons ce mot selon 1’'usage ordinaire, et que
nous disons qu’un lieu est vide, il est constant que nous ne voulons pas dire qu’il n’y a rien du tout en ce lieu ou
en cet espace, mais seulement qu’il n’y a rien de ce que nous présumons y devoir étre. Ainsi, parce qu’une cruche
est faite pour tenir de 1’eau, nous disons qu’elle est vide lorsqu’elle ne contient que de 1I’air ; et s’il n’y a point de
poisson dans un vivier, nous disons qu’il n’y a rien dedans, quoiqu’il soit plein d’eau ; ainsi nous disons qu’un
vaisseau est vide, lorsque au lieu des marchandises dont on le charge d’ordinaire, on ne 1’a chargé que de sable,
afin qu’il put résister a I’'impétuosité du vent : et C’est en ce méme sens que nous disons qu’un espace est vide,
lorsqu’il ne contient rien qui nous soit sensible, encore qu’il contienne une matiére créée et une substance
étendue. », AT, IX, 72.

58



corps en mouvement ne peut pas étre un corps qui quitterait un lieu A, qui traverserait un espace
extérieur et intermédiaire et qui atterrirait dans un lieu B. Le mouvement cartésien n’est pas une

translation ou un changement de lieu. Descartes le définit comme...

... le transport d’une partie de la matiere, ou d’un corps, du voisinage de
ceux qui le touchent immédiatement, et que nous considérons comme en repos

dans le voisinage de quelques autres.'%2

Ce sont donc les relations avec les autres corps situés qui permettent de dire d’un corps s’il
est en mouvement ou s’il est au repos.'% Cette conception relativiste du mouvement s’inscrit
en outre dans un monde tourbillonnaire dont 1’unité réside, comme 1’écrit Edouard Mehl,

dans...

... la permanence de la «quantit¢ de mouvements » susceptible de se
distribuer difféeremment a travers les corps, de se diviser et de tourner en

toutes sortes de fagons. %

Au début du chapitre I11 du traité Le Monde, Descartes affirme qu’il pense pouvoir prouver
qu’il n’y a aucun point immobile dans la nature : a partir de 1a, un espace indépendant des corps
et au repos est inconcevable. 1% II faut alors penser I’'univers comme une unique maticre
étendue, sans aucun interstice, et dans laquelle d’incessants mouvements découpent des figures

passageres.

Pour Newton, la deuxiéme conséquence problématique du dualisme cartésien est de

permettre cette conception — qu’il juge absurde — du mouvement :

[...] pour faire éclater I’énorme absurdité de cette position, je dis qu’elle
implique qu’un corps en mouvement n’a pas de vitesse déterminée ni de

trajectoire définie de son mouvement. Bien plus, la vitesse d’un corps se

10211, 25, AT, IX, 76.

103 Comme le précise au demeurant I’article 28 : « J’ai aussi ajouté que le transport du corps se fait du voisinage
de ceux qu’il touche, dans le voisinage de quelques autres, et non pas d’un lieu en un autre, parce que le lieu peut
étre pris en plusieurs fagons, qui dépendent de notre pensée, comme il a été remarqué ci-dessus. », AT, I1X, 78.
104 Mehl, Edouard. Descartes et la visibilité du monde, Op.cit., p. 113.

105 « Je considére qu’il y a une infinité de divers mouvements qui durent perpétuellement dans le Monde. [...] Je
ne m’arréte pas a chercher la cause de leurs mouvements, car il me suffit de penser qu’elles ont commencé a se
mouvoir aussitot que le Monde a commencé d’étre. Et, cela étant, je trouve par mes raisons qu’il est impossible
que leurs mouvements cessent jamais, ni méme qu’ils changent autrement que de sujet. C’est-a-dire que la vertu
ou la puissance de se mouvoir soi-méme, qui se rencontre dans un corps, peut bien passer toute ou partie dans un
autre et ainsi n’étre plus dans le premier, mais qu’elle ne peut pas n’étre plus du tout dans le Monde. », AT, XI,
10-11 (orthographe modernisée).

59



mouvant sans obstacle ne peut étre dite uniforme ni la trajectoire de son
mouvement, droite. Pire encore, aucun mouvement n’est possible puisqu il

ne peut y avoir de mouvement sans vitesse ni détermination. 1%

En effet, en supprimant 1’idée selon laquelle il existerait un lieu extérieur ou un espace
indépendant des corps, Descartes empéche toute possibilité de calculer les coordonnées des
corps, qu’ils soient en mouvement ou au repos. Il n’y a plus de points fixes a partir desquels le
physicien pourrait mesurer les distances qui séparent les corps les uns des autres. Par
conséquent, il est mathématiquement impossible de calculer la vitesse d’un corps sans avoir
établi en amont les points par lesquels ce corps est passé. Par voie de conséquence encore, nous
ne pouvons pas déterminer dans quelle direction va ce corps puisque tous les corps étendus qui
I’entourent sont eux-mémes en mouvement. Lorsque Newton affirme que, dans ce contexte,
« la vitesse d’un corps se mouvant sans obstacle ne peut étre dite uniforme ni la trajectoire de
son mouvement, droite », il montre en Vérité que Descartes se contredit lui-méme quand il

énonce sa seconde loi de la nature :

La seconde loi que je remarque en la nature, est que chaque partie de la
matiére, en son particulier, ne tend jamais a continuer de se mouvoir suivant
des lignes courbes, mais suivant des lignes droites, bien que plusieurs de ces
parties soient souvent contraintes de se détourner, parce qu’elles en
rencontrent d’autres en leur chemin, et que, lorsqu’un corps se meut, il se

fait toujours un cercle ou anneau de toute la matiére qui est mue ensemble.’

Mais ce que Newton reproche in fine a Descartes au sujet du mouvement, ce n’est pas
simplement de rendre impossible le mouvement théorique rectiligne et uniforme : plus
fondamentalement, c’est de rendre impossible le mouvement lui-méme en niant, via sa

définition de 1’étendue, a la fois I’existence de I’espace et I’existence du temps :

Par exemple, si [’0on recherche le lieu ou était la planéte Jupiter un an plus
tot, par quel moyen, je vous prie, le Philosophe cartésien le decrira-t-il ? Il
ne le fera pas par les positions des particules de matiére fluide, puisque ces
particules n’ont plus du tout les positions qu’elles avaient un an auparavant.
Il ne les décrira pas non plus par les positions du Soleil et des fixes, puisque

Uinflux inégal de la matiére subtile, des poles des tourbillons vers les étoiles

106 DG, pp. 30-35.
10711, 39, AT, IX, 85-86 (orthographe modernisée).

60



centrales (Article 104 — Partie 3'%), I"ondulation (Article 114'%°), I’inflation
(Article 111), I’absorption des tourbillons et d’autres causes plus veritables,
tels le mouvement giratoire du Soleil et des Astres autour de leurs propres
centres, la production de taches et la trajectoire des cometes dans les cieux,
changent les grandeurs et positions des astres de telle sorte qu’elles ne
suffisent pas a indiquer le lieu recherché sans une erreur de quelques miles
et qu’on peut moins encore décrire et déterminer ce lieu avec précision, avec
leur aide, comme un géometre [’exigerait. Assurément, on ne trouve pas au
monde de corps dont les positions mutuelles ne changent pas par le passage
du temps et bien moins encore, de corps qui ne se meuvent pas au sens
cartésien, en tant que transportés du voisinage des corps contigus ou en tant
que parties d’autres corps en translation : par conséquent, il n’y a pas de
fondement a l’aide duquel on puisse désigner actuellement le lieu passé ou

dire qu’un tel lieu puisse étre encore trouvé dans la nature. 11

Newton encourage donc a remonter a la racine du mal, ¢’est-a-dire au dualisme réducteur entre
substance pensante et substance étendue, afin de poser 1’existence d’un espace dans lequel le

mouvement est a la fois possible et mesurable :

[...] il s’ensuit que le mouvement des Cartésiens n’est pas un mouvement,
parce qu’il n’a aucune vitesse, aucune détermination et qu il ne fait traverser
aucun espace [spatium] ni aucune distance. C’est pourquoi, il est nécessaire
de rapporter la détermination des lieux [localis] et donc le mouvement local
a quelque étre immobile telle que [’étendue seule [sola extensio] ou [’espace
[spatium] consideré comme quelque chose de reellement distinct des

corps.1tt

C’est dans cette perspective épistémologique qu’il faut comprendre I’immobilité de 1’espace

newtonien ;

Les parties de [’espace sont immobiles. Si l’'on suppose qu’elles se meuvent,

ou bien il faut dire que le mouvement de chacune d’elles est une translation

18111, 104 : « Pourquoi il y [a des étoiles] qui disparaissent et paraissent de nouveau. », AT, IX, 161 (orthographe
modernisée).

199111, 114 : « Qu’une méme étoile peut paraitre et disparaitre plusieurs fois. », AT, 1X, 168-169 (orthographe
modernisée).

10 DG, pp. 30-35.

11 DG, pp. 30-35.

61



a partir du voisinage des autres parties contigués, selon la définition
cartésienne du mouvement des corps, et j'ai suffisamment démontré que
¢ 'était absurde ; ou bien il faut dire que [ce mouvement] est une translation
d’un espace en un autre, soit hors des espaces mémes, a moins peut-étre de
dire que partout deux espaces coincident, I'un mobile, ['autre immobile.
Dailleurs, la meilleure illustration que I ’on puisse donner de [’'immobilité de
[’espace, c’est par la durée. En effet, de méme que l'individuation des parties
de la durée résulte de ['ordre, de sorte que si (par exemple) hier pouvait
changer de place avec aujourd’hui et devenir postérieur, il perdrait son
individualité et serait non plus hier mais aujourd’hui. De méme, les parties
de [’espace doivent leur individuation a leurs positions, de sorte que, Si deux
quelconque d’entre elles pouvaient changer de position, elles changeraient
en méme temps d’individuation et chacune se changerait numériquement en
["autre. C’est a cause du seul ordre et a cause de leurs positions relatives que
les parties de la durée et de [’espace sont comprises comme étant ce qu’elles
sont véritablement ; et, a part leur ordre et leurs positions qui ne peuvent

donc changer, elles n’ont pas d’autre principe d’individuation.*'?

Cette démonstration donne a I’immobilité de I’espace une importance de premier plan : ¢’est
parce que les parties les plus simples qui composent 1’espace — parties qui ne sont pas
matérielles— ne se meuvent pas qu’elles peuvent étre individualisées. La conception de I’espace
qui commence a se dessiner parait se rattacher a un atomisme dématérialisé proche de la
géométrie, fondée sur des €léments premiers et indivisibles. L’individualité des parties de
I’espace et, en paralléle, I’individualité des parties du temps ne se comprennent que parce qu’il
y a comme un canevas spatio-temporel immobile sur lequel se tisse le devenir, ou comme les
tiges figées d’un abaque dont les boules sont en perpétuel mouvement. L’ immobilité de I’espace
et I’immobilité du temps sont les conditions nécessaires pour que le mouvement puisse exister :
pour citer et trahir en méme temps Héraclite, si I’eau du fleuve s’écoule, c’est parce que son lit

reste le méme.

Dans un aller-retour critique, s’il faut détruire la res extensa cartésienne pour redonner au
mouvement toute sa réalité, il s’agit également de rétablir le mouvement comme translation

pour détruire la res extensa. L’espace devient ainsi la toile de fond de I’univers, a la fois comme

112 DG, p. 44.
62



support d’existence des corps et comme grille de lecture et de calcul des mouvements de ces

corps.

e Versus le nullibisme

La troisieme conséquence du dualisme cartésien, ¢’est d’ouvrir la voie a I’athéisme en

refusant a Dieu une place dans le monde matériel :

Si nous disons avec Descartes gue [’étendue est un corps, ne frayons-nous
pas la voie a I’ Athéisme, manifestement, tant parce que [’étendue est non pas
une créature mais existe de toute éternité que par ce que nous en avons une
idée absolue, sans aucune relation a Dieu et qu’ainsi nous pouvons concevoir
qu’elle existe tout en imaginant que Dieu n’existe pas ? Et la distinction de
[’esprit et du corps [posée] dans cette Philosophie n’est pas intelligible, a
moins de dire en méme temps que l’esprit n’est en aucune maniere étendu, et
qu’ainsi il n’est substantiellement présent a aucune étendue, ou qu’il n’est
nulle part : ¢’est comme si nous disions qu’il n’existe pas ; OU encore cette
these rend [ 'union de cet esprit au corps fort peu intelligible, pour ne pas dire

impossible.!t3

A ce moment-la, ce qui se passe dans le « De Gravitatione » a de quoi surprendre : Newton est
en train de retourner I’argument que Descartes oppose a More quand il lui écrit, dans sa lettre
du 5 février 1649, qu’il refuse d’attribuer 1’étendue a Dieu pour ne pas faire de Dieu un objet
fini qui pourrait étre imaginé.!** Or, Newton montre qu’en refusant de faire de 1’étendue
I’attribut de tous les étres et en I’identifiant au corps, Descartes octroie a la matiére une
existence per se'’®, et ce faisant, il n’est plus nécessaire de poser I’existence de Dieu pour penser
le monde. De plus, il reprend a More 1’idée selon laquelle le plus grand tort de la philosophie

cartésienne est d’exclure Dieu du monde :

13 DG, p. 56.

114 « [...] je n’ai pas coutume de disputer sur les mots ; ¢c’est pourquoi si ’on veut que Dieu soit en un sens étendu,
parce qu’il est partout, je le veux bien : mais je nie qu’en Dieu, dans les anges, dans notre &me, enfin en toute autre
substance qui n’est pas un corps, il y ait une vraie étendue, et telle que tout le monde la congoit ; car par un étre
étendu on entend communément quelque chose qui tombe sous 1’imagination ; que ce soit un étre de raison ou un
étre réel, cela n’importe. », Correspondance avec Arnaud et Morus, Op.cit., p. 114.

115 1] ajoute a ce propos : « On a beau regarder autour de soi, on ne trouve guére d’autre cause a I’ Athéisme que
cette notion de corps en tant que dotés d’une réalité en soi, compléte, absolue et indépendante, notion telle que
beaucoup d’entre nous la concevons dans notre esprit d’ordinaire par négligence depuis 1’enfance, si je ne me
trompe ; alors que nous la disons, dans nos paroles, créée et dépendante. Je crois que ce préjugé a été la cause de
ce que le nom de « substance » a été attribué dans 1’Ecole, par homonymie, a Dieu et aux créatures [...] », Ibid.,
p. 58. De toute évidence, il s’agit d’une critique a peine voilée des articles 51 a 54 de la deuxiéme partie des
Principes de la philosophie (AT, IX, 92-94).

63



Atque ita per eam ipsam januam per quam Philosophia Cartesiana Deum
videtur velle € Mundo excludere, ego, é contra, (quod & felicissimo successu

me praestiturum confido) eum introducere rurfus enitor & contendo.®

Conformément a I’axiome selon lequel 1’étendue n’est pas seulement 1’attribut du corps, mais

celui de tous les étres, I’accusation de nullibisme'*’

est bien plus grave qu’il n’y parait a
premiére vue : ce n’est pas seulement exclure la divinité du monde physique, c’est au fond

I’exclure de 1’étre. 118

Nous venons de le voir, la premiére propriété sur laquelle Newton insiste est en vérité
négative : 1’espace n’est pas corporel. Les trois raisons principales qu’il donne a cela
s’inscrivent dans le cadre de sa critique du dualisme cartésien et de ses conséquences. La
premiére de ces conséquences est d’ordre métaphysique : c’est la définition de la res extensa
qui s’oppose a la définition de 1I’étendue comme une réalité distincte de la matiére divisible. La
deuxieme conséquence est d’ordre physique: c’est la négation du mouvement comme
translation. La troisiéme est d’ordre onto-théologique : c¢’est 1’éloignement de la divinité
créatrice et du monde créé, qui confine a I’exclusion de la divinité du champ de I’étre. Immobile,
immatériel et dépourvu de figure, I’espace newtonien comprend tous les étres, qu’il s’agisse
des corps ou de la divinité, et est la condition sine qua non de I’existence des mouvements.
L’incorporéité est la premicre propriété que Newton donne a 1’idée d’espace qu’il est en train
de construire ; c’est aussi celle — la plus fondamentale — qui permet de comprendre toutes les

autres.

b. L’espace est infini en imagination et en acte

C’est en continuant a discuter la philosophie cartésienne que Newton rejette la distinction

que fait Descartes entre I’indéfini et I’infini et qu’il affirme que I’espace est infini.

Dans sa réponse a Caterus, Descartes développe 1’idée selon laquelle I’infini est un objet de

I’entendement mais pas de I’imagination :

116 More, Henry, Enchiridion Metaphysicum, sive De Rebus Incorporeis, in Opera omnia, 11, 1, 1679, p. 167. Luc
Peterschmitt traduit : « Et ainsi, par cette méme porte par laquelle on voit que la philosophie cartésienne veut
exclure Dieu du monde, moi, au contraire (et je suis certain que j’y parviendrai avec le plus grand succés), je lutte
et je m’efforce de Le faire entrer a nouveau. », Espace et métaphysique de Gassendi a Kant, Op.cit., p. 178.

117 En France, c’est celle que Pascal fait 2 Descartes dans le fragment 1001 de 1’édition Lafuma qui lui est attribué :
« Je ne puis pardonner a Descartes ; il voudrait bien, dans toute sa philosophie, se pouvoir passer de Dieu, mais il
n’a pu s’empécher de lui faire donner une chiquenaude pour mettre le monde en mouvement ; apres cela il n’a plus
que faire de Dieu. », Pascal. Pensées, texte établi par Louis Lafuma, chronologie, préface, notes, archives et index
par Dominique Descotes, Garnier-Flammarion, 1973, p. 343.

118 Janiak, Andrew. « Substance and Action in Descartes and Newton », The Monist, vol.93, n°4, 2010, pp. 657-
677.

64



[...]je dirai ici premiérement que [’infini, en tant qu’infini, n’est point a la
vérité compris, mais que néanmoins il est entendu ; car, entendre clairement
et distinctement qu’une chose soit telle qu’on ne puisse y rencontrer de

limites, c est clairement entendre qu’elle est infinie.*'°

L’infini — ou une chose infinie — peut étre saisi par I’entendement puisqu’il s’agit d’un
objet intelligible qui est, au demeurant, dans la psychologie cartésienne une idée innée.
Néanmoins, de la méme maniére que nos sens ne peuvent percevoir ni une tres grande étendue
ni, a fortiori, une étendue infinie, notre imagination se heurte a sa propre finitude et ne peut pas
englober une chose infinie. Lorsque I’idée d’infini nous rend confus, c’est que nous essayons
vainement de nous la représenter dans un objet sensible en juxtaposant un grand nombre de
perceptions ou d’images. Le géomeétre saisit ce qu’est un chiliogone en y pensant et en

renoncgant a le voir dans son entiéreté :

Et quant & la chose qui est infinie, nous la concevons a la vérité positivement,
mais non pas selon toute son étendue, c’est-a-dire que nous ne comprenons
pas tout ce qui est intelligible en elle. Mais tout ainsi que, lorsque nous jetons
les yeux sur la mer, on ne laisse pas de dire que nous la voyons, quoique
notre vue n’en atteigne pas toutes les parties et n’en mesure pas la vaste
étendue : et de vrali, lorsque nous ne la regardons que de loin, comme si nous
la voulions embrasser toute avec les yeux, nous ne la voyons que
confusément, comme aussi n’'imaginons-nous que confusément un chiliogone,
lorsque nous tachons d’imaginer tous les cOtés ensemble ; mais lorsque notre
vue s’arréte sur une partie de la mer seulement, cette vision alors peut étre
fort claire et fort distincte, comme aussi ['imagination d’un chiliogone,

lorsqu elle s étend seulement sur un ou deux de ses cotés.*?°

De plus, Descartes distingue infini et indéfini : si nous pouvons nous étonner que dans un
discours sur I’infini, il utilise des exemples — le chiliogone et la mer — qui sont seulement trés
grands, c’est parce qu’il n’admet 1’existence que d’une seule chose positivement infinie, c’est-
a-dire que d’une seule chose qui n’ait aucune limite : la divinité. Toutes les autres, y compris

les espaces imaginaires, sont limitées et ce méme si nous ne le percevons pas.

Or, pour Newton, Dieu est I’infinité et I’espace est une chose infinie :

19 AT, 1X, 89, lignes 143-144 (orthographe modernisée).
120 AT, IX, 89, lignes 144-145 (orthographe modernisée).

65



L’espace s’étend a [infini absolument de tous cotés. En effet, nous ne
pouvons pas imaginer de limite quelque part sans penser en méme temps qu il
y a au-dela un espace. Par suite, toute ligne droite, toute parabole, toute
hyperbole, tout cone, tout cylindre et toutes les autres figures de cette sorte
vont a l'infini et ne sont nulle part limitées, méme si elles sont coupées
n’importe ou par des lignes ou des surfaces de tous genres, qui les traversent

et méme si elles forment dans tous les cas des figures tronquées.!?

Son premier argument est discret : il renvoie a la tradition atomistique, qui pose I’illimitation
de I’espace?? et la défend en recourant & une expérience logique simple : si le monde est limité
et qu’on tire un trait en direction de ses limites, soit le trait est arrété par les limites du monde,
soit le trait traverse les limites du monde. Dans un cas comme dans I’autre, supposer des limites

du monde, c’est supposer qu’il y a autre chose derriére.*?

CUTE VAT A YN, AT W e s

S
—.T_.’ ——

4 . W\ T
| )R
‘I&
SNG4

T T
7 : * '{ :

La gravure sur bois de Flammarion (anonyme)

121 DG, p. 38.

122 « 1.’univers existant n’est donc limité dans aucune de ses dimensions ; sinon il devrait avoir une extrémité. Or
il est évident que rien ne peut avoir d’extrémité, s’il ne se trouve plus loin quelque chose qui le délimite, pour que
nous apparaisse le point au-dela duquel notre regard cesse de le suivre. Et comme en dehors de I’ensemble des
choses il faut bien avouer qu’il n’y a rien, cet univers n’a pas d’extrémité : il n’a donc ni limite ni mesure. »,
Lucrece, De la nature, traduction par Alfred Ernout, Les Belles Lettres, collection « Les classiques en poche »,
édition bilingue, Paris, 2009, I, v.958-959.

123 Cette doctrine de I’illimitation du monde permet en effet de faire valoir celle de la pluralité des mondes, et nous
voyons le lien qui existe entre elles depuis I’ Antiquité gréco-latine jusqu’a ’dge moderne quand, dans le premier
soir des Entretiens sur la pluralité des mondes de Fontenelle, le narrateur déconstruit la perspective géocentrique
de son interlocutrice.

66



Cet argument est si connu que Newton ne I’explicite pas : ce qui I’intéresse visiblement
ici, ce n’est pas la question de I’infinité du ciel peuplé d’étoiles mais celle, plus fondamentale,
de ce qu’il entend par spatium et qui semble s’apparenter a I’espace géométrique dans lequel,
selon le deuxieme axiome euclidien, les droites se poursuivent indéfiniment. Ce rapport entre
I’espace physique et I’espace géométrique questionne : est-ce a dire que Newton suppose qu’il
s’agit d’une seule et méme chose ? Si c’est le cas, considére-t-il que les objets physiques sont
en méme temps des objets mathématiques ? Quid alors de leurs qualités sensibles ? Si nous
revenons a 1’espace lui-méme, au-dela du rapport délicat entre le monde géométrique et le
monde physique, comment devons-nous concevoir la relation entre cet espace immatériel et
infini et I’étendue que nous nous représentons et dans laquelle nous dessinons des figures
imaginaires ? S’agit-il également de la méme chose ? Ce que nous pouvons dire pour 1’instant
avec certitude, ¢’est que Newton suppose que 1’espace dans lequel se trouve le monde physique,
I’espace géométrique et la représentation mentale de 1’étendue — s’il s’agit d’entités différentes

— sont soumises aux mémes regles logiques et a la méme axiomatique.

Toujours est-il que dans le « De Gravitatione », Newton ne prouve pas I’infinité de
I’espace en recourant a des raisons physiques mais d’abord grice a une démonstration

géométrique :

Mais, si vous voulez un exemple d’infinité, concevez un triangle dont la base
et ['un des cotés sont fixes et dont ['autre coté tourne dans le plan du triangle,
autour de sa limite contigué a la base, de sorte que le triangle s ouvre peu a
peu a son sommet ; pendant ce temps, fixez votre attention sur les points ou
les deux cotés se rencontreraient pourvu qu'ils fussent prolongés jusque-la :
il est manifeste que tous ces points [de concours] se trouvent sur la droite qui
porte le coté fixe et qu’ils continuent a s’éloigner d’autant plus que le coté
mobile tourne plus longtemps jusqu’au moment ou l’'un des cotés devient

paralléle a 'autre et ne peut plus le rencontrer ol que ce soit.*?*

Essayons d’y voir plus clair : soit un triangle dans un espace plan dont les droites d et d’ se

croisenten B :

124 DG, pp. 38-40.
67



Conformément aux lois euclidiennes, chacun des segments qui composent le triangle est
une partie tronquée d’une droite qui se poursuit a I’infini. La droite d’ « tourne dans le plan du
triangle, autour de sa limite contigué a la base, de sorte que le triangle s’ouvre peu a peu a son

sommet ». Les droites d et d’ s’¢loignent 1’une de I’autre au fur et a mesure qu’on fait tourner

sur la surface plane la droite d’. Soit B’ I’un des points d’intersection de d et d’.

B’ /

68



Newton poursuit :

Je demande maintenant a quelle distance est le dernier point ou les cotés se
sont rencontrés ? Cette distance est certainement plus grande que n’importe
quelle distance assignable ou plutot aucun de ces points n’est le dernier : par
conséquent, la droite sur laquelle on trouvera tous ces points de concours est
en acte plus que finie. Il n’y a pas lieu non plus de dire qu’elle est infinie
seulement en imagination et non pas en acte ; car si un triangle est tracé en
acte, ses cOtés sont toujours dirigés en acte vers un point commun ou ils
concourraient tous les deux s’ils étaient prolongés, méme si on en suppose
ce point au-dela des limites du monde sensible ; et ainsi, la ligne que tous ces

points déterminent sera actuelle, méme si elle va au-dela de toute distance.'?®

La démonstration conduit a deux conclusions : premierement, le dernier point auquel les droites
d et d’ se croisent (B’) est situé a I’infini, puisque selon I’axiomatique euclidienne, les deux
droites continuent de se croiser sur un nombre indéfini de points. Jusque-1a, il n’y a rien de
surprenant. En revanche, la seconde est plus étonnante et plus difficile a comprendre : la droite
d’ est infinie, non seulement dans notre imagination, mais également en acte. Autrement dit,
tracer un segment, c’est d’emblée et a la fois imaginer que ses deux extrémités se poursuivent
comme une droite infinie et saisir que c’est en effet bel et bien le cas. Chaque point

mathématique ouvre a un infini qui existe actuellement.?

La mention de la distance sensible pourrait encourager a voir dans ce texte une tendance
a accorder D’épaisseur de la réalit¢ objective aux objets mathématiques. Gardons-nous
cependant d’y lire la manifestation d’un réalisme mathématique : Newton a a coeur de fonder
les démonstrations mathématiques sur 1I’expérience. Il est un mathématicien, mais il définit
d’abord son travail comme une étude expérimentale de la mécanique du monde. Il semble donc
que cette ambiguité du rapport entre 1’étendue et les objets mathématiques, entre 1’espace et les
phénomenes sensibles, exprime plutdt un présuppose : la nature physique peut étre traduite dans
une mathématique parce qu’elle se soumet, malgré sa plus grande complexité, aux mémes lois.

Gageons que la fagon dont Newton concoit la relation entre ces deux types d’objets et les deux

125 DG, pp. 38-40.

126 « Le triangle newtonien vient crever le ciel d’Aristote. », Seidengart, Jean. L Univers infini dans le monde des
Lumieres, Les Belles Lettres, collection L’ane d’or, Paris, 2020, p. 31. L’auteur y lit aussi une prise de position
contre Hobbes pour qui, dans le chapitre « De loco et tempore » du De Corpore, hous ne pouvons ni concevoir ni
imaginer I’infini.

69



champs disciplinaires qu’il cherche a réunir évolue au fil du temps. Pour I’heure, le « De

Gravitatione » donne a voir la naissance de la physique mathématique.'?’

Newton démontre 1’existence actuelle de 1’infinit¢é de [’espace (physique et
mathématique) grace a un exemple geométrique simple et classique : I’infinité de la ligne d’
prouve que nous pouvons faire « entrer » une infinité de points juxtaposés et indivisibles dans
un espace qui doit, des lors, étre lui-méme infini. Il est nécessaire que ces points soient des
atomes mathématiques qui, bien que n’ayant pas d’épaisseur matérielle, sont définis comme
des unités premiéres et insécables : nous devinons ici I’importance pour Newton de la méthode
des indivisibles popularisée par Bonaventura Cavalieri quelques années plus tot.!2® Cette
méthode consiste en une comparaison du rapport entre des figures d’une part et les ensembles
de tous leurs indivisibles — c’est-a-dire de toutes leurs lignes — d’autre part. ' Comme

I’explique Philippe Boulier :

1l s agit d’une nouvelle « methode » (« methodus »), qui consiste & prendre
les rapports des lignes pour ceux des plans, les rapports des plans pour ceux
des solides.**°

Cavalieri propose d’appliquer sa méthode analytique aux grandeurs finies, mais aussi
aux grandeurs infinies : son ingéniosité réside dans le fait qu’au lieu d’essayer — en vain —
d’additionner tous les indivisibles qui composent des grandeurs infinies, il s’intéresSe aux
rapports qui existent entre les éléments indivisibles qui les composent. C’est une forme de
conversion du regard du mathématicien sur les figures en général, et plus particulierement sur
la notion d’infini : il ne s’agit plus de chercher a définir et a circonscrire 1’infini, mais de
parvenir, grace a une approche proprement géométrique, a en faire un objet de calcul.*®
Autrement dit, abstraction faite du passage problématique de la géométrie a la physique,

Newton prouve I’infinité de I’espace physique en combinant 1’axiomatique euclidienne, la

127 Biarnais, Marie-Francoise, « Statuts théorique et pratique des mathématiques dans la mécanique newtonienne »,
Baroque, n°12, 1987 : « Il est clair qu’ici la physique mathématique est congue comme un puzzle ou des exigences
de nature différente se juxtaposent et se superposent de maniéere simpliste. », p.8.

128 | 3 Géométrie du contenu par les indivisibles soutenue par quelques raisonnements nouveaux est publiée pour
la premiére fois en 1635, et les Exercitationes geometricae sex en 1647. Dans la bibliotheque de Newton, on ne
trouve ni I’un ni I’autre, mais on trouve I’Horlogium oscillatorum de Huygens, offert par Oldenburg en 1673, qui
utilise la méthode de Cavalieri, ainsi qu’une édition de 1668 du Mesolabum de René Francois de Sluse.

129 Méthode dont il formule le principe dans le théoréme I11 et son corollaire du livre 1l de la Géométrie.

130 Boulier, Philippe. « Le probléme du continu pour la mathématisation galiléenne et la géométrie cavalierienne
», Early Science and Medicine, n°15, 2010, pp. 371-4009.

13111 est important de souligner que Cavalieri n’était pas certain de la validité de sa conception du continu : voir
pour cela le bel article de Kirsti Andersen, « Cavalieri’s Method of Indivisibles. », Archive for the History of Exact
Sciences, n°31, 1985, pp. 291-367.

70



méthode des indivisibles et une conception corpusculaire de la nature. En affirmant 1’existence
d’un infini en acte, Newton rompt avec la philosophie aristotélicienne qui, dans ses discussions
des paradoxes de Zénon, n’admet qu’un infini en puissance.™*? Au-dela de cette relation critique
mais implicite & Aristote, Newton prend parti ici dans une querelle qui remonte au Moyen Age
et qui oppose une majorité de théologiens, convaincus que 1’idée d’un infini actuel est une
menace pour la toute-puissance divine!®, & quelques autres qui n’y voient aucun danger.'®*
Etant donné I’importance qu’eurent ces discussions scolastiques, nous pouvons nous étonner
que Newton affirme que I’espace est un objet infini en acte sans faire I’effort de le démontrer
et sans faire référence a ses prédécesseurs. Dans Much Ado About Nothing, Edward Grant

rappelle que ¢’est monnaie courante a 1’age classique :

Although [...] numerous late medieval authors had occasion to express an
opinion on extracosmic void, few considered it within the theological context
[...]. The situation changed dramatically during the sixteenth century, when
the relationship of Good and a possible infinite void space came to be
discussed at great lenght by numerous scholastic authors of major and minor
significance. That the problem was a legacy of the late Middle Ages can
scarcely be doubted. And yet the names of Bradwardine, De Ripa, and
Oresme, who accepted the possibility or actuality of an infinite void space
associated with God’s immensity, go unmentioned in the great debates that

developed in the sixteenth and seventeenth centuries.**®

132 Aristote. Physique, 111, 4-6. C’est dans le chapitre 5 que se trouve la réfutation de I’infini comme substance, et
a fortiori comme une substance en acte : « En effet, si I’infini en soi n’est ni une grandeur, ni une pluralité, mais
une substance et non un accident, il sera indivisible (car le divisible serait soit une grandeur soit une pluralité), et
s’il I’est, il ne sera pas infini, si ce n’est a la maniére dont la voix est invisible. [...] Et il est manifeste aussi qu’il
n’est pas possible que I’infini existe comme un étant en acte, ni comme une substance et un principe, car n’importe
quelle partie qu’on en prenne sera infinie, s’il est vrai qu’il est partageable (car ’essence de 1’infini et 1’infini
seraient une méme chose dans le cas ou I’infini serait une substance et ne serait pas dit d’un substrat), de sorte
qu’il est soit indivisible, soit divisible en infinis. Mais que la méme chose soit plusieurs infinis, c’est impossible
(et pourtant, de méme qu’une partie d’air est de 1’air, de méme aussi un infini sera une partie d’infini, si du moins
I’on admet qu’il est une substance et un principe). Donc il n’est pas composé de parties, c’est-a-dire il est
indivisible. Mais il est impossible que 1’infini en entéléchie soit tel, car il est nécessaire qu’il ait une certaine
quantité. C’est donc par accident que I’infini appartient aux choses. », Euvres complétes, Op.cit., 204a, p. 563.
133 Jean Buridan en est I’'un des plus grands représentants, affirmant que si Dieu avait créé ou créé un infini en
acte, il serait alors limité dans ses possibilités puisqu’il ne pourrait rien créer de plus grand.

134 Au nombre de ces « infinitistes », qui ne défendent pas tant I’existence d’un infini actuel que la possibilité pour
Dieu d’en créer un s’il le voulait, il y a Grégoire de Rimini, Nicolas Bonet, ou encore Jean de Ripa. Pour plus de
détails : Edward Grant, Much Ado About Nothing. Theories of space and vacuum from the Middle Ages to the
Scientific Revolution, Cambridge University Press, 1981, pp. 127-134, ainsi que Planets, Stars, and Orbs. The
Medieval Cosmos, 1200-1687, Cambridge University Press, 1994, pp. 106-113.

135 |bid., p. 148.

71



Newton ne modére pas son propos sur 1’infini et il poursuit dans cette voie radicale :
contrairement a Descartes, il concéde qu’on ne puisse pas se représenter, par I’imagination, une

étendue infinie'®®, mais il refuse d’utiliser la distinction entre infini et indéfini :

Si maintenant Descartes dit que [’étendue peut-€tre non infinie mais
seulement indéfinie, il doit étre corrigé par les grammairiens. Car, le mot
« indéfini » n’est jamais utilisé pour ce qui est « en acte » mais concerne
toujours un futur possible, car il dénote seulement que quelque chose n’est
pas encore déterming, ni défini. Ainsi, avant que Dieu ait décidé quoi que ce
soit au sujet de la création du monde (s'il y eut jamais un moment ou cette
décision n’existait pas), la quantité de matiere des étoiles, leur nombre et tout
le reste qui sont maintenant définis dans le monde crée, tout cela était
indéfini. [note : Ainsi la matiére est « indéfiniment » divisible mais elle est
toujours divisée soit de maniére finie soit de maniére infinie (Article 26 —
Partie 1'*7 et Article 34 — Partie 21%8).] Ainsi, la ligne indéfinie est celle dont
la longueur future n’est pas encore précisément déterminée. Ainsi, [’espace
indéfini est celui dont la future grandeur n’est pas encore déterminée ; mais
[’espace qui est maintenant en acte n’est pas a definir > ou il a des limites ou
il n’en a pas et par suite il est soit fini soit indéfini. Et le fait qu’il dise que
[’espace est indéfini par rapport a nous, c’est-a-dire que nous sommes
seulement ignorants de ses limites et ne savons pas positivement qu’il n'’y a
pas de limite : ce fait ne s’oppose pas a notre raisonnement (Article 27 —

Partie 11*%), tant parce que si nous sommes ignorants, Dieu lui du moins

136 « Si maintenant, 1’on m’objecte que nous ne pouvons pas imaginer que 1’étendue puisse étre infinie, je 1’accorde.
Cependant, je soutiens que nous pouvons en avoir une intellection. Nous pouvons sans doute imaginer une étendue
plus grande, puis une autre plus grande encore, mais nous pensons qu’il existe une étendue plus grande que celle
que nous pourrons jamais imaginer. Et par suite, ceci dit en passant, la faculté d’intellection est clairement
distinguée de I’imagination. », DG, pp. 40-43. C’est I’'un des points sur lesquels, dans sa critique de Descartes,
Newton ne rejoint pas More : pour le platonicien de Cambridge, la distinction entre les objets de I’imagination et
les objets de 1’entendement est fausse parce qu’elle ne prend pas en compte 1’adage aristotélicien et scolastique
selon lequel nihil est in intellectu quod non fuerit in sensu. Sur ce point, voir la lettre de More a Descartes du 5
mars 1649.

1371, 26 : « Qu’il ne faut point ticher de comprendre 1’infini, mais seulement penser que tout ce en quoi nous ne
trouvons aucunes bornes est indéfini. » (AT, IX, 36, orthographe modernisée).

138 11, 34 : « Qu’il suit de 1a que la matiére se divise en des parties indéfinies et innombrables. » (AT, 1X, 39,
orthographe modernisée).

1391, 27 : « Etnous appellerons ces choses indéfinies plutot qu’infinies, afin de réserver a Dieu seul le nom d’infini ;
tant a cause que nous ne remarquons point de bornes en ses perfections, comme aussi a cause que nous sommes
trés assurés qu’il n’y en peut avoir. Pour ce qui est des autres choses, nous savons qu’elles ne sont pas ainsi
absolument parfaites, parce qu’encore que nous y remarquions quelquefois des propriétés qui nous semblent
n’avoir point de limites, nous ne laissons pas de connaitre que cela procéde du défaut de notre entendement, et non
point de leur nature. » (AT, IX, 37, orthographe modernisée).

72



comprend que [l’espace] n’a pas de limite, et ce d’une maniere non
seulement indéfinie mais certaine et positive que parce que nous concevons
de maniere positive et tres certaine que [’espace transcende toute limite, lors
méme que nous l’imaginons négativement. Mais, je vois bien ce que
Descartes a craint : s’il posait [’espace comme infini, il lui donnerait peut-
étre le statut de Dieu a cause de la perfection de l’infinité. Mais, il n’en est
rien car linfinité n’est une perfection qu’en tant qu’elle est attribuée a
d’autres perfections. L’ infinité de [’esprit, de la puissance, du bonheur, etc.
est une perfection supréme ; !’infinité de l’ignorance, de ['impuissance, du
malheur est une imperfection supréme ; et l'infinité de [’étendue a pour

perfection celle de ce qui est étendu.4°

Dans ce passage, plusieurs arguments se mélent. De facon générale, Newton reproche a
Descartes de faire preuve d’une trop grande prudence et de manquer de logique. Selon Newton,
reconnaitre 1’infinité de 1’étendue ne revient pas a outrepasser les limites de notre connaissance
et a nier que nous sommes des étres finis et trés ignorants. Ce n’est pas parce que nous ne
pouvons pas imaginer I’infini que nous ne pouvons pas le concevoir, et puisque nous pouvons
le concevoir, alors il n’y a pas de raison a s’empécher d’employer le mot « infini ». Cette crainte
de mal dire conduit donc le philosophe francais a mal penser : en voulant réserver le mot
« infini » a Dieu seul, Descartes biaise le sens du mot « indéfini ». Doit étre dit indéfini ce qui

est indéterminé, et n’est indéterminé que ce qui est potentiel.

Pour mieux expliquer ce rapport entre indéfini, indétermination et virtualité, Newton
recourt a I’hypothése d’un avant-la-création : avant que Dieu ait le projet de créer le monde, ce
monde aurait pu étre dit indéfini. Dés que Dieu — si ce moment a existé —a formulé cette volonté,
il I’a congue en méme temps tres précisément. Par conséquent, le monde qui existe actuellement
ne peut pas étre considéré comme indéfini parce qu’il est le fruit d’un acte a la fois de création
et de détermination. Cette expérience de pensée est a peine esquissée, comme si elle tombait
sous le sens. Pourtant, elle apporte une plus grande confusion a 1I’argumentation parce qu’elle
parle des corps matériels et donc du monde créé plutot que de I’espace dans lequel ce monde
existe. Newton identifie-t-il les deux ? Et est-ce une maniére de sous-entendre que le monde est
infini ou s’agit-il d’une maladresse de vocabulaire qui nous pousse a la surinterprétation ? Ou

bien s’agit-il d’un exemple que Newton imagine dans le cadre de la philosophie cartésienne

10 DG, p. 42.
73



pour montrer que Descartes se contredit lui-méme une fois de plus ? Nous pouvons pencher,

semble-t-il, pour cette derniére hypothese.

La fin de ce passage présente le nceud de 1’argumentation : le rapport entre la notion

d’infini et celle de perfection. Relisons-le :

Mais, je vois bien ce que Descartes a craint : s’il posait [’espace comme
infini, il lui donnerait peut-étre le statut de Dieu a cause de la perfection de
linfinité. Mais, il n’en est rien car l’infinité n’est une perfection qu’en tant
qu’elle est attribuée a d’autres perfections. L’infinité de [’esprit, de la
puissance, du bonheur, etc. est une perfection supréme , [’infinité de
I’ignorance, de I'impuissance, du malheur est une imperfection supréme ; et

l’infinité de I’étendue a pour perfection celle de ce qui est étendu.

Derriére ces quelques lignes, il y a un probleme ontologique : est-ce que la perfection
d’un étre découle de son infinit¢ ? Si une chose est infinie, c’est qu’elle n’a aucun
commencement ni aucune fin et donc qu’elle est inengendrée. Par ailleurs, il ne peut y avoir
qu’une seule substance infinie, et cette unicité de la substance se double d’une immuabilité qui
la hisse au plus haut sommet de I’étre. Ici, Newton redonne a 1’infinit€ une neutralité
ontologique : un étre n’est pas parfait parce qu’il est infini ; sa perfection est garantie par
I’infinité de ses attributs excellents. La perfection divine, que Descartes craint d’accorder a
I’étendue, ne peut venir que de la combinaison d’une infinité quantitative et d’une infinité
qualitative. Dieu n’est pas parfait parce qu’il est une quantité infinie, il I’est parce qu’il est
quantité infinie parfaite.!*! Dés lors, pour Newton, dire de 1’espace qu’il est étendu ne revient
pas a le déifier et a en faire un rival de Dieu : tout se passe donc comme s’il cherchait a faire
accepter cette infinité en la dévalorisant. Peut-étre pouvons-nous lire derriére ses propos une
référence a la discussion scolastique sur les degrés de perfection, qui distingue entre une
perfection absolue (simpliciter) propre a Dieu seul et une perfection dérivée ou relative
(secundum quid), celle de la création qui, bien que produite par le Fiat divin, inclut le mal et

les calamités. 142

14111y a 1a un lien intéressant, sur lequel nous reviendrons, avec la définition spinoziste de Dieu comme une
substance infinie composée d’une infinité d’attributs eux-mémes infinis : Ethique, I, propositions 9 & 11. La
proposition 11 établit que : « Dieu, c¢’est-a-dire une substance constituée par une infinité d’attributs dont chacun
exprime une essence éternelle et infinie, existe nécessairement. », Ethique, (Buvres III, traduction et notes par
C.Appuhn, GF Flammarion, Paris, 1965, p. 30.

142 Edward Grant, Much Ado About Nothing, Op.cit., pp. 136-149.

74



Ce qui interroge le plus, c’est la conclusion de ce passage : « I’infinité de 1’étendue a pour
perfection celle de ce qui est étendu ». Qu’est-ce a dire ? Nous savons déja que les corps, s’ils
sont étendus, ne sont pas identiques a I’espace ; il est donc probable que ce qui donne son degré
de perfection a I’étendue — degré qui n’est pas déterminé explicitement — ce n’est pas la maticre
qui existe dans I’étendue. De plus, en faisant dépendre la qualité de I’étendue de quelque chose
d’autre, Newton semble oter a 1’étendue le statut de substance qu’on pourrait étre en droit, & ce
moment-la du « De Gravitatione », de lui accorder. Ces questions indiquent que la notion de
perfection, pourtant discréte, joue au réle important dans le processus de construction du

concept d’espace.

c. Divisibilité, impénétrabilité et tridimensionnalité ambiqué

Nous le voyons au fur et a mesure, le « De Gravitatione » est un texte qui avance de
nombreuses et breves démonstrations qui s’enchevétrent les unes dans les autres. Son aspect
matriciel renforce 1’hypothése selon laquelle il s’agit d’un texte de jeunesse. La divisibilité de
I’étendue est justement une caractéristique qui se mélange a celles de I'immobilité et de

I’infinité de I’espace et que Newton développe aussi pour elle-méme :

Un espace'®® (spatium) peut étre toujours divisé en parties dont nous
appelons les limites communes surfaces (superficies) ; et ces surfaces a leur
tour peuvent étre toujours divisées en parties dont nous appelons les limites
communes lignes ; et, de nouveau, ces lignes peuvent étre partout divisées en

parties que nous appelons points.144

Ce passage prouve bel et bien I’adhésion de Newton a la méthode de Cavalieri : Cavalieri définit
en effet les indivisibles comme les éléments qui ont une dimension de moins par rapport a ce
qu’ils composent.1*> Soit, par exemple, un solide ABCD au sommet duquel on trace une
premiere tangente o, qui est une surface plane, et a la base duquel on imagine une deuxiéme
tangente, parallele a la premicre. Si on déplace a pour qu’elle rejoigne la tangente de la base,

on obtient une série indéfinie de plans :

143 Marie-Francoise Biarnais traduit par « espace ». Or, présenté de la sorte, ce mot frangais encourage a se
représenter 1’espace tel que nous le concevons aujourd’hui, tandis que le latin maintient le doute et force la
prudence. Comme dans ce passage, il est question de 1’espace en fant qu’il s’étend entre des lignes et des points,
il semble que ce soit plus pertinent de traduire par « un espace » pour maintenir I’idée qu’il s’ agirait plutot d’un
intervalle entre des corps et non d’une substance a part entiére ?

144 DG, pp. 36-37.

145 Koyré, Alexandre. « Bonaventura Cavalieri et la géométrie des continus », Etudes d’histoire de la pensée
scientifique, Gallimard, collection Tel, Paris, 1973, pp. 334-361.

75



Fig. IV.1. Inspired by CavaLIERI'S figure on page 105 of Geometria. To the left the solid
S = ABCD having the opposite tangent planes « and BCD. To the right some of the
planes of Cg(p).

Reproduite et dédoublée par K.Andersen'4®

Inversement, si on imagine un triangle ABC en deux dimensions et qu’on le déplace en
profondeur de sorte qu’il coupe un ensemble indéfini de lignes, alors on obtient un ensemble
indéfini de plans. Dans son étude technique de la méthode des indivisibles, Kirsti Andersen

propose la figure suivante pour illustrer cet ajout d’une dimension* :

=
=

Fig. 1V.2. A givenfigure F and some of the similar plane figures of the collection ¢5(A(D)
when A(l) is a rectangle.

148 Andersen, Kirsty. « Cavalieri’s Method of Indivisibles. », Archive for the History of Exact Sciences, n°31,
1985, p. 311.
147 1bid.

76



Il'y a une parenté évidente entre la conception cavaliérienne et la conception
newtonienne d’un espace toujours divisible en surfaces, puis en lignes, puis en points. Les
éléments premiers sont des points mathématiques qui forment une étendue continue : c’est la
raison pour laquelle il faut se garder de confondre la divisibilité de cet espace newtonien et la
divisibilit¢ des corps matériels. De plus, puisqu’il s’agit d’un ensemble infini de points
différents des atomes qui composent la matiére, alors la définition de I’espace a laquelle nous
devrions arriver serait celle d’un espace en deux dimensions, semblable a la feuille de papier
sur laquelle le géometre trace des figures. Pourtant, ¢’est dans cet espace que se situent et que
se meuvent les corps matériels — des corps qui ont une profondeur. Nous retrouvons de nouveau
la relation problématique entre espace physique et espace mathématique, et pourtant il ne
semble pas que cela pose une difficulté pour Newton :

Par suite, la surface n’a pas de profondeur, ni la ligne de largeur, ni le point,
une quelconque dimension, sauf a dire que les espaces coterminés se
pénétrent mutuellement jusqu’a une certaine profondeur de la surface, la ou
une surface les sépare ; étant donné que j’ai dit que cette surface était la
frontiere de deux espaces ou leur extrémité commune : il en est ainsi des
lignes et des points. En outre, les espaces sont partout contigus a des espaces,
[’étendue est partout juxtaposée a [’étendue et ainsi les parties qui se
touchent ont partout des frontieres communes ; ¢ est-a-dire qu'il y a partout
des surfaces qui delimitent les solides de tous cotés, partout des lignes le long
desquelles les parties de surfaces se touchent et partout des points ou se

joignent les parties continues des lignes. 4

L’analyse de la surface en ligne, puis de la ligne en point, est décrite comme une perte de
dimension, de sorte qu’inversement, une surface se définit comme une effloraison de
dimensions a partir de 1’unité premiére qu’est le point. Or, la profondeur se gagne par la
juxtaposition et I’interpénétration des surfaces qui composent I’espace. Nous pourrions penser
a un mille-feuille dont les couches, planes mais superposées, parviendraient cependant a lui
donner une heureuse épaisseur. Mais cette image gourmande ne dit rien de celle, bien plus riche,
que Newton propose en vérité : celle d’un ensemble de points qui forment une infinité de lignes
et une infinité de surfaces, qui elles-mémes forment une infinité de volumes qui existent en

méme temps, et ce méme s’ils ne sont ni tracés ni visibles :

148 DG, pp. 36-38.
77



Ainsi, il y a partout toutes sortes de figures, partout des sphéres, partout des
cubes, partout des triangles, partout des lignes droites, partout des lignes
circulaires, elliptiques, paraboliques, et toutes les autres sortes de lignes et
ce, de toutes formes et grandeurs, méme si elles ne sont pas tracées d’'une
maniere visible. Car, le tracé matériel d’une figure quelconque est non pas
une nouvelle production de cette figure eu égard a l’espace, mais seulement
sa representation corporelle de telle sorte qu’elle apparait maintenant aux
sens alors qu’auparavant elle était insensiblement présente dans [’espace.
C’est ainsi, en effet, que nous croyons que sont sphériques tous les espaces a
travers lesquels une sphére progressivement mue d’instant en instant est
jamais passee, alors méme que les traces sensibles de cette sphére-la ne
demeurent plus en ces espaces. Bien plus, nous croyons que [’espace a été
sphérique avant d’étre occupé par la sphére, de maniére a pouvoir la
contenir ; par conséquent, comme il y a partout des espaces pouvant contenir
exactement une sphere matérielle, il est clair qu’il y a partout des espaces
sphériques. Il en va ainsi des autres figures. De méme, bien que nous ne
voyions aucune figure matérielle dans de [’eau claire, il y en a cependant
beaucoup que la simple introduction de couleur dans ses diverses parties
ferait apparaitre de multiples manieres. Or, la couleur introduite ne
constituerait pas les figures matérielles mais les rendrait seulement

visibles.1*°

A Tétendue matérielle et mobile de Descartes, dans laquelle des corps sont découpés
temporairement tout en étant toujours en train de se toucher les uns les autres, Newton oppose
un espace immatériel et immobile dans lequel une infinité de figures géométriques existent
toujours déja, et sont temporairement révélées par le trait d’un crayon ou le contour d’un corps
sensible. Non seulement 1’espace est infini en acte, mais les figures qui le composent existent
également en acte. Ces figures sont semblables aux triangles et aux segments qui composent le

cercle de I’exemple que donne Spinoza dans le scholie de la proposition 8 du livre Il de

I’Ethique :

[...] un cercle est, on le sait, d’'une nature telle que les segments formés par

toutes les lignes droites se coupant en un méme point a l’intérieur donnent

149 DG, pp. 38-39.



des rectangles équivalents ; dans le cercle sont donc contenues une infinite
de paires de segments d’égal produit ; toutefois, aucune d’elles ne peut étre
dite exister si ce n’est en tant que le cercle existe, et, de méme, [’idée
d’aucune de ces paires ne peut étre dite exister, si ce n’est en tant qu’elle est
comprise dans l’idée du cercle. Concevons cependant que de cette infinité de
paires deux seulement existent, savoir D et E. Certes leurs idées existent alors
non seulement en tant que comprises dans l’idée du cercle, mais aussi en tant
qu’elles enveloppent [’existence de ces paires de segments ; par ou il arrive

qu’elles se distinguent des autres idées des autres paires.*™

11 s’agit d’une analogie pour mieux comprendre la thése de la proposition 8 selon laquelle les
idées des choses singulieres qui n’existent pas sont pourtant comprises dans 1’idée infinie de
Dieu. De méme sur le plan géométrique, cet exemple didactique montre que les segments égaux
qui vont du centre du cercle jusqu’a sa circonférence sont des propriétés inhérentes a 1’idée-
méme du cercle. Ils ne peuvent pas exister indépendamment de I’idée du cercle et,
réciproquement, le cercle ne peut pas exister indépendamment de ces segments. Plus encore,
chacune des paires de segments n’existe que relativement a I’infinité des autres paires de
segments. Les idées des choses singulieres peuvent étre congues comme n’existant pas parce
que leur essence n’enveloppe pas leur existence. Néanmoins, en tant qu’elles sont contenues

dans I’ordre de la nature et donc dans la substance divine, elles existent.®!

Malgré les différences incommensurables entre le systeme métaphysique de Spinoza et
la philosophie premiére et seconde de Newton, il y a la matiére & un parallele intéressant. De
méme que chez Spinoza I’entendement humain peut concevoir des idées de choses singulieres
comme n’existant pas alors qu’elles sont toujours d’emblée contenues dans une idée dont elles
sont les propriétés ou, in fine, dans la substance divine, de méme chez Newton il est possible
de ne pas se rendre compte qu’il y a une infinité de figures et de points mathématiques qui

existent pourtant, en acte, dans 1’espace infini.

Pour défendre cette existence en acte de 1’espace infini et des figures qui le composent,
Newton avance deux raisons a cela en utilisant I’exemple — astronomique par excellence — de
la sphere. Ces deux raisons renvoient a la représentation spontanée de 1’espace que nous avons

en voyant un corps, d’une certaine forme, se déplacer. Sans doute est-il difficile pour nous de

150 Spinoza, Baruch. Ethique, Op.cit., pp. 77-78.
151 Comme cela est précisé par Spinoza a Louis Meyer dans sa lettre sur I’infini du 20 avril 1663.

79



comprendre ce que Newton veut dire puisque nous sommes accoutumés a penser 1’espace
comme quelque chose de complétement distinct des corps qui I’occupent. Mais Newton parle

ici & un aristotélicien ou & un cartésien'®?

, et détourne leur définition de I’espace : il admet qu’un
corps ait besoin d’un lieu qui ait la méme forme que lui pour le contenir — mais ce lieu n’est pas
celui d’un seul corps et n’a pas une seule forme. Autrement dit, le lieu n’est pas singularisé par
le corps qui s’y trouve ou n’est pas la destination naturelle d’un corps particulier. Il est une
partie d’un espace plus vaste, dont 1’existence est révélée a cet endroit en particulier, et selon
la forme du corps dont nous pouvons voir ou sentir la périphérie. L’analogie, a premiére vue
étrange, des couleurs qui font apparaitre des figures dans le miroir de I’eau semble étre un clin
d’ceil aux cartésiens qui, comme leur maitre, classent les couleurs dans la catégorie des qualités
accidentelles et congoivent un monde composé d’une matiére seulement mobile et étendue.
Dans ce monde qui n’égaye pas les sens, les couleurs se surajoutent a des corps qui existent
déja et qu’elles rendent simplement visibles. C’est comme si Newton s’adressait aux lecteurs
et lectrices des Principes de la philosophie et leur disait, rassurant : I’espace dont je parle n’est
pas si différent du votre, a I’exception du fait qu’il est distinct des corps matériels. Les couleurs
ne font pas exister les corps, non pas parce que ce qui les ferait exister, ce seraient les
mouvements de la res extensa, mais parce qu’ils existent dans les indivisibles qui composent,

actuellement, 1’espace.

d. Premiéres conclusions

Qu’avons-nous appris pour I’instant de 1’espace du « De Gravitatione » ? Tout d’abord,
c’est un espace qui peut €tre divisé en lieux : I’espace constitue une totalité dans laquelle, par
endroit et par moment, il y a des corps, et ce sont les parties ou il y a des corps que nous pouvons
appeler « lieux ». Il n’est nullement question de lieux naturels ou de lieux situés par rapport a
des qualités qui les distingueraient les uns des autres. Ces lieux accueillent des corps matériels
qui, réciproquement, révelent les lignes et les surfaces qui existaient déja dans I’espace mais

qui étaient invisibles a nos sens.

L’espace newtonien est divisible, mais il n’est pas corporel : bien au contraire, il s’agit d’un
étre immatériel, constitué de parties premiéres — les points — qui n’ont aucune figure, aucune
épaisseur, aucune profondeur. Tout en étant composé d’indivisibles mathématiques, 1’espace
s’étend a I’infini, dans notre esprit comme a I’extérieur de nous, et il est infini en acte. Il ne

partage en verité aucun trait commun avec les corps : il n’est ni matériel ni mobile comme eux,

152 Descartes, René. Principes de la philosophie, 11, 48 : AT, IX, 90.
80



et il n’est pas non plus leur attribut essentiel. Son immobilité lui garantit une immuabilité :
toujours identique a lui-méme, 1’espace peut ainsi servir de trame de fond de la réalité
matérielle. Ce faisant, il permet de la connaitre : les corps peuvent étre situés, leurs vitesses

calculées, leurs mouvements déterminés.

Ces propriétés interrogent : si I’espace n’est ni un corps, ni une propriété des corps, qu’est-
il 2 S’il est infini en acte et immuable, est-il semblable a une divinité qui accueillerait le monde
dans son sein ? Cette question se pose d’autant plus qu’un peu plus loin dans le « De

Gravitatione », Newton écrit :

[...] 'étendue est éternelle, infinie, incréée, partout uniforme, nullement
mobile ni capable de provoquer un changement de mouvement dans les corps

ou un changement de pensée dans les esprits [...]*2

Si I’espace newtonien est éternel et incréé, pouvons-nous aller jusqu’a dire qu’il n’est pas causé
par autre chose que lui-méme ? Mais en méme temps, cet espace qui semble comme déifié,
voila qu’il n’est pas non plus désigné comme une cause : a I’'immobilité s’ajoute la passivité,

qui I’¢loignent de la figure du Dieu créateur chrétien.

2. Nature et fonctions de I’espace

a. L’espace n’est pas I’éther

Quelques années apreés le « De Gravitatione », Newton échange avec Robert Boyle au sujet

de D’éther et le définit ainsi :

And first | suppose that there is diffused through all places an atheral
substance capable of contraction & dilatation, strongly elastick, & in a word

much like air in all respects, but far more subtile.*>*

C’est 1a une idée classique : I’éther n’est pas la méme chose que ’air parce qu’il est bien plus
subtil. Bien que Newton congoive 1’éther comme un fluide qui n’est pas « totalement corporel »,
il le présente toutefois comme un ensemble de corpuscules matériels qui existent dans I’espace,

qui s’y meuvent et qui ont une certaine force de résistance :

Mais, pour qu’il ne subsiste aucun doute, on peut observer a la suite de ce

que [’on vient de dire, qu’il existe des espaces vides dans la nature. Car, si

153 DG, pp. 60-62.
154 Lettre a Boyle du 28/02/1678-9, The Correspondence of Isaac Newton, VVolume 11, Op.cit., p. 289.

81



[’éther était un fluide totalement corporel, sans aucun pore vide, il serait
aussi dense que n’importe quel autre fluide, si subtil soit-il de par la division
de ses parties ; et il céderait aux mouvements des corps qui le traverseraient,
par une inertie non moindre que celle de ce fluide-ci ; il y céderait par une
inertie bien plus grande au contraire, pour peu que le projectile soit poreux :
parce que [’éther pénétrerait en ses pores intimes et qu’il rencontrerait non
seulement toute la surface externe mais aussi les surfaces de toutes les parties
internes et leur ferait obstacle. Mais, puisque au contraire la résistance de
[’éther est si faible qu’en la comparaison a celle du vif-argent, elle semble
étre plus de dix ou cent mille fois plus petite : on doit raisonnablement
considérer que la plus grande partie de [’espace éthéré est comme un vide

disséminé entre les corpuscules d’éther.t>

L’univers qui se dessine est plein de vide et d’atomes plus ou moins subtils. L’éther lui-méme
est un fluide dont les corps premiers sont en outre séparés les uns des autres par le vide. Ces
corps ethérés, si peu matériels soient-ils, le sont quand méme plus que I’espace, qui est tout a
fait immatériel. Ils sont, au méme titre que les corpuscules de I’air et que les corpuscules de la

matiére plus dense, des éléments contenus dans 1’espace.

Ce que Newton n’ajoute pas dans le « De Gravitatione » mais qu’il dit dans la lettre du 28

février 1678-9, c’est que 1’éther aurait un role dans le phénomeéne d’attraction®®

et qu’il en
jouerait peut-étre également un dans celui de la gravité.’>” Comme tous les corps, 1’éther aurait
un pouvoir ou une force, ce qui le distingue d’autant plus de la conception de 1’espace que

Newton développe a cette époque-la.

15 DG, pp. 64-66.

156 « | suppose this ather pervades all gross bodies, but yet so as to stand rarer in their pores then in free spaces,
& so much ye rarer as their pores are less. And | suppose (wth others) to be ye cause why light incident on those
bodies is refracteed towards ye perpendicular [...] », Lettre a Boyle du 28/02/1678-9, The Correspondence of
Isaac Newton, Volume Il, Op.cit., p. 289.

157 « I shal set down one conjecture more which came into my mind now as | was writing this letter. It is about ye
cause of gravity. For this end | will suppose ather to consist of parts differing from one another in subtilty by
indefinite degrees [...] », Ibid., p. 295.

82



b. Une échappée hors des catégories traditionnelles

e Ni tout a fait substance, ni accident ou attribut, ni néant

S’il n’est pas un corps ni une propriété exclusive des corps, s’il n’est absolument pas
matériel au point d’étre bien distinct du fluide tres 1éger qu’est I’éther, qu’est-ce qu’est cet

espace ? C’est par sa maniere d’exister que nous pourrons nous approcher de sa nature :

Peut-étre s attend-on maintenant a ce que je définisse I'étendue®

comme
substance, accident ou rien du tout. Mais assurément, elle n’est ni ['un ni
’autre car [’étendue a un certain mode d’exister™® qui lui est propre et qui
n’appartient ni aux substances ni aux accidents. Elle n’est pas substance
d’une part puisqu’elle ne demeure absolument pas par elle-méme mais
comme un effet émanant de Dieu ou une certaine affection de tout étre ;
d’autre part, puisqu’elle n’est pas le substrat des affections propres du genre
de celles qui désignent une substance, a savoir les actions, telles que les
pensées dans le cas de [’esprit et le mouvement dans le cas du corps. Car,
méme si les Philosophes ne définissent pas la substance comme étre qui peut
faire quelque chose, tous, cependant, [’entendent tacitement pour les
substances, comme cela ressort manifestement de ce qu’ils accordent
facilement que [’étendue est une substance a la ressemblance d’un corps,
pourvu qu’elle piit étre mue et jouir des actions propres aux corps. En
revanche, ils ne concéderaient pas que le corps soit une substance s’il ne
pouvait ni se mouvoir ni susciter de sensation ou de perception en [’esprit,
d’aucune maniere. En outre, comme nous pouvons clairement concevoir
[’étendue comme existant sans sujet, comme lorsqu’on imagine des espaces
hors du monde ou des lieux vides de corps ; que nous croyons que [’étendue
existe partout ou nous n’imaginons pas de corps et que nous ne pouvons
croire qu’elle doive périr avec le corps si Dieu annihile ce corps - il suit que
[’étendue n’existe pas sous le mode d'un accident, c’est-a-dire en étant
inhérent a un sujet. Ce n’est donc pas un accident. Moins encore, dira-t-on
de ’étendue qu’elle est le néant puisqu’elle est quelque chose de plus qu’'un
accident et qu’elle approche plus que lui de la nature de la substance. Il n’y

a aucune idée du néant et le néant n’a aucune propriété ; mais, nous avons

158 « extensione »
159 « existendi modum »

83



une idee la plus claire de toutes de [’étendue, quand, bien siir, ['on fait
abstraction des affections et propriétés d'un corps, de maniére a ce que reste
seule [’étendue uniforme et illimitée de [’espace en longueur, largeur et

profondeur.6°

Ce texte, riche et dense, est I’'un des rares écrits proprement ontologiques de Newton. A
premiére vue, il y tient un propos radical : I’espace n’est ni substance, ni attribut, ni néant.
Laissons pour I’instant de coté le fait que 1’espace ne soit pas substance et penchons-nous

d’abord rapidement sur le fait qu’il ne soit pas un attribut :

[...] comme nous pouvons clairement concevoir [’étendue comme existant
sans sujet, comme lorsqu’on imagine des espaces hors du monde ou des lieux
vides de corps, que nous croyons que [’étendue existe partout ot nous
n’imaginons pas de corps et que nous ne pouvons croire qu’elle doive périr
avec le corps si Dieu annihile ce corps : il suit que [ ’étendue n’existe pas sous
le mode d’un accident, ¢ est-a-dire en étant inhérent a un sujet. Ce n’est donc

pas un accident.

Ce refus de faire de ’espace un attribut des corps s’inscrit trés clairement dans la critique de
I’étendue cartésienne que nous avons analysée plus haut. Ici, I’argument est double : nous
pouvons imaginer un espace a I’intérieur de notre esprit qui soit vide de corps et nous pouvons
également imaginer 1’espace, dans lequel nous sommes physiquement, vidé de sa matiére par
la puissance divine. Il est intéressant de remarquer que, comme précédemment, Newton désigne
un espace qui est a la fois celui de I’imagination et celui de la réalité sensible. En outre, cette
utilisation de la fameuse expérience de pensée médiévale de 1’annihilation du monde s’inscrit
dans le sillage de Duns Scot, d’Henri de Gand ou encore de Guillaume d’Ockham, qui ont ainsi
contribué, selon les mots de Tiziana Suarez-Nani, a « faire marir la thése de la séparation du

lieu et de la chose localisée ». 161

Deuxiémement, Newton refuse la tentation de faire de 1’espace un non-étre. Le néant,
dit-il, n’a pas de propriété : seul ce qui est, est d’une certaine fagon. Or, nous avons vu quelles

sont les propriétés principales que Newton attribue a 1’espace, et c’est en raison de ces

160 DG, pp. 34-37.

161 Suarez-Nani, Tiziana. « L’espace sans corps. Etapes médiévales de I’hypothése de 1’annihilatio mundi », in
Lieu, espace, mouvement : physique, métaphysique et cosmologie (XII®-XVI® siécles), Actes du colloque
international des 12-14 mars 2015, Université de Fribourg, Fédération Internationale des Instituts d’Etudes
Médiévales, Textes et Etudes du Moyen Age, n°86, Rome, 2017, pp. 93-108.

84



propriétés que nous devons considérer que 1’espace existe réellement. C’est ce refus de

néantiser 1’espace qu’on lit dans un autre passage du manuscrit, lorsqu’il écrit que :

Méme si [’espace est vide de corps, il n’est cependant pas vide de [ui-méme.
1l y a quelque chose, parce qu’il y a des espaces et méme s’il n’y a rien

d’autre.1%?

En outre, nous pouvons penser & un espace, et ce méme si nous peinons a le définir. Or,
comme nous n’avons aucune idée du néant, le fait méme que nous puissions prendre 1’espace

comme un objet intelligible témoigne de son existence.

La place est libre maintenant pour questionner 1’idée selon laquelle I’espace serait une

substance. Newton avance deux criteres qui conduisent a refuser le statut ontologique de
63

substance a ’espace!

[...] d’une part puisqufe [’étendue] ne demeure absolument pas par elle-
méme mais comme un effet émanant de Dieu ou une certaine affection de tout
étre ; d’autre part, puisqu’elle n’est pas le substrat des affections propres du
genre de celles qui désignent une substance, a savoir les actions, telles que

les pensées dans le cas de [’esprit et e mouvement dans le cas du corps.

Le premier de ces criteres est celui de la perséité : est substance 1’entité qui subsiste par elle-
méme, sans étre causée ou conditionnée par autre chose qu’elle-méme. Il s’agit d’une définition
forte de la substance, trés semblable a celle, scolastique, que nous pouvons lire dans I’article 51

de la premiére partie des Principes de la philosophie :

Lorsque nous concevons la substance, nous concevons seulement une chose
qui existe en telle fagon, qu’elle n’a besoin que de soi-méme pour exister. En
quoi il peut y avoir de l’obscurité touchant [’explication de ce mot : N avoir
besoin que de soi-méme ; car, a proprement parler, il n’y a que Dieu qui soit

tel [...].16¢

162 DG, p. 46.

163 Janiak, Andrew. Newton as philosopher. Cambridge University Press, Cambridge, 2008. Dans le chapitre 5 de
cet ouvrage, Andrew Janiak propose trois définitions de la substance chez Newton : la substance comme forme
substantielle, qu’il rejette ; la substance comme un sujet qui agit; la substance comme ce qui existe
indépendamment de tout autre chose existante (ce que Andrew Janiak appelle le « Cartesian concept », p. 141).
164 AT, 1X, 47 (orthographe modernisée).

85



L’espace ne se maintient pas dans 1’étre per se : son existence est tributaire de Dieu. Il semble
de prime abord que Newton continue de suivre Descartes qui, a la fin de I’article 51, propose
d’assouplir la notion de substance en considérant qu’il existe des substances dans un sens plus
faible, qui n’existent pas par elles-mémes mais qui « n’ont besoin que du concours ordinaire de
Dieu » pour exister.!®® En effet, tout en précisant par quel autre critére il refuse le statut de
substance a I’espace, Newton parait faire de 1’esprit et du corps deux substances. Il y a maticre
a étre surpris puisque Newton s’évertue dans le « De Gravitatione » a dénoncer le dualisme
substantiel de la philosophie cartésienne et a présenter 1’autonomisation de 1’idée de corps

comme la cause principale de 1’athéisme. D’ailleurs, il écrit un peu plus loin a ce sujet :

Je crois que ce préejugé a eté la cause de ce que le nom de « substance » a été
attribué dans ’Ecole, par homonymie, a Dieu et aux créatures et qu’ainsi les
Philosophes, en formant [’ldée de corps, sont embarrassés et divaguent parce

qu’ils s efforcent de former une Idée indépendante d’une chose qui dépend

de Dieu.16®

Que penser de cette apparente contradiction ? L hypothése la plus probable encourage a penser
que, comme il s’agit d’un texte de jeunesse et d’un texte qui manque encore de structuration
interne, Newton 1’aurait écrit plus ou moins au fil de la plume. Il y a la un tiraillement manifeste
entre des démonstrations parfois tres rapides, parfois tres denses, et un souci de s’opposer sur
tous les points a la philosophie cartésienne, y compris au « petit traité de la substance » que
constituent les articles 51 & 56 de la premiére partie des Principes de la philosophie.*®” De plus,
ces démonstrations critiques sont quelques fois rendues ambivalentes, comme c’est le cas ici,
par une plume dont la virulence peine a se conjuguer avec la rigueur conceptuelle. Nous en

déduisons que ce passage, qui semble attribuer le statut de substance a ’esprit et au corps, ne

185 AT, IX, 47 (orthographe modernisée).

166 DG, pp. 58-60.

167 Carraud, Vincent. « Le secret de ’ordre : I’étre dépassionné », Les diviseurs de I’étre, Cahiers de philosophie
de I’Université de Caen, n°46, 2010, pp. 9-27. L’auteur y précise que dans les Regles pour la direction de [’esprit,
« l1a méme ou Descartes semble assumer ou revendiquer la primauté du concept, ¢’est-a-dire de 1’ordre du savoir
(et par 1a accomplir I’héritage scotiste), le concept premier et fondateur de la métaphysique — celui d’étant — perd
toute pertinence fondatrice au profit du concept tout court, la natura. [...] Resterait évidemment a faire droit a la
« reprise » cartésienne du couple substance/attribut, explicitement thématisée dans le petit « traité de substantia »
que constituent les articles 51 a 54 de la premiere partie de ses Principia philosophiae, quand Descartes s’estimera
obligé & une présentation scolaire de ses « principes de la connaissance humaine ». Y faire droit, c’est-a-dire
comprendre que cette apparente reprise n’en est pas une, deés lors qu’il n’est plus question d’accéder a la substance
en ajoutant a 1’étant, mais qu’une « déduction égologique de la substance » est au principe de la distinction de
I’aséité et de la perséité, dont les Méditationes bouleversent les définitions canoniques en en faisant un usage
inédit. », pp. 23-25.

86



doit pas tout a fait étre pris pour argent comptant, et que la substance, chez Newton, ne peut pas

se dire en plusieurs sens.

Le deuxieme critere par lequel Newton refuse de faire de 1’espace une substance
concerne 1’activité des étants. L’espace n’est pas, précise-t-il, le support des actions spirituelles
et corporelles. Cela signifie en creux qu’une substance est soit, au sens faible, une condition
nécessaire pour la mise en branle du monde, soit, au sens fort, un moteur premier. Ce que nous
comprenons pour I’instant, c’est que 1’espace n’a pas de pouvoir sur les étres qui peuvent s’y
mouvoir : il s’apparente davantage a un réceptacle, passif et dépendant d’autre chose que de

lui-méme pour exister.

e Plus substance qu’accident

Toutefois, apres avoir refusé 1’homonymie du terme de substance que défendent
Descartes et les Scolastiques, Newton concéde que si I’espace n’est pas une substance, il

s’apparente davantage a une substance qu’a un accident :

[...] tout ce qui ne peut pas exister indépendamment de Dieu, ne peut pas étre
veritablement compris indépendamment de [’ldée de Dieu. Dieu n’est pas
moins le substrat des créatures que celles-ci sont les substrats des accidents,
de sorte que la substance créée est d 'une nature intermédiaire entre Dieu et
["accident, que [’on considere le degré de dépendance ou celui de réalite. Par
conséquent, [’'ldée de cette substance n’implique pas moins le concept de
Dieu que [’ldée d’accident n’implique celui de substance créée. Elle ne doit
donc pas comprendre en elle d’autre réalité qu’une réalité dérivée et
incomplete. C’est pourquoi il faut abandonner le préjugé susdit et assigner
la réalité substantielle a cette sorte d’attribut qui est réelle par elle-méme,
intelligible et n’a pas besoin d’étre inhérente a un sujet, au lieu d’assigner
une telle réalité a un sujet que nous ne pouvons pas concevoir comme
dépendant et dont nous pouvons moins encore former une ldée. Nous
réaliserons cela sans grande difficulté si nous faisons réflexion que, outre
I’ldée de corps exposée ci-dessus, NOUS pouvons concevoir [’existence de
[’espace sans aucun sujet lorsque nous pensons au vide. Par suite, quelque

chose de la réalité substantielle convient & [la substance étendue].®

168 DG, p. 60.
87



De nouveau, la réflexion ontologique se méle a une réflexion épistémologique : la saisie de la
nature de I’espace se joue a la fois dans ce qu’il est en-dehors de nous et dans la facon dont
nous pouvons le penser. Nous reviendrons plus loin sur I’idée d’émanation et sur celle, ici, de
réalité dérivée, mais pour I’heure nous souhaitons insister sur la conclusion de ce passage : « Et
proinde huic aliquid substantialis realitatis competit. ». 1l y a une parenté entre la nature
substantielle et I’espace’®® qu’il n’y a pas entre la nature substantielle et le corps ou quelque
autre attribut. Donc, parce que 1’espace peut exister sans corps et parce que nous pouvons
concevoir 1’idée d’espace sans 1’idée de corps, 1’espace a une certaine indépendance

ontologique.

Cette remise en question des catégories traditionnelles dans le cas de 1’espace, bien
qu’elle soit encore marginale a I’époque, n’est pas nouvelle. Il y a fort a parier que Newton
reprend a son compte, et dans son propre cadre de pensée, la réflexion de Pierre Gassendi, qu’il
lit probablement de premiére main. Le Syntagma philosophicum est publié de fagon posthume
quatre ans a peine avant que Newton entre a Trinity College. 1l est également reproduit en entier
dans le troisieme volume de The History of Philosophy de Thomas Stanley, publié en 1660. Si
la philosophie cartésienne est célébrée en France, ou les disciples de Descartes échangent et
diffusent la pensée de leur maitre, celle de Gassendi — écrite en latin, et qui prend acte des

expériences concluantes sur I’existence du vide — est plus connue en Angleterre.!’

La deuxieme partie du Syntagma, intitulée « Physica », comprend trois sections qui
portent respectivement sur les choses naturelles, sur les corps célestes puis sur les corps
terrestres animés et inanimés. Dans le chapitre 1 — « Locum, & Tempus generali Entis, seu Rei
in Substantiam, & Accidens diuisione non comprehendi » — du livre 11 de la premiere section,
Gassendi cherche a montrer que le lieu, ou I’espace, ne peut pas étre défini a partir des

catégories traditionnelles de la substance et de 1’accident :

On pretend couramment que tout étre est soit une substance soit un accident
et que toute substance est soit corporelle soit incorporelle, que par
conséquent tout accident (parce qu’il appartient a une substance ou a un étre

existant) est corporel ou bien incorporel ; or, le premier de tous les accidents

169 Ce qui ne justifie pas I’expression ambigué de « substance étendue » que propose Marie-Frangoise Biarnais.
170 Brockliss, Laurence, « Les atomes et le vide dans les Colléges de plein-exercice en France de 1640-1730 », pp.
175-187 ; Popkin, Richard. « Gassendi et les sceptiques anglais », pp. 203-211 ; Rogers, G.A.J. « Charleton,
Gassendi et la réception de I’atomisme épicurien en Angleterre », pp. 213-225, dans Gassendi et [’Europe (1592-
1792), Vrin, Paris, 1997. On trouve par ailleurs, dans le fonds de Newton, 1’ Institutio astronomica de Gassendi,
publié en 1680, qui encourage a penser que Newton connaissait ses autres travaux. Voir I’entrée H651 sur
http://www.newtonproject.ox.ac.uk/his-library/books-in-newtons-library.

88


http://www.newtonproject.ox.ac.uk/his-library/books-in-newtons-library

corporels, c’est la quantité dont le lieu et le temps sont des especes. L opinion
courante consideére le lieu et le temps comme des accidents corporels ; il
s ‘ensuit par conséquent que s il n’existait nul corps dont ils dépendent, il n’y
aurait ni lieu ni temps. Puisqu’il résulte, méme s’il n’y avait plus aucun
corps, qu’il subsisterait pourtant encore un lieu invariable et un temps qui
s écoulerait ; pour cette raison, il nous semble en outre que le lieu et le temps
ne dépendent pas des corps, et qu’ils ne sont pas ainsi des accidents

corporels.t’

La classification a laquelle Gassendi fait référence est celle d’ Aristote, popularisée entre autres

par ’arbre de Porphyre®’? :

\\
f_‘/ .‘\L‘Ow? I
oA
(PHIN {‘cmp’ -\
/c" aiaed !

N
£
fenfi Y ifent
ble i \ bite

Représentation de ’arbre de Porphyre'™

Frédéric Nef propose de distinguer entre les ontologies de constituant et les ontologies
de relation.!” 1l considére 1’ontologie aristotélicienne comme une ontologie de constituant qui
« vise & mettre a jour les structures ontologiques fondamentales constituant la réalité ».17° Ces

catégories'’® ne découpent pas 1’étre puisqu’elle n’en sont pas des genres, mais cherchent a le

17111 s’agit de la traduction qu’en propose Jean Seidengart dans Dieu, [ ‘univers et la sphére infinie, Penser ['infinité
cosmique a l’aube de la science classique, Albin Michel, collection Bibliotheque Albin Michel Idées, 2006. Le
texte original se trouve page 182 dans le volume | des Opera Omnia.

172 Aristote. Catégories. Voir également : Eco, Umberto. « L arbre », in Ecrits sur la pensée au Moyen Age, 20186,
pp. 511-526.

173 Cette représentation se trouve dans le manuscrit Destructio sive eradicatio totius arboris Porphirii : magni
philosophi ac sacrae theologiae doctoris eximii Augustini Anchonitani ordinis fratrum Heremitarum Sancti
Augustini, czz quada decretali eiusde, publié en 1503.

174 Nef, Frédéric. « Les catégories aristotéliciennes et la division de I’étre: types de divisions et types
d’ontologies », Les diviseurs de [’étre, Cahiers de philosophie de I’Université de Caen, n°46, 2010, pp. 45-77.

175 1bid., p. 52.

176 « kategoriai ton ontos », dit Aristote en Métaphysique, ®, 1, 1045b28.

89



spécifier, a en approcher la nature au plus prés. C’est la raison pour laquelle, poursuit-il, I’image

de la ramification est la plus propre a les traduire.

Gassendi prend ses distances par rapport a cette conception scolastique en remettant en
question le lien supposé entre 1’espace et le temps d’un coté, et les corps de I’autre. Il s’oppose
a la catégorie aristotélicienne de la quantité!’’, et dans la lignée des atomistes anciens, il souscrit
en effet a ’hypothése selon laquelle, s’il n’y avait nul corps, il y aurait encore un lieu et une

temporalité.*’®

Le mode d’étre de I’espace et du temps échappe a 1’ontologie aristotélicienne, de sorte
qu’il exceéde les concepts et les mots habituels de 1’époque. Ernst Cassirer souligne ce moment

étrange de la relation entre les pensées, les mots et les choses :

[...] avec eux [I’espace et le temps purs], nous avons affaire au contraire a
une forme propre de réalité qu’il faut se contenter de reconnaitre, méme si
nous ne réussissons pas a les comprendre et a les ranger sous les oppositions
ontologiques usuelles, par exemple celle de la «substance» et de

'« accident ».17°

Cette remise en question de I’arbre de la prédication des Scolastiques, Gassendi 1’hérite lui-
méme de Francesco Patrizi. En 1587, Patrizi publie le De spacio physico et mathematico® :
dans le premier livre, il propose une discussion critique du livre IV de la Physique d’Aristote.
Il substitue aux quatre principes physiques aristotéliciens — la chaleur, le froid, I’humide et le
sec —quatre autres principes : I’espace, la lumicére, la chaleur et le fluor. Chacun de ces principes
est a la fois corporel et incorporel, et défie la distinction devenue alors habituelle entre matiére

et esprit. Fondamentalement, la maticre et I’esprit ne s’opposent pas et ne se comprennent pas

17 Aristote. Catégories, chapitre 6, 4020-30 : « Sont des quantités discrétes, par exemple, le nombre et le discours ;
sont des quantités continues la ligne, la surface, le corps et, outre ceux-ci, le temps et le lieu. », Fuvres complétes,
Op.cit., p. 39.

178 Au-dela de cette remise en question des catégories aristotéliciennes, Jean Seidengart souligne que la philosophie
gassendienne, a laquelle on peut reprocher ses lacunes mathématiques, est un jalon nécessaire pour comprendre la
construction de la science moderne : « Tout en jouant une antiquité contre une autre, Gassendi fournit a la science
classique naissante le concept d’espace vide et infini dont elle avait tant besoin, ne serait-ce que pour formuler
correctement le principe d’inertie et pour mathématiser la science du mouvement ébauchée par Galilée. », Dieu,
['univers et la sphére infinie, Op.cit., p. 391.

179 Cassirer, Ernst. Le probléme de la connaissance dans la philosophie et la science des temps modernes, tome 2,
les Editions du Cerf, Paris, 2005, p. 34.

180 patrizi, Francesco. De spacio physico et mathematico, présentation, traduction et notes par Védrine Héléne,
Vrin, collection De Pétrarque a Descartes, Paris, 1996.

90



relativement : ils s’unissent en un mélange originel. Héléne Védrine dit ainsi a ce sujet que

Patrizi...

... cherche a utiliser les médiations sous toutes leurs formes pour développer
sa conception de ['unité de [’étre. Ainsi s’ébauche une théorie de 'univers
ou l’idée de « corps-incorporel » et « d’incorporel-corps » forme la trame
des quatre réalités fondamentales : la lumiére, I’espace, la chaleur et le

« fluor » (ou fluide).*8!

De plus, chacun de ces principes préexiste a la venue dans 1’étre du monde : ils sont comme la
toile d’un tableau sur lequel la divinité vient poser les couleurs. L’espace, corporel et incorporel
a la fois, bénéficie d’un traitement de faveur par rapport a la lumiére, a la chaleur et au fluor.
L’insistance de Patrizi conduit a conclure qu’il pense 1I’espace comme le premier en importance

des quatre principes a partir desquels la réalité se déploie :

Pas sa nature, [’espace précéde le monde et il est premier par rapport a
toutes les choses du monde. Avant lui, rien n’a existé, apres lui tout a

existé. 182

Cela signifie donc que I’espace de Patrizi est radicalement distinct des corps qui le peuplent et
qui s’y meuvent. L’espace partage avec eux le fait d’étre, dans une certaine mesure, matériel,
mais il n’est pas lui-mé&me un corps et ne ressemble en rien au lieu aristotélicien. Patrizi ajoute

que ’espace se caractérise par son immobilité :

Par ce changement de place des corps et par le fait que [’espace reste
toujours semblable a lui-méme, il devient clair que le lieu est autre chose que
les corps localisés. En effet, celui-ci reste immobile, ceux-ci, toujours divers,

entrent et sortent, tandis que lui ne se meut en rien.*

Son souci de I’unité et d’une immuabilité principielle manifeste clairement son néoplatonisme,
et il en va de méme pour cette antériorité de 1’espace qui renvoie peut-étre a la description de

la chora dans le mythe vraisemblable de Timée.!8% Ce faisant, tout en présentant ’espace

181 présentation du De Spacio physico et mathematico, Ibid., p. 25.

182 |bid., p. 54.

183 |bid., p. 44. Il ajoute ensuite : « de méme que le pere, lorsqu’il n’est plus en rapport avec le fils, reste encore un
certain animal ou un homme, de méme le lieu, sans rapport avec le localisé, peut-étre quelque chose par soi. C’est
ce que les Anciens appeléerent vide, avec, bien entendu, cette précision supplémentaire que si le méme espace
contenait un corps, il serait appelé lieu. »

184 « Patrizi, qui se place dans un schéma processif néoplatonicien ou le supérieur précéde et détermine 1’intérieur,
part donc de I’uni-totalité de Dieu pour « descendre » a I’incorporel puis au corporel, ¢’est-a-dire a I’espace qui

91



comme une substance par excellence, il prend explicitement ses distances par rapport a la

tradition aristotélicienne :

Est-il substance ? Si est substance ce qui subsiste par soi, ['espace plus que
toutes substance est substance : il subsiste par soi, il ne dépend de rien pour
étre, mais au contraire il apporte un soutien aux substances et il les soutient
pour qu’elles existent. Si est substance ce qui existe par soi, l’espace plus que
toute substance est substance, parce que plus que toute autre substance, il
existe par soi. Si est substance ce qui n’a pas besoin des autres pour étre,
[’espace plus que toute substance est substance ; il n’a pas besoin des autres
pour étre ; mais tous les autres ont besoin de lui pour étre. Si est substance
ce qui existe par soi, [’espace plus que toute substance est substance, parce
que plus que toute autre substance, il existe par soi, il a été prouvé en effet
qu’il est antérieur a toutes les autres choses. Donc, pour toutes ces raisons,
il apparait clairement que l’espace plus que toute substance est substance,

mais qu’il n’est pas cette substance en tant que catégorie.*®

En conclusion, I’espace subsiste per se et permet aux autres substances d’exister et de continuer
a étre. Mais sa substantialité n’est ni corporelle, ni incorporelle : elle est entre les deux prédicats
habituels, dont elle permet en vérité 1’existence. Cette nature intermédiaire ouvre un dialogue
entre physique et mathématique, puisque Patrizi fait, non pas du point, mais de la ligne 1’atome
de la réalité. La ligne, cet espace qui sépare deux points, est a la fois un objet réel et intelligible
— source de laquelle s’écoulent tous les étres. Au sommet de la classification qui se dessine, il
n’y a pas la distinction entre substance corporelle et substance incorporelle : il y a une substance
unificatrice dans laquelle la diversité des substances se résorbe. Nous le voyons, il n’y a qu’un
pas a faire pour conclure de 1’espace de Patrizi qu’il est une divinité. Pourtant, ce pas, il ne le
fait pas, rappelant I’'importance des trois autres principes : les quatre principes peuvent donc

étre considérés comme résultant d’une premiere étape dans le déploiement de 1’unité

est antérieur et supérieur au corps tout comme ce dernier 1’est également a ses propriétés. » explique Jean
Seidengart, Dieu, ['univers et la sphere infinie, Op.cit., p. 118. Edward Grant rappelle que cette filiation est rendue
possible par la redécouverte de nombreux traités anciens a partir de la Renaissance : « The characteristics of space
that Patrizi would formulate were derived from ideas and concepts that became available with the influx of Greek
treatises in the fifteenth and sixteenth centuries, treatises that had not been available to medieval scholastics. For
those who were eager and ready to abandon the traditional scholastic cosmology and physics, the new literature
presented exciting alternatives or conferred respectability on well-known but previously rejected opinions. Spatial
concepts and allusions were now available from works by Plato, Plotius, Cleomedes, Plutarch, Hermes
Trismegistus, Philoponus, Simplicius, Diogenes Laertius, Sextus Empiricus, and Lucretius. », Op.cit., pp. 200-201.
185 patrizi, Francesco. De spacio physico et mathematico, Op.cit., p. 55.

92



ontologique. Plus proches de 1’Un que ne le sont les corps et les esprits, ils ne se confondent

pas avec lui.

A partir de 13, Jean Seidengart s’interroge :

L’espace est donc une substance éminemment ambivalente . sa « non-
matérialité » permet de rendre compte du fait que la géométrie soit une
science entierement a priori, mais son affinité avec le monde corporel permet
d’expliquer sa fécondité en physique ou en philosophie naturelle
(physiologia). Serait-il exagéré de dire que cette ambivalence de la notion
d’espace propre a Patrizi a pu laisser des traces chez les philosophes

ultérieurs, méme si l'influence n’en fut que trés indirecte 2%

Il est certain qu’a tout le moins, le De spacio physico et mathematico a eu une influence sur la
conception gassendienne de I’espace, dans laquelle nous retrouvons la méme échappée hors des
catégories aristotéliciennes et la méme indépendance du lieu vis-a-vis des corps matériels. Une
filiation se dessine : I’intérét des Anglais pour 1’atomisme de Gassendi a offert a la philosophie

néoplatonicienne de Patrizi une descendance inattendue.

Nous pourrions étre tentés de penser que Newton, dans le « De Gravitatione » pousse plus
loin I’émancipation de Gassendi et de Patrizi a 1’égard de la Scolastique, et qu’il cherche a
éliminer tout a fait la pertinence de la notion de substance. Pourtant, et comme le démontre
Hylarie Kochiras®’, Newton reprend bien la catégorie de la substance : d’une part, il en propose
en creux une définition a partir des criteres de la perséité et de I’activité, et d’autre part, méme
s’il refuse de dire de I’espace qu’il est une substance, c’est la substance qui lui permet toutefois
de s’approcher au plus pres de ce qu’il est. Donc, si le concept de topos et la table des
prédications d’ Aristote sont présentés comme des outils inadéquats pour dire et penser I’espace,
s’ils peuvent nous induire en erreur et risquer de réduire I’espace aux corps ou de I’¢lever a la
hauteur de la divinité, ils continuent de servir. Le « De Gravitatione » est un manuscrit de
jeunesse passionnant et qui propose une critique pertinente de la philosophie cartésienne ; il
serait exagéré d’y lire un dépassement radical du langage dans lequel les philosophes pensent a
I’époque ou il a été écrit. Cela étant dit, il est indéniable qu’il participe de ce processus de

déconstruction de 1’ontologie dominante amorcé par les néoplatoniciens de la Renaissance.

18 Seidengart, Jean. Dieu, [ 'univers et la sphére infinie, Op.cit., p. 124.
187 Kochiras, Hylarie. « By ye divine arm : God and substance in De gravitatione », Religious Studies, 49(3), 2013.

93



C.

Un espace désacralisé

e Un espace distinct de Dieu

Chez Patrizi puis chez Gassendi, bien qu’il ait des propriétés qui lui conférent un statut

a part, I’espace n’est pas identifi¢ a la divinité. Or, chez les néoplatoniciens de Cambridge,

I’espace participe d’une divinité avec laquelle il semble parfois méme se confondre. Qu’en est-

il exactement chez Henry More ?

Dans An Antidote against Atheism, More commence par définir la nature de la divinité ;

les idées comprises nécessairement dans la notion d’un étre absolument parfait sont le pouvoir

a se maintenir soi-méme dans 1’existence, I’immatérialité, I’infinité de son essence et 1’infinité

dans le temps, la bonté, ’omniscience, 1’omnipotence et la nécessité.'8 An Antidote against

Atheism est publi¢ en 1655. Quelques années plus tard, dans I’Enchiridion Metaphysicum, nous

constatons que la position de More s’est modifiée et qu’il met davantage 1’accent sur la

proximité de I’espace et de la divinité. Le passage dans lequel ce rapprochement est le plus

manifeste est sans doute le §8 du chapitre 8 du livre I de I’Enchiridion Metaphysicum :

Neque enim Reale duntaxat, (quod ultimo loco notabimus) sed Divinum
quiddam videbitur hoc Extensum infinitum ac immobile, (quod tam certo in
rerum natura deprehenditur) postquam Divina illa Nomina vel Titulos qui
examussim ipsi congruunt enumeraverimus ; qui & ulteriorem fiden facient
illud non posse esse Nihil, utpote cui tot tamque praeclara Attributa
competunt. Cujusmodi sunt quae sequuntur, quaeque Metaphysici Primo Enti
speciatim attribunt. Ut Unum, Simplex, Immobile, Aeternum, Completum,
Independens, A se existens, Per se subsistens, Incorruptibile, Necessarium,
Immensum, Increatum, Incircumscriptum, Incomprehensibile,
Omnipraefens, Incorporeum, Omnia permeans & complectens, Ens per

Essentiam, Ens actu, Purus Actus.8°

More accorde a 1’espace vingt attributs, qui sont aussi des attributs de la divinité. 1l est en

effet...

. un, simple, immobile, éternel, complet, indépendant, existant par lui-

méme, incorruptible, nécessaire, immense, incréé, non-circonscrit,

18 More, Henry. An Antidote against Atheism, Volume 1 « Existence of God », LM Publishers, Italie, chapitre 4,

84, p. 36.

189 More, Henry. Enchiridion Metaphysicum, sive De Rebus Incorporeis, in Opera omnia, Op.cit., p. 167.

94



incompréhensible, omniprésent, incorporel, emplissant et contenant toute

chose, Etre par essence, Etre par acte, Acte pur.*®

A partir de 13, il semble que More fasse de I’espace une divinité tout en spatialisant Dieu. Ainsi,
au sujet de ce double mouvement intellectuel, pouvons-nous lire 1’¢loge qu’écrit Alexandre

Koyré dans Du monde clos a l'univers infini :

[...] nous devons reconnaitre la hardiesse intellectuelle qui lui permit de ne
pas reculer devant les conclusions de ses prémisses, ainsi que le courage
avec lequel il annongca au monde la spatialité de Dieu et la divinité de

lespace.*™*

Mais si I’espace est en effet trés ressemblant a Dieu, méme s’il est évident que More flirte avec
la tentation de réunir ces deux concepts, les textes restent ambigus. D’une part, More ne
caractérise pas I’espace avec les attributs moraux qu’il reconnait a Dieu, de sorte que seul son
Dieu posséde une immense bonté. D’autre part, dans le §14 de I’Enrichidion Metaphysicum, il
conclut que I’espace est une « hypographé grossiere » de la divinité, c’est-a-dire une esquisse
ou une ombre de la présence ou de l’essence de Dieu. Force est d’avouer que malgré
I’étonnement que suscite la philosophie de More et malgré la tentation que nous pouvons
éprouver d’y lire un geste radical, la prudence nous encourage a ne pas combler 1’écart, certes

mince, que More continue de maintenir entre ’espace et la divinité.

Dans le « De Gravitatione » de Newton, 1’espace n’est pas non plus identifi¢ a la
divinité : bien que celle-ci soit omniprésente, elle n’est pas dite étendue a proprement parler.
Dans le méme ordre d’idées, alors que 1’espace est divisible dans une infinit¢ de formes
géométriques qui y existent toujours déja, Dieu reste une unité qui n’est pas une somme de
parties. Les autres caractéristiques que ce texte donne a Dieu, nous les comprenons par
déduction plus que nous les lisons noir sur blanc : contrairement a 1’espace, Dieu est une
substance qui se maintient par elle-méme dans 1’étre et qui créé et supporte 1’existence de toutes
les choses. C’est donc une entité absolument indépendante, et donc toute sa création dépend de

sa volonté.'®? Le Dieu du « De Gravitatione », et plus généralement nous le verrons, le Dieu de

1% Traduction francaise de Luc Peterschmitt, Espace et métaphysique de Gassendi a Kant (anthologie), Op.cit., p.
158.

11 Koyré, Alexandre. Du monde clos a 'univers infini, Op.cit., p. 186. Voir également : Funkenstein, Amos,
Theology and the scientific imagination, Op.cit., pp. 42-116.

192 « [...] Dieu n’a pas créé le monde par une autre action que par celle de sa volonté, [...] », DG, p54. Et nous
lisons un peu plus loin : « Nous avons jusqu’a présent parlé de la nature corporelle : en cette explication, j’estime
avoir suffisamment prouvé que sa création, telle que je 1’ai exposée, est trés manifestement entre les mains de

95



Newton, reste transcendant vis-a-vis d’un monde qu’il maintient toutefois en état de marche.
Son épaisseur substantielle reste bien supérieure a celle que le jeune savant donne a I’espace —
et au temps. Néanmoins, tout en refusant le statut de substance a I’espace et tout en le
distinguant de la divinité, nous voyons que Newton marche sur un fil : il n’en demeure en effet
pas moins que la nature ontologique qu’il octroie a 1’espace reste problématique et I’apparente
soit a une sorte de divinité d’un ordre inférieur, soit & un objet de la création qui n’en ferait
pourtant pas tout a fait partie. Il semble en tous cas qu’il se rende compte de cette difficulté,

contrairement a Patrizi ou a Gassendi.

e Lerejet dela doctrine de I’anima mundi

Si I’espace n’est ni Dieu, ni un attribut de Dieu, pourrions-nous considérer qu’il a le role
d’une cause seconde ou d’une divinité inférieure ? Cette question se pose d’autant plus que
Newton n’a sans doute pas encore adhéré a 1’arianisme. Néanmoins il est déja visiblement

soucieux de ne pas déléguer le pouvoir divin a d’autres entités, et donc de ne pas diviser Dieu :

[...] certains préfereront peut-étre supposer que Dieu a créé une ame du
monde a laquelle il a donné pour loi de pourvoir de propriétés corporelles
des espaces déterminés ; plutét que de croire cette tache immédiatement

accomplie par Dieu.!%

Ce passage est la conclusion d’une analyse de 1’hylémorphisme aristotélicien : dans une
expérience de pensée a partir de laquelle il renforce la distinction de 1’espace et du corps,
Newton définit les corps comme « des quantités déterminées d’étendue que Dieu, omniprésent
a pourvu de certaines propriétés », a savoir : la mobilité, I’impénétrabilité, la capacité a
provoquer des sensations et la possibilité d’étre mus par des esprits.!% Newton affirme alors
que pour penser ces corps, « il n’est pas besoin d’imaginer qu’est donnée une substance non
intelligible en laquelle une forme substantielle serait inhérente comme en un sujet ». Au couple
de la forme et de la matiére, Newton propose de substituer la relation de la volonté divine, de

I’espace et de la matiere :

Entre [’étendue et la forme qui lui est inhérente, il y a presque la méme
analogie que celle posée par les Aristotéliciens entre la matiere premiére et

les formes substantielles ; dans la mesure ou, bien sdr, ils disent que cette

Dieu ; et que si le monde n’a pas été formé a partir d’une création de cette nature du moins se peut-il qu’un autre
monde trés semblable & celui-ci a pu étre constitué. », DG, p. 60.

198 DG, p. 56.

19 DG, pp. 50-52.

96



matiere est capable de recevoir toutes les formes et qu’elle doit a sa forme sa
dénomination de corps numérique. Ainsi, en effet, je suppose que n’importe
quelle forme peut étre transférée a travers n’importe quel espace et désigne

partout le méme corps.'*®

Dieu a créé le monde par sa volonté et, parce qu’il est omniprésent, il ne délégue pas son
pouvoir. La forme aristotélicienne est une hypothése non seulement inutile, mais qui nie
également la toute-puissance divine. Elle est une invention qui, au méme titre que 1’ame du
monde, doit étre rejetée. Cela éclaire donc le passage que nous avons lu un peu plus haut : il
n’y a pas d’ame du monde qui aurait hérité du pouvoir divin de création des corps, parce que
rien ne justifie I’existence de cette ame dans 1’économie de la création. Dieu informe

directement les corps au sein de ’espace qui leur préexiste.'%

e Une affection de tout étre & un effet émanant de Dieu

Il est temps, maintenant que nous avons mis de c6té ces différentes hypotheses, de relire
les lignes de Newton pour bien comprendre quel mode d’existence il attribue a 1’espace.

Reprenons : nous savons que 1’espace...

[...] n’est pas une substance d’une part puisqu’elle ne demeure absolument
pas par elle-méme mais comme un effet émanant de Dieu ou une certaine

affection de tout étre [...].1%

195 DG, p. 52.

1% Que Newton considére la forme substantielle comme une expression particuliére de la croyance dans une ame
du monde préte a sourire, puisqu’ Aristote lui-méme — pour une toute autre raison — refuse la doctrine de I’ame du
monde dans le Traité du ciel : « D’ailleurs, il n’est pas non plus raisonnable que le ciel demeure éternellement en
y étant contraint par une &me ; car il n’est pas possible qu’une telle vie soit pour I’ame exempte de peine et
bienheureuse. En effet, il est nécessaire qu’en tant qu’est concerné le mouvement qui s’accompagne de contrainte,
puisqu’elle meut le corps premier, lequel est transporté naturellement par un autre mouvement et le meut
continliment, cette &me soit sans repos et privée de toute satisfaction intellectuelle, puisqu’elle n’a pas comme
arrét le relichement du corps fourni par le sommeil, comme c’est le cas pour les animaux mortels, et il est
nécessaire qu’un destin éternel et sans répit comme celui d’Ixion la posséde. », 284a, in Euvres complétes, Op.cit.,
p. 738. Par ailleurs, on découvre plus tardivement, au début des années 1690 et dans un contexte théologique, une
réfutation de 1’anima mundi dans « L’Origine des religions » (Yahuda MS.41). Newton la présente comme 1’une
des causes principales de la corruption de la religion primitive : « [les hommes des temps anciens] finirent par
imaginer que leur &me ou esprit était transporté dans les étoiles et que, grace a leur esprit ou intelligence, les étoiles
étaient animées, brillaient, se mouvaient sur leur trajectoire et comprenaient toutes choses ici-bas, comme le soleil
avec I’ame de Horus, la planéte Saturne avec I’ame de I’homme Saturne, les Pléiades et les Hyades avec I’ame des
filles d’Atlas, la terre avec I’ame d’Isis, et ainsi de suite. Et beaucoup, considérant que cette &me de la terre était
la plus grande des déités, I’appelérent ame du monde. Et pour rendre cette hypothése encore plus plausible, ils
imaginérent que les étoiles, grace a ces ames, étaient dotées de qualités des hommes et que, en vertu de ces qualités,
elles gouvernaient le monde. », Op.cit., p. 72.

197 « Non est substantia tum quia non absolute per se, sed tanquam Dei effectus emanativus, et omni sentis affectio
quae dam subsistit. », DG, pp. 36-37.

97



Un peu plus loin, nous retrouvons cette méme idée d’émanation :

[...] ’espace est de durée éternelle et de nature immuable, et ce, parce qu’il

est ’effet émanant d’un étre éternel et immuable.*®®

De plus, nous avons lu tout a I’heure qu’il était « une réalité dérivée et incompléte » et « une

sorte d’attribut ». Enfin, un autre passage attire notre attention dans la mesure ou il ressemble

a une synthese de ces difféerentes qualifications :

L’espace est une affection de |’étre en tant qu’étre. Aucun étre n’existe ni ne
peut exister sans étre rapporté, de quelque maniere, a [’espace. Dieu est
partout, les esprits créés sont quelque part, le corps est dans l’espace qu’il
remplit et toute chose qui n’est ni partout, ni quelque part, n’a pas d’étre. 1l
suit de la que l’espace est un effet émanant d’un étre qui existe a titre premier,
puisque, quel que soit | 'étre que I’on pose, [’espace est posé par la-méme.°
On peut produire les mémes affirmations sur la durée : autrement dit, tous
les deux sont des affections ou des attributs de [’étre selon lesquels on désigne
la quantité d’existence de n’importe quel individu sous le rapport de
[’étendue, de sa présence et sous le rapport de sa persévérance dans son étre.

Ainsi, la quantité de [’existence de Dieu sous le rapport de la durée a été

éternelle et sous le rapport de [’espace oil il est présent, infinie [...].2%

En prenant en compte tous ces éléments, que pouvons-nous dire dans un premier temps ?

L’espace, du point de vue de sa nature, est présenté comme :

R/
0.0

0
0‘0

Une (certaine) affection de I’étre en tant qu’étre, et donc de tout étre,

Une sorte d’attribut, qui n’est ni celui de la matiére ni celui de la divinité, mais celui de I’étre,

Une condition nécessaire pour qu’il puisse y avoir des étres, qu’il s’agisse des corps et des

esprits (qui sont quelque part, dans des lieux), et de la divinité (qui est partout),

Un effet émanant de la divinité, aussi éternel et immuable qu’elle,

La quantité d’existence de chaque étre sous le rapport de 1’étendue, de la présence et de la

subsistance dans 1’étre.

198 DG, p. 46.
19 « Et hinc sequitur quod spatium sit entis primario existentis effectus emanativus, quia posito quolibet ente
ponitur spatium. »
20 DG, pp. 45-46.

98



Peut-étre pourrions-nous étre tentés de penser que 1’espace, en tant qu’il émane de Dieu et
qu’il est I’affection de I’étre, est un attribut divin qui ne dit pas son nom. Est-ce que Newton ne
serait pas en train de rejoindre la philosophie spinoziste ? Relisons la définition de 1’attribut que

Spinoza donne au début du livre I de I’Ethique :

J’entends par attribut ce que [’entendement percoit d 'une substance comme

constituant son essence.?%!

Cette définition est précisée dans les premieres lignes du scolie | de la proposition 10 :

Par la il apparait qu’encore bien que deux attributs soient congus comme
réellement distincts, c¢’est-a-dire ['un sans le secours de [’autre, nous ne
pouvons en conclure cependant qu’ils constituent deux étres, c’est-a-dire
deux substances différentes, car il est de la nature d’une substance que
chacun de ses attributs soit congu par soi ; puisque tous les attributs qu’elle
posséde ont toujours été a la fois en elle et que ['un ne peut étre produit par

’autre, mais que chacun exprime la réalité ou l’étre de la substance. [...].2%

Ce passage fait curieusement penser a ce que nous lisons dans le « De Gravitatione », et ce pour
deux raisons intrinsequement liées. Premiérement, Spinoza distingue bien le statut de substance
de celui d’attribut : la possibilité de concevoir un attribut par lui-méme n’implique pas que cet
attribut existe par lui-méme. Deuxiémement, puisqu’un attribut n’existe pas per se, il existe en
vertu de I’existence d’une substance, et Spinoza présente cette relation comme celle d’une
expression : I’existence d’un attribut manifeste I’essence de sa substance.?’> Nous pouvons étre
tentés de faire le lien entre cette relation d’expression et celle, newtonienne, d’émanation. De
la sorte, il semblerait également qu’a I’attribut spinoziste — dont fait partie 1’étendue®®* —

corresponde 1’affection newtonienne.

Toutefolis, si le « De Gravitatione » présente 1’espace comme « une sorte d’attribut », il
ne relie jamais ce terme a la divinité : il émane de Dieu mais il est une affection de tous les
étants, autrement dit des corps et des esprits qui composent le monde créé. Tout en étant proche

de la substance divine, il n’en fait pas partie comme c’est le cas chez Spinoza, et il ne s’y

201 Spinoza, Baruch. Ethique, Op.cit, définition 4, p. 21.

202 |bid., p. 29.

203 C’est ce que nous retrouvons aussi dans la définition de Dieu, dans la proposition 11 : « Dieu, ¢’est-a-dire une
substance constituée par une infinité d’attributs dont chacun exprime une essence éternelle et infinie, existe
nécessairement. », Ibid., p. 30.

204 « Il suit : 2° que la chose pensante et la chose étendue sont ou bien des attributs de Dieu ou bien (Axiome 1) des
affections des attributs de Dieu. », proposition 14, corollaire 11, Ibid., p. 35.

99



identifie pas non plus, comme le défend plus ou moins, selon les textes, Henry More. Le point
trés précis sur lequel Newton se rapproche le plus de Spinoza, c’est sans doute celui de cette
relation d’expression ou d’émanation. La premiere semble renvoyer a une métaphore
mathématique tandis que la seconde est plus physique, mais elles disent toutes deux un rapport

d’englobement de I’existence de 1’étendue dans 1’essence de la divinité.

Peut-étre devons-nous d’abord essayer de comprendre plus précisément ce que Newton
entend dans ce texte par « affection ». L’affectio n’est pas absente des systémes scolastiques?®®,
néanmoins ici elle n’est présentée ni comme un véritable attribut, ni comme une propriété. Nous
avons vu que le refus d’en faire un attribut renvoie a la critique de la res extensa cartésienne,
mais pourquoi ne pas dire de I’espace qu’il est une propriété des choses ? Andrew Janiak
propose la réponse suivante : d’une part, si I’espace était une propriété, il aurait besoin d’un
porteur (bearer) pour exister ; cela poserait donc le méme probléme que dans le cas de la notion
d’attribut. D’autre part, 1’espace hériterait des caractéristiques de son porteur. Or — poursuit
Janiak — I’affection d’un étant dépend, pour son existence, de cet étant, mais n’en dépend pas
quant a sa nature. 2% Dans le cas de ’espace, cela permet & Newton d’en faire une affection de
tous les étres, et ce qu’ils soient corporels ou non-corporels. A partir de cela, nous pouvons en
déduire que le choix du terme d’affection, parce qu’il est plus large et peu utilisé, consomme la
rupture d’avec I’identification cartésienne du corps et de 1’étendue. Et que ce faisant, il offre la
possibilité de penser une omniprésence divine plus proche de 1’idée que s’en fait Henry More

que de celle des Scolastiques et de Descartes.

La référence a une émanation de la divinité dans 1’espace-méme participe a cette rupture
puisqu’elle renvoie a une autre tradition : celle du néoplatonisme. Nous le savons, Newton est
un héritier du néoplatonisme de ses maitres a Cambridge, qui connaissent eux-mémes tres bien
les néoplatoniciens florentins. Nous avons vu également qu’il a pu avoir acces a des concepts
de la Renaissance italienne via ses lectures, de premiére ou de seconde main, de Gassendi. Dans
le « De Gravitatione », il ne fait toutefois aucunement référence a la doctrine de I’émanatisme
telle que nous la lisons chez ces philosophes, de sorte que nous ne pouvons guere en dire plus
sans risquer de tomber dans I’écueil de la surinterprétation. Nous pouvons toutefois garder cela
a ’esprit et nous demander si nous en trouverons des traces dans ses ceuvres plus tardives. Nous

pouvons plus facilement supposer qu’a cette époque, il est surtout directement marqué par ses

205 Goclenius, Rodolphus. Lexicon Philosophicum, Quo tanquam clave philosophiae fores aperiuntur, Francofurti,
1613, pp. 78-79.
208 Janiak, Andrew. Newton as philosopher, Op.cit., pp. 142-145.

100



lectures théologiques de ces chrétiens qui, a I’instar de Cyprien de Carthage, d’ Arnobe I’ Ancien
ou de Boéce dans le De Trinitate, affirment que Dieu se diffuse partout tout en étant nulle

part.20

Mais nous suivons avec plus de confiance la these de Betty Jo Teeter Dobbs, qui y voit
le signe du début de I’engagement de Newton dans la pratique alchimique et du lien fort entre
ses différents objets d’étude. Peut-étre Newton commence-t-il ses recherches avant 1668, mais
il est en tous cas certain qu’il s’y consacre pleinement a partir de 1668, date a laquelle il installe
un laboratoire dans les sous-sols de Cambridge. Il écrit ses premiers manuscrits alchimiques a
partir des années 1670, dont « Propositions » (Keynes MS 12A) et « Of Natures obvious laws
& processes in vegetation » (Dibner MSS 1031 B). Dans ces manuscrits, on lit des références
a un principe vital ou végétatif qui se diffuserait dans le monde pour y faire germer la vie. On
ne lit aucune référence explicite a ce principe dans le « De Gravitatione » mais I’idée

d’émanation Yy fait fortement penser. Betty Jo Teeter Dobbs défend la validité de ce lien :

1t is possible, as Newton’s concern for the processes of life and cohesion grew
apace in the early 1670°, that he amplified his mechanical philosophy further
by a close reading of the available literature on the Stoic. [...] Such reading
would have affected Newton’s alchemy only in reinforcing certain critical
ideas, for most of his early alchemical sources were distinctly Neoplatonic in
tone, and in them the universal spirit or soul of the world already permeated

the cosmos with its fermental virtue.28

Le fait que I’idée d’une relation d’émanation soit présente deux fois dans le « De Gravitatione »
conduit a penser qu’il est en train de se passer quelque chose dans la construction de la pensée
de Newton sur le rapport entre Dieu et I’espace. Néanmoins, 1’absence de référence explicite
aux auteurs néoplatoniciens et au principe végétatif ne nous autorise pas a I’interpréter plus
avant. Il va donc falloir conserver cela en mémoire pour la suite de notre enquéte afin de voir

s’il reprend ou non cette idée plus tard.

Pour I’heure, I’utilisation de la notion d’affection qui relie ’espace aux choses et
I’utilisation de I’émanation qui relie Dieu a I’espace, montrent que Newton cherche a penser le
statut ontologique de 1’espace dans son rapport avec les corps et les esprits. A ce propos,

Geoffrey Gorham questionne la nature de la relation de I’espace a Dieu dans le « De

207 Grant, Edward, Much Ado about Nothing, Op.cit., pp. 112-115.
208 Dobbs, Betty Jo Teeter. The Janus faces of genius, Op.cit., pp. 28-29.

101



Gravitatione ».2%° Il propose trois grandes lignes d’interprétation de cette relation. Il y a d’abord
I’interprétation selon laquelle I’espace et le temps ne seraient pas essentiellement reliés a Dieu
(relation d’indépendance). Il y a ensuite ’interprétation dite de causalité, selon laquelle 1’espace et
le temps sont causés par Dieu : ¢’est celle qui prend en compte la référence a 1’émanation. Le
chercheur en défend une troisiéme, celle qu’il appelle de « ’assimilation ». Apres avoir rejeté la
thése de « I’indépendance » telle qu’elle est défendue par Howard Stein?'®, Geoffrey Gorham
considere que la relation de I’espace et de Dieu dans le « De Gravitatione » n’est pas, ou pas
vraiment, une relation de causalité émanative. Pourquoi ? Tout d’abord parce que nous n’y trouvons
pas de référence a une activité émanative de Dieu via 1’espace : 1’espace est présenté comme une
émanation donc nous ne savons pas a quoi elle sert exactement. De plus, Newton ne souscrit pas a
la définition de 1’émanation qui est celle que lui donnent les Scolastiques, a savoir une actualisation
a travers laquelle le sujet devient actif. Enfin, pour Geoffrey Gorham, si Dieu était une cause
émanative, il émanerait d’autres choses de lui que ’espace. La relation d’émanation dont il est

question dans ce manuscrit ne pourrait donc pas étre congue dans une veritable relation de causalité :

Since everything produced by God is willed, and since (as already noted)
space and time are not from God'’s will, it follows that space and time are not
produced by God.?!!

Autrement dit, pour qu’il y ait causalité, il elt fallu qu’il y ait I’expression d’une volonté
divine. A fortiori, ajoute Geoffrey Gorham, la relation que Newton dépeint est bien différente

de celle que More propose :

If Newton were adhering to the Morean version of emanation, he would
likewise need to hold that God is extended prior (at least metaphysically if
not temporally) to the space he emanates. Yet there is no evidence that
Newton holds this. On the contrary, his view seems to be that God is extended

only by virtue of space and time.?2

209 Gorham, Geoffrey. « Newton on God’s Relation to Space and Time : The Cartesian Framework. », Archiv fr
Geschichte Philosophie, numéro 93, 2011, pp. 281-320.

210 Stein, Howard. « Newton’s Metaphysics », The Cambridge Companion to Newton, 2004, pp. 256-307 : « This
can be taken, in rather modern terms, as saying that space is a structure, or « relational system », which can be
conceived of independently of anything else ; its constituents are individuated just by their relations to one another,
as elements of this relational system. But the system, or its constitutive elements, none the less can and must
« affect », in the appropriate way, all things that exist : all existing things have spatial and temporal relations to
one another by virtue of their having, each one of them, the appropriate kind of relation to the parts of space and
of duration [...]. », p. 272.

211 |bid., p. 291.

212 |bid., p. 292.

102



Pour Geoffrey Gorham, les affections newtoniennes que sont 1’espace et le temps sont
en Vérité équivalentes aux attributs essentiels tels que nous les trouvons chez Descartes : elles
ne sont donc ni substances, ni accidents, mais sont des fagons de penser 1’existence de toutes
les choses. Pour étayer sa these, il liste un certain nombre de points communs entre la notion
newtonienne d’affection et celle d’attribut telle qu’on la trouve dans les Principes de la
philosophie : tous deux se rapportent a des objets plutét qu’a des notions, tous deux sont
communs a toutes les choses ; tous deux sont immuables de sorte que nous les rencontrons
lorsque nous 6tons aux corps leurs qualités secondaires. De plus, aucun des deux ne sont des

substances et c’est la raison pour laquelle aucun d’eux ne nous affectent.

Malgré I’intérét que suscite cette démonstration, nous y lisons un pas de c6té qui biaise
le texte newtonien. C’est en effet comme si Geoffrey Gorham déplagait le regard depuis la
relation de I’espace a Dieu jusqu’a la relation de I’étre humain a I’espace, et ce dans une
psychologie et une épistémologie kantiennes ou proto-kantiennes. Or, dans le « De
Gravitatione », il n’est que peu mention de la psychologie humaine, si ce n’est pour dire que
nos idées sont inscrites dans des relations de dépendance les unes par rapport aux autres en
fonction de 1’épaisseur ontologique des objets qu’elles désignent. En outre, cette interprétation
réhabilite une partie importante de la métaphysique cartésienne, dont nous avons vu longuement
que Newton la refusait explicitement. Certes, ce n’est pas parce qu’on s’oppose a la philosophie
d’un autre qu’il ne peut pas arriver qu’on en assimile des aspects. Le « De Gravitatione »
n’aurait d’ailleurs pas pu exister sans qu’existe avant lui la philosophie cartésienne. Mais
Newton est trés clair dans son rejet de la res extensa, et le désir de comprendre ce qu’il veut
dire lorsqu’il parle d’émanation et d’affection de 1’étre ne doit pas nous conduire a 1’oublier.
Prendre au sérieux le choix du mot d’« affection », c’est prendre au sérieux 1’effort que

manifeste ce manuscrit de penser un statut ontologique nouveau pour I’espace.

La critique par Geoffrey Gorham de I’interprétation causale de I’idée d’émanation

encourage toutefois a relire un court passage que nous avons survolé précédemment :

[...] [’étendue est éternelle, infinie, incréée, partout uniforme, nullement
mobile ni capable de provoguer un changement de mouvement dans les corps
ou un changement de pensée dans les esprits : quant au corps, il est a

["opposé de cela sous tous ces rapports, s'il est vrai que Dieu n’a pas décidé

103



de le créer partout et toujours. Car, je n’oserai pas refuser a Dieu ce

pouvoir.?t3

Et Newton d’ajouter dans une note de bas de page :

Et si quelqu’un est d’un avis contraire, qu’il dise ou Dieu, pour la premiere
fois, a pu créer la matiere et d’oul il a recu cette puissance de créer. Ou bien,
s’il n’y a pas eu de commencement a cette puissance mais que Dieu a
maintenant la puissance qu’il a de toute éternité, alors c’est de toute éternité
qu’il a pu créer la matiere. Car, c’est la méme chose de dire qu’il n’y a
aucune impuissance en Dieu pour créer et qu’il a toujours eu la puissance
de créer, qu’il a pu créer et que la matiere a toujours pu étre créée. De méme,
il faut soit assigner un espace ou la matiére n’a pas pu étre créée depuis le

commencement soit concéder que Dieu a pu la créer partout a ce moment-
la 214

De nouveau, en quelques lignes — dans une note — Newton se positionne dans une discussion

majeure dans I’histoire de la philosophie médiévale. Qu’est-ce a dire ?

Le 7 mars 1277, I’évéque Etienne Tempier condamne 219 théses qui auraient été
défendues ou simplement discutées a I’Université de Paris.?*> Une grande partie de ces théses
censurées renvoient a la philosophie aristotélicienne, et en particulier au rapport au Premier

Moteur avec le monde. Certaines touchent plus précisément encore la question de 1’éternité du

213 DG, pp. 60-62.

24 DG, p. 62.

215 Tempier, Etienne. La condamnation parisienne de 1277, texte latin édité, traduit et commenté par D.Piché, avec
la collaboration de C.Lafleur, Vrin, collection « Sic et Non », Paris, 1999. Sur le contexte de cet acte de censure,
nous renvoyons au commentaire de David Piché, pp. 151-288. « La condamnation parisienne de 1277 est donc
I’ceuvre de représentants du néo-augustinisme. Elle marque ainsi la consécration des positions doctrinales de cette
école de pensée. Sur le plan de la polémique, le néo-augustinisme se caractérise — répétons-le afin d’éviter certaines
erreurs de perspective — par la résistance qu’il oppose non pas a la philosophie en général, mais bien plus
spécifiquement & un ensemble de théses du péripatétisme gréco-arabe jugées trop audacieuses a 1’aune d’une
fidélité indéfectible a I’esprit d’Augustin, ou encore par le refus d’une conception par trop « autonomiste » de
philosopher. Il serait donc faux de comprendre 1’acte de censure parisien de 1277 comme étant un geste de
répression de la raison philosophique au nom de la foi chrétienne. En effet, les théologiens des années 1270 sont
tous, a des degrés divers, des aristotéliciens : de fagon minimale lorsqu’ils appliquent la méthode dialectique au
traitement rationnel de leur foi ; de fagcon plus prononcée dans la mesure ou ils empruntent certains contenus de
pensée a Daristotélisme. Il s’agit donc plutét d’une « bataille » opposant deux rationalités spécifiques, 1’une
religieuse, ’autre philosophique. C’est pourquoi, tout autant qu’une mesure visant la protection du « patrimoine »
catholique contre 1’érosion que pouvait lui faire subir 1’essor d’une pensée philosophique « paienne », la
condamnation parisienne de 1277 doit également étre interprétée comme une intervention dont 1’un des principaux
objectifs — bien qu’il ne fit évidemment pas avoué comme tel par I’évéque Tempier et son équipe de censeurs —
consistait a assurer la prééminence, au sein de I’institution universitaire, d’une théologie a teneur philosophique
particuliere, le néo-augustinisme. », pp. 170-171.

104



monde, et s’opposent a 1’idée chrétienne d’une création ex nihilo. En effet, pour Aristote, parce
que I’étre ne peut surgir du non-étre, le monde est nécessairement éternel et inengendré. Comme

I’explique Edward Grant :

Few topics in the thirteenth century were more controversial than that of the
eternity of the world. As the most prestigious supporters of the world’s
eternity — and by eternity is meant without beginning or end — Aristotle and
Averroés had places Christian scholastics in a harsh dilemma : either believe
that the world was uncreated and without beginning, which was contrary to
traditional interpretations of Scripture, or accept the existence of a pre-

creation void space in which the world was created.?®

La philosophie médiévale européenne oscille entre sa fidélité envers I’aristotélisme et les
dogmes de la foi chrétienne. Lorsque la philosophie aristotélicienne risque de faire vaciller les
dogmes, le choix est souvent fait en faveur de la religion : Aristote se serait trompé, ou serait
mal compris, et la lumiere de la foi dépasserait la lumiére naturelle, et nécessairement limitée.
La condamnation de 1277 fait référence explicitement a ce dilemme en refusant 1’article 87, qui

stipule que :

Le monde est éternel quant a toutes les especes contenues en lui ; et le temps
est éternel, ainsi que le mouvement, la matiere, [’agent et le patient ; et <c’est
ainsi> parce que <tout cela> procede de la puissance infinie de Dieu, et il
est impossible qu’il y ait innovation dans [’effet sans une innovation dans la

cause.?’

Mais nous trouvons d’autres articles condamnés qui défendent une éternité qui nie 1’acte divin

de la création ou qui concurrence celle du Dieu chrétien.?'® Concentrons-nous sur I’article 5 :

Toutes les réalités séparées sont coéternelles au premier principe.?*°

Et sur I’article 201, tout a fait anti-aristotélicien :

Celui qui engendre le monde dans sa totalité suppose le vide, car le lieu

précéde nécessairement ce qui est engendré dans un lieu ; et alors, avant la

216 Grant, Edward. Much Ado about Nothing, Op.cit., p. 110.

217 Tempier, Etienne. La condamnation parisienne de 1277, Op.cit., p. 107.
218 1] s’agit des articles 4, 5, 52, et 80.

219 |pid., p.81.

105



géneration du monde, il y aurait eu un lieu sans une realité localisée <dans

ce lieu>, ce qui est le vide.??°

Quatre siécles plus tard, la condamnation de 1277 a laiss¢ des séquelles dans 1’ordre des
représentations, au point que Newton se sent, consciemment ou non, obligé d’écrire une note
dans laquelle il affirme qu’il y a eu acte de création et ce, de toute éternité, et dans laquelle il
affirme que, pour que cette création ait pu avoir lieu, il faut qu’ait existé de toute éternité un

espace dans lequel elle ait pu avoir lieu.

Si Newton faisait de I’espace une substance, et donc une substance incréée, il donnerait
un concurrent @ Dieu — chose qu’il refuse par ailleurs de faire en rejetant la forme
aristotélicienne et la doctrine de I’ame du monde. S’il veut que son raisonnement soit cohérent
par rapport a son affirmation de 1’unicité et de la toute-puissance de Dieu, il ne peut défendre
que I’espace soit incréé et éternel que s’il lui refuse le statut de substance. Par conséquent, la
relation d’émanation a laquelle il fait référence est suffisamment vague pour donner une
épaisseur ontologique a I’espace tout en le subordonnant a 1’essence divine. Dire que I’espace
n’est pas créé mais qu’il émane de Dieu, c’est échapper a un schéma causal strict et
problématique, mais ce n’est pas refuser toute causalité. Il y a causalité : seulement la cause
n’est pas la volonté divine, mais 1’existence divine. Parce que Dieu existe, et ce de toute éternité,

alors I’espace existe, et ce de toute éternité.

3. Vers quoi fait signe le « De Gravitatione » ?

Le « De Gravitatione » se présente comme une matrice, a la fois de la réflexion physique
et de la pensée métaphysique du jeune Newton. La grande parenthése qui suit la définition 4 est
en apparence peu constructive et plus de I’ordre d’une critique de la philosophie cartésienne.
Cette déconstruction de la définition de I’étendue comme res extensa se comprend d’abord a
I’aune du projet d’une mécanique universelle : en effet, Newton montre que la physique
cartésienne empéche le calcul du mouvement des corps parce qu’elle rejette I’existence du vide,
suppose celle des tourbillons de matiere et fait de 1I’étendue la propriété des corps. Le
mouvement devient difficilement pensable puisque les trajectoires et les vitesses sont
relativisées les unes par rapport aux autres, sans repére fixe. Partisan de 1’existence du vide et
du mouvement theéorique rectiligne et uniforme, Newton manifeste un souci de cohérence
logique et mécanique et dresse le portrait d’un Descartes qui, par excés de prudence et par

attachement a des fictions inconséquentes, fait obstacle au progrés de la connaissance. En outre,

220 |bid., article 201, p. 141.
106



dans le droit fil des néoplatoniciens de Cambridge, Newton dénonce cette philosophie

cartésienne qui détache Dieu du monde créé et qui le rejette nulle part.

Il n’en demeure pas moins que nous pouvons reconstituer les idées proprement
newtoniennes qui germent entre les respirations de ses paragraphes critiques. Cet « espace »
dont parle Newton et qui n’est pas encore le nétre, ce spatium qu’il privilégie de plus en plus,
au fil des pages, au locum ancien, s’apparente a une chose sans étre une substance. Ni attribut
ni néant, il existe, il est pensable, il n’est pas dépendant des corps, mais il n’est pas non plus
indépendant ni agent. Il n’est ni de 1’air, ni un éther fin et peut-étre impliqué dans le phénoméne

de I’attraction ; il n’a rien a voir avec une anima mundi.

Infini en imagination et en acte, il est composé d’une infinité et d’une diversité de figures
géomeétriques, divisibles en une infinité de points sans épaisseur matérielle. Sa nature est une
énigme, a mi-chemin entre la physique et la mathématique. Elle permet de fonder un univers
plus vide que plein, mouvant et formalisable. Nous 1’avons vu, Newton a cette formulation
ambivalente : I’espace a la perfection de ce qui y est étendu. Qu’est-ce que cela signifie ? Doit-
on en conclure qu’il est parfait, de fait, ou qu’il pourrait I’étre, potentiellement ? Newton
désigne-t-il les corps matériels, les esprits étendus, Dieu lui-méme ? 1l nous faudra étre vigilant,
et voir si cette question de la perfection resurgit dans les textes ultérieurs : il en va en effet, non
seulement de la détermination du statut ontologique de I’espace, mais aussi de son rapport avec
les croyances religieuses de Newton. Plus ou moins parfait, en tous cas éternel et incréé, il serait
un concurrent de Dieu, voire une divinité lui-méme, s’il était une substance. Mais Newton se
garde du danger, et en fait autre chose qu’une divinité. L’existence de cette chose qu’est
I’espace, qui ressemble a une substance sans en étre une, est comme une production

épiphénoménale de 1’existence de Dieu. Elle est a Dieu ce qu’est ’ombre au corps.

Le fait que le « De Gravitatione » soit resté inachevé n’est pas le signe d’un simple
abandon. Cela dit en vérité beaucoup : il est une étape premicre et importante d’une pensée en
devenir qui s’arréte soudain, silencieuse, le temps de prendre un nouvel €lan et de trouver, peut-
étre, d’autres mots pour dire les choses. L’objet qu’est I’espace newtonien — a défaut d’un
meilleur terme. C’est un objet qui se trouve au croisement d’au moins quatre champs, a savoir
la physique, la mathématique, la théologie et 1’ontologie. Deux grandes questions se posent et
s’entrecroisent : pour Newton, est-il I’objet privilégié de I’'un de ces champs ? Et de quelle
nature est-il ? En outre, ces questions s’inscrivent dans un contexte de transformation de
I’ontologie jusque-la dominante et dans le processus d’éclatement, pour reprendre 1’image
d’Alexandre Koyré, du cosmos herité des Grecs.

107



Chapitre 3

Simplicité et perfection de I’espace dans le manuscrit « Tempus et

Locus »

« L’univers se trouvait justifié,
I’univers avait brusquement conquis les dimensions illimitées de I’espérance. »

Jorge Luis Borges, La bibliothéque de Babel.

Le « De Gravitatione » insiste sur le risque de nullibisme dans lequel Descartes, qui
serait trop peu soucieux de Dieu, tomberait. Or si Dieu est quelque part, ou peut-il étre sans que
sa transcendance et son immatérialité soient remises en question ? En le situant quelque part,
ne le faisons-nous pas nécessairement ressembler a un corps étendu, mesurable, divisible ?
Dans la perspective cartésienne, ce serait en effet dégrader la divinité que de I’inclure dans le
monde et que de lui donner, ce faisant, une étendue. Descartes distingue, dans les Réponses aux
Secondes Objections, le Dieu véritable et souverainement parfait des divinités chimériques que
nous fabriquons en mélant des idées qui se contredisent les unes les autres. Un dieu corporel ne
pourrait prétendre a aucune perfection étant donné que le corps est fini, périssable, impur. Parmi

ces défauts, il y a le fait...

... par exemple, que le corps soit divisible en parties, que chacune de ses
parties ne soit pas [’autre, et autres semblables ; car c’est une chose de soi
manifeste que c¢’est une plus grande perfection de ne pouvoir étre divisé que
de le pouvoir étre, etc. Que si vous entendez seulement ce qui est trés parfait

dans le genre du corps, cela n’est point le vrai Dieu.?*

L’imperfection implique donc la divisibilité et les corps, en tant qu’ils sont divisibles, ne

peuvent étre dits parfaits. Une divinité corporelle ou une divinité étendue — dans la mesure ou

221 AT, 1X, 109 (orthographe modernisée).

108



cela s’équivaut dans le systéme cartésien — est une fiction inconséquente qui n’a aucun rapport

avec la perfection absolue de Dieu.

Toutefois, nous avons vu que Newton souscrit a la définition plus large de I’étendue
telle que More la propose, en vain, a Descartes. Tout en détachant le spatium des corps, il lui
confere une nature a la fois physique et mathématique. L’espace peut donc étre occupé par des
corps mais sans étre jamais réellement divisible. Sa seule divisibilité est intelligible et ne fait
pas obstacle a une omniprésence substantielle de Dieu. C’est sans doute pour cela que le « De

Gravitatione » évogque comme en passant la question du degré de sa perfection.

Le danger d’une divisibilité d’une divinité étendue parait moins important pour Newton
que celui qu’elle risquerait a cause de la doctrine de la Trinité. Comme dans le cas de la
croyance dans une ame du monde ou du culte des ancétres, il s’agirait pour lui d’une atteinte a
I’unité divine. Il n’y a qu’un Dieu ; I’idée qu’il puisse étre divisé en trois personnes tout en
conservant sa simplicité — et donc sa perfection — introduit de I’irrationnalité dans la plus
rationnelle des religions. Chez les penseurs qui croient dans la consubstantialité du Christ et qui
considérent la Trinité comme un évident miracle, le nombre trois accéde a une certaine forme
de sacralité. C’est ainsi qu’ils lisent le début du premier chapitre du Traité du ciel, dans lequel
Avristote définit le corps comme ce qui est divisible « selon trois dimensions ». Pour justifier
que ces trois dimensions seraient les seules dimensions existantes, Aristote se réfere a
I’importance du nombre trois pour les pythagoriciens, la triade renvoyant au commencement,
au milieu et a la fin, et donc au Tout.??2 Pour ses lecteurs chrétiens, le monde étant la production
d’un Dieu a la fois simple et pluriel, il en serait la manifestation : au commencement, au milieu
et a la fin correspondraient les trois personnes divines et, pour certains, le centre, la contenance
et les limites du monde. Nous reviendrons plus tard sur ce point ; pour I’instant arrétons-nous
sur I’importance qu’acquiert ainsi pour ces auteurs la tridimensionnalité. Celle-ci devient gage
de perfection. C’est de la sorte qu’Oresme la commente dans son commentaire du Traité du

ciel :

Il vouloit dire que en chascune chose est aucune trinité, et en ce appert la
perfection de elle. Et pour ce, la magnitude qui a .iii. dimensions est parfaite,
quar elle a toutes dimensions. [...] Nous disons que chascune chose est
parfaite parce que elle a un commencement et moien et fin ou

acomplissement. Mais ces termes ne sont pas distintes royalment en chose

222 Aristote. Traité du ciel, &uvres complétes, Op.cit., 268a10-20, pp. 701-702.
109



pardurable, et selon ce disoit Nostre Seingneur : Je sui commencement et fin.
Et aussi - en la circunference d’'un cercle le commencement est partout
indifferenment. [...] ce est signe que trinité est es natures des choses et est es

creatures, et que nature nous enseingne a Dieu louer selonc ces nombre.??3

Ce commentaire traduit le souci médiéval de trouver des points de concordance entre la
philosophie péripatéticienne et la religion catholique. Il est alors impensable d’étudier la nature
et I’ordre du monde sans y lire des échos de la divinité et sans se positionner sur le plan

ontothéologique.

C’est dans ce contexte que Newton construit tout au long de son ceuvre une nouvelle
idée de I’espace et la fait accéder a une forme de perfection. Sur le plan historique et
philosophique, il serait absurde d’en faire abstraction, et de céder a une interprétation purement
positiviste en voyant simplement Newton comme le précurseur ou le pionner de 1’idée d’espace
qui est celle de la science d’aujourd’hui. L’attention s’est jusqu’a présent principalement
concentrée sur le concept d’espace absolu, tel qu’il est développé dans le scholie des Définitions
des Principes mathématiques de la philosophie naturelle, ainsi que sur les Questions 28 et 31
de 1’Optique et le tres célebre Scholie Général. Ces textes sont centraux dans la pensée
newtonienne, disent les commentateurs qui, comme Alexandre Koyré ou Betty Jo Teeter
Dobbs, chacun ou chacune a leur maniere, mettent I’accent sur la dimension métaphysique de
I’ceuvre du savant. A cela, d’aucuns pourraient rétorquer qu’il s’agit de textes annexes, des
scholies courts et ajoutés aprés coup, comme pour donner un peu plus de profondeur a un travail
qui en a pourtant suffisamment. Pourtant, est-il nécessaire de choisir entre ces deux
interprétations ? N’est-ce pas rejeter d’entrée de jeu la rationalité particuliére qui serait a
I’ccuvre de fagon souterraine dans ses travaux pourtant si divers ? Ne manque-t-il pas des
¢léments qui nous permettraient de confirmer 1I’hypothése de 1’unité fondamentale de son travail

et de la prévalence de ses enjeux théologiques ?

Ces éléments, un manuscrit encore peu connu nous les donne. Dans les manuscrits du
lot Portsmouth numéro 3965, il y a en effet quelques feuillets qui proposent une reflexion sur
le lieu, I’espace et le temps en huit paragraphes. Il s’agit des folios 541r-543v et 545r-546r. Ces

feuillets, qui ont été recoupés par James McGuire, composent le manuscrit que nous pouvons

223 Oresme, Nicole. Le Livre du ciel et du monde, edited by Albert D.Menut and Alexander J.Denomy, translated
by Albert D.Menut, The University of Wisconsin Press, Pays-Bas, 1968, pp. 49-50.

110



désigner sous le nom de « Tempus et Locus » et qui n’a pas été publié du vivant de Newton.??*

« Tempus et Locus » a été publié en latin et traduit en anglais par James McGuire en 19782,
puis traduit en francais par Luc Peterschmitt en 201322° ; ¢’est sur la version latine et sur cette

traduction frangaise, qui lui est trés proche, que nous travaillerons.??’

Ce bref manuscrit aurait été écrit au début des années 1690, c’est-a-dire apres la
rédaction du « De Gravitatione ».2? Nous pouvons préciser les choses en supposant qu’il date
sans doute d’avant la crise de santé importante qu’a connue Newton en 1693 — une crise qui
aurait été, soit un épisode de dépression (voire de démence), soit un empoisonnement au
mercure.??® Dans tous les cas, a partir de la décennie 1690, Newton a produit moins de
nouveautés théoriques en physique : tout en continuant ses travaux alchimiques, il s’est surtout
consacré a retravailler la mise en forme des Principes mathématiques de la philosophie
naturelle et a préparer la premiére édition et les suivantes de son deuxiéme grand ouvrage,
1I’Optique. Parallélement & cela, trois textes, a savoir « Tempus et Locus », les scholies dites
« classiques » et le Scholie Général de 1713 et de 1727, témoignent d’un effort pour donner a
ses propositions physiques une assise théologico-métaphysique. « Tempus et Locus » reprend

ainsi le flambeau du « De Gravitatione », mais cette fois il s’agit moins d’une prise de position

224 Ces feuillets sont consultables sur le site de la Bibliothéque numérique de 1’Université de Cambridge :
http://cudl.lib.cam.ac.uk/view/MS-ADD-03965/1

225 McGuire, James, E. « Newton on Place, Time and God : An Unpublished Source », The British Journal for the
History of Science, 11, 38, 1978, pp. 114-129.

226 peterschmitt, Luc. Espace et métaphysique de Gassendi a Kant (anthologie), Op.cit, pp. 188-191.

227 Certains éléments d’analyse de ce chapitre ont été repris (en particulier le rapport a Spinoza et au Zohar) et
retravaillés dans le cadre d’un article, accepté en janvier 2022 : Sadaillan, Clémence. « Le manuscrit « Tempus et
Locus ». L’espace newtonien et la prisca theologia », Philosophia scientiae, 26, n°2, 2022 (a paraitre).

228 JTames McGuire et Luc Peterschmitt s’accordent sur ce point.

229 « Constamment exposé, trente ans durant, au mercure, tant sous forme de vapeur que dans les compositions
qu’il testait, Newton aurait été particulierement chanceux d’éviter tout empoisonnement. Toutefois il faut ajouter
que ne sont pas mentionnés d’autres symptomes de I’empoisonnement au mercure comme les tremblements et la
perte des dents. Seitz et Lettvin prétendent lui trouver une écriture tremblée au milieu des années 1690. J’ai été
trés attentif a 1’écriture de Newton, mais sans rien y déceler de la sorte. En outre, il est particulierement significatif
que Newton se soit remis si rapidement, alors que les effets de I’empoisonnement par le mercure sont, on le sait,
persistants. En outre, une explication purement physiologique de son comportement aberrant écarte de trop
nombreux facteurs. Je trouverais plausible une variante de I’ancienne théorie de I’épuisement. Comme je 1’ai dit,
le début des années 1690 représente une période d’intense activité intellectuelle pour Newton qui tentait de
rassembler les différents fils de ses entreprises disparates en un tissu cohérent. L’excitation intellectuelle 1’avait
toujours conduit a I’extrémité de ses limites et parfois au-dela. Sa dépression de 1693 n’avait pas grande différence
avec son comportement des années 1677-1678. », Westfall, Richard, Newton, Op.cit., p. 575. Dans la
correspondance de Newton, nous trouvons une lettre adressée & Locke le 15/10/1693 et dans laquelle le philosophe
écrit simplement : « The last winter by sleeping too often by my fire | got an ill habit of sleeping & a distemper
wch this summer has been epidemical put me further out of order, so that when | wrote to you I had not slept an
hour a night for a fortnight together & for 5 nights together not a wink. | remember I wrote to you but what | said
of your book | remember not. », Correspondence of Isaac Newton, volume I11, Op.cit., p. 284.

111


http://cudl.lib.cam.ac.uk/view/MS-ADD-03965/1

critique vis-a-vis de la conception cartésienne de I’étendue, que d’une réflexion constructive

sur ce que sont le lieu et le temps et sur le rapport qu’entretiennent I’espace et la divinité.

C’est un manuscrit qui relie intrinséquement la pensée positivement scientifique de
Newton a sa pensée théologique. Dans les années 1670-1680, aprés étre rentré de plain-pied
dans la communauté scientifique?°, Newton se dévoue a la fois, d’une part, a I’élaboration des
Principes mathématiques de la philosophie naturelle et, d’autre part, a ses lectures
théologiques. A partir de 1670, les notes de lecture et les manuscrits sur la prisca theologia et
I’histoire de ses corruptions se multiplient.?®! I y a fort & parier que c¢’est entre 1670 et 1675
que Newton prend connaissance de la doctrine antitrinitaire et qu’il adhére secrétement a
I’arianisme, et ce jusqu’a la fin de sa vie. En effet, ce refus de la consubstantialité du Christ et
I’affirmation de I’unicité de la personne divine se manifestent dans ses écrits, y compris dans
ceux qui sont postérieurs a 1675. Newton envisage de quitter son poste pour éviter I’ordination,
mais il bénéficie finalement et mystérieusement d’une exemption en mars 1675232, Pour autant,
son intérét pour la théologie ne s’éteint pas. Durant la décennie ou il rédige « Tempus et Locus »,
il entretient une correspondance avec John Locke sur les Ecritures et répond aux questions de
Richard Bentley. A I’attention de ce dernier, il explique des phénomeénes physiques tout en leur
attribuant une cause qui n’est pas « blind & fortuitous but very well skilled in Mechanicks and
Geometry »%33, Cette cause, c’est la divinité qui a peuplé le monde de corps célestes, dont la
volonté et I’intelligence guident le bras et qui ne délégue son pouvoir a rien ni personne.?3* Si
Bentley pose de telles questions @ Newton, c’est afin de préparer les sermons qu’il doit faire a
la fondation Robert Boyle. En effet, 1’alchimiste décéde en 1691, mettant un terme a une
relation de travail importante avec Newton, qui I’avait rencontré a plusieurs reprises a partir
sans doute de 1675 et qui lui écrivait régulierement.?3 La mort de Boyle ne signe pas la fin des
recherches alchimiques de Newton, bien au contraire : il faudra que nous nous demandions si

dans le manuscrit « Tempus et Locus » nous en retrouvons des traces.

En 1687, Edmond Halley parvient a faire publier la premiere édition des Principes

mathématiques de la philosophie naturelle. Dans le scholie des Définitions, Newton

230 En effet, aprés avoir fabriqué en 1669 son premier télescope a réflexion et avoir obtenu la chaire lucasienne de
mathématiques a Trinity College, Newton est élu membre de la Royal Society en 1672.

231 http://www.newtonproject.ox.ac.uk/texts/newtons-works/religious

232 Westfall, Richard, Newton, Op.cit., pp. 381-382.

233 ettre de Newton a Bentley du 10/12/1692, Correspondence of Isaac Newton, volume 111, Op.cit., p. 235. On
lit, un peu plus loin dans cette méme lettre : « [...] that harmony in ye system wch (as | explained above) was the
effect of choice rather then of chance. », p. 236.

234 |bid., pp. 233-256. L’image du bras divin est reprise & Newton lui-méme, dans sa lettre du11/02/1693.

235 Burtt, Edwin Arthur, The Metaphysics of sir Isaac Newton, Op.cit., pp. 155-201.

112


http://www.newtonproject.ox.ac.uk/texts/newtons-works/religious

conceptualise pour la premiére fois ce qu’il entend par temps, espace et mouvements absolus.?%
Le manuscrit « Tempus et Locus » et les scholies dites « classiques » montrent que Newton
n’est pas pleinement satisfait de cette premicre édition et qu’il la remet continuellement sur
I’ouvrage. Ce qui I’intéresse visiblement, ¢’est tout d’abord le rapport entre ces entités prises
absolument et I’omniprésence divine et, ensuite, le rapport entre sa philosophie naturelle et les
philosophies antérieures. Au sujet de la relation de Dieu au temps et a I’espace absolus, Luc

Peterschmitt écrit :

Ces questions n’apparaissent pas en 1687 dans e scolie des définitions. Cela
ne signifie cependant pas qu’elles ne se posent pas a Newton. Il en avait déja
donné une premiere élaboration dans un manuscrit De Gravitatione avant
1687, et il y revient ici, juste aprés la premiere édition des Principia
mathematica. Ces considérations sont, a ses yeux, essentielles. A la fois
conceptuellement et historiquement, on voit assez bien comment elles sont
liees : la définition qu’il donne de [’espace absolu les appelle. On ne peut
donc s’en tenir a une lecture strictement positiviste du scolie des définitions
qui ne verrait dans [’espace absolu de Newton qu’un concept

mathématique.?3’

La lecture positiviste dont parle Luc Peterschmitt est celle qui consisterait a conclure que les
concepts d’espace et de temps absolus n’ont d’importance que pour permettre de penser le
mouvement. Bien sir, I’espace et le temps absolus rendent possible une conception toute
moderne du mouvement et donnent la possibilité de le calculer, mais ils répondent a un
deuxieme enjeu. lls sont absolus parce qu’ils sont relatifs a une divinité absolument présente
partout. L’importance de I’omniprésence de Dieu dans la pensée newtonienne et sa forte
adhésion a I’unicité de la personne et du pouvoir divins conduisent a supposer que le temps et
I’espace absolus résultent a la fois de la nécessité physique de penser le mouvement et de la
définition newtonienne de la divinité. Dés lors, « Tempus et Locus » joue le role d’un maillon
essentiel pour comprendre 1’histoire de la pensee de Newton : il ne peut exister que parce
qu’auparavant Newton s’est détaché clairement de Descartes et que parce qu’il a rédigé la

premiere version de son grand-ccuvre de mécanicien de la Terre et des cieux. Et dans le méme

2% Funkenstein, Amos, Theology and the scientific imagination, Op.cit., pp. 42-116.
237 peterschmitt, Luc. Espace et métaphysique de Gassendi a Kant (anthologie), Op.cit, p. 175.

113



temps, en tant que synthese ponctuelle d’une réflexion théologique, il révele 1’unité de la pensée

du savant et anticipe I’écriture du Scholie Général et des Questions 28 et 31 de 1’Optique.?*®

« Tempus et Locus » se situe donc au croisement des différents domaines d’étude de
Newton : il est écrit au moment ou Newton systématise sa physique et prouve ['universalité de
la loi de la gravitation, au moment ou il avance passionnément dans ses recherches alchimiques
et devient un véritable « philosopher by fire » qui agit plus qu’il ne lit, et au moment ou il est

devenu un érudit et un partisan de la doctrine d’une religion primitive et anti-trinitaire.

Aprés avoir lu le « De Gravitatione » et sachant tout cela, notre analyse sera guidée par

deux questions, principales et entrelacées :

®,

% « Tempus et Locus » offre-t-il une progression ou, a tout le moins, un effort de précision,

quant a la détermination ontologique de I’espace ?

%+ Puisque « Tempus et Locus » est écrit a une période ou Newton meéne de front ses
différents travaux, s’agit-il d’un manuscrit qui révele ’unité de la pensée newtonienne
ou la tentative de lui donner une cohérence ? Ou bien dire cela, ¢’est céder au fantasme

illusoire d’une unité intentionnelle, systématique et a priori ?

1. Le temps et le lieu, affections communes de toutes les choses

Le premier paragraphe du manuscrit est trés court :

81. Le Temps et le Lieu sont des affections communes de toutes les choses
sans lesquelles rien ne peut exister. Toutes les choses sont dans le temps pour
ce qui concerne la durée de [’existence et dans le lieu pour ce qui concerne

la grandeur de la présence.?3

Nous retrouvons ici ’étrange statut d’affection que Newton donnait a I’espace dans le « De
Gravitatione ». Il n’y a que dans ces deux manuscrits qu’il présente ainsi I’espace ou le lieu : il
le définit également comme « quantité » et ¢’est ce terme qu’il conserve dans tous les autres
textes. Pour exemple, dans le scholie des Définitions, lorsqu’il distingue clairement le temps,

I’espace et le mouvement absolus du temps, de 1’espace et du mouvement relatifs, Newton écrit

238 Nous inscrivons donc notre lecture dans la filiation de ’interprétation proposée par Luc Peterschmitt et par
James McGuire (dans « Newton on Place, Time and God : An Unpublished Source », The British Journal for the
History of Science, 11, 38, 1978, voir les pages 124-126 en particulier).

239 TL, p. 188. « Tempus et Locus sunt omnium rerum affectiones communes sine quibus nihil potest existere. In
tempore sunt omnia quoad durationem existentiae & in loco quoad amplitudinem praesentiae. Et quod nunquam
nusquam est, id in rerum natura non est. »

114



qu’« il convient de distinguer ces quantités en absolues et relatives, vraies et apparentes,

mathématiques et vulgaires. »4.

« Tempus et Locus » a été écrit un peu plus de dix ans aprés la publication de I’Ethique
de Spinoza, de sorte que nous sommes conduits a interroger de nouveau un éventuel lien entre
les deux et a nous demander dans quelle mesure 1’'usage par Newton de la catégorie de

I’affection pourrait faire écho a la définition spinoziste du mode comme affection :

V. J'entends par mode les affections d’une substance, autrement dit ce qui

est dans une autre chose, par le moyen de laquelle il est aussi congu.?#!

Le mode doit étre distingué de 1’attribut qui, selon la définition 4, renvoie au point de vue de

I’entendement en tant qu’il percoit la substance :

1V. J’entends par attribut ce que [’entendement percgoit d’une substance

comme constituant son essence.24?

Un attribut est ce par quoi nous pouvons connaitre la substance??®; tandis qu’un mode
s’apparente a un attribut dans la mesure ou il est relatif & une substance (la méme, a savoir
Dieu), et dans la mesure ou il ne peut pas exister sans elle. Mais un mode ou une affection de
la substance renvoie a un niveau de singularité plus grand. Il n’est pas infini comme 1’est en
son genre chacun des attributs de la substance ; il est au contraire une modification limitée,
bornée, parce que particuliére, de la substance infinie. La difficulté qui se pose alors est grande :
comment une substance infinie et ses productions finies sont-elles articulées ? Et comment
concevoir cette articulation ? Pour reprendre les mots de Sophie Laveran : « comment concevoir
un rapport qui implique a la fois I’intériorité et la différence » ?%** L’autrice montre que
I’interprétation hégélienne de ce rapport conduit a plaquer sur 1’ontologie spinoziste les
catégories aristotéliciennes et a refuser aux modes une réalité que possederait, seule, la

substance infinie. Elle ajoute :

Par ailleurs, comme le remarque Jon Miller, la thése de ['unicité de la

substance n'implique pas celle de la non-réalité des choses singulieres ; pour

240 Principes, Op.cit., p. 30.

241 Spinoza, Baruch. Ethique, Op.cit., p. 21.

242 | bid.

243 Cela rejoint ce que Spinoza écrit auparavant dans le chapitre VIl du Court Traité, in Euvres |, traduction et
notes par C.Appuhn, GF Flammarion, Paris, 1964, pp. 78-79.

24 Laveran, Sophie. Le Concours des parties, Critique de I’atomisme et redéfinition du singulier chez Spinoza,
Classiques Garnier, 2014, p.98. Plus généralement, voir les pages 88-173.

115



que cette conclusion puisse étre retablie, il faudrait ajouter une deuxieme
prémisse, a savoir la thése que seules les substances sont réelles. Or Spinoza
n’affirme rien de tel ; au contraire, dés lors qu’il pose que « tout ce qui est
est ou en soi ou en autre chose », il faut en conclure que l’étre peut aussi

s attribuer a « Ce qui est en autre chose », ¢ ‘est-a-dire aux modes.?*®

Cette substance infinie, la divinité, est, existe et agit en tant que cause de tout ce qui est.
Autrement dit, les modes et les attributs expriment la substance divine, soit de maniere infinie,
soit de maniere finie ; les modes sont des manifestations de la puissance divine et ne peuvent
étre connus que par le truchement de D’attribut auquel ils correspondent. Par exemple, la
connaissance adéquate d’un corps particulier ne peut se faire que par la connaissance adéquate
de I’attribut de 1’étendue. En ce sens, I’Ethique complexifie le schéma antérieur des Pensées
métaphysiques qui identifiaient mode et attribut.?*® La distinction entre mode et attribut tend
dés lors a éloigner les modes de la substance divine puisque, contrairement aux attributs, les
modes ne s’identifient pas a la substance qu’ils expriment. Si les modes sont des expressions
immédiates en nombre infini de la substance divine infinie?*’, s’ils sont causés par elle, ils ne
la contiennent pas. Spinoza prend le contrepied de la conception cartésienne du mode : chez
Descartes, ce sont les attributs qui sont en étroite relation avec la substance tandis que les modes
sont relégués au rang de réalité secondaire et accidentelle.?*® Dans 1’Ethique, les modes
expriment la substance qui les produit puisqu’ils actualisent sa caractéristique premiere, qui est

celle d’étre une cause.

Cela étant dit, comment comprendre que Spinoza ait choisi d’utiliser le mot
d’« affection » pour désigner les modes ? Etant donné que le mode est une maniére d’étre de la
substance, nous pouvons en déduire que dans ses différents modes la substance divine s’affecte
elle-méme, se modifie elle-méme. Cela signifie que la substance en tant que cause en soi ne
doit pas étre congue de facon figée, mais de fagcon dynamique comme cause de soi et cause de
son propre devenir. La reprise de la distinction entre nature naturante et nature naturée, dans le

scholie de la proposition 29 de la partie 12*°, conduit a enrichir davantage encore la notion de

25 |bid., p.99.

246 « Nous poursuivrons donc notre affaire en disant que les affections de I’Etre sont certains attributs sous lesquels
nous connaissons l’essence ou l’existence de chaque étre, de laquelle cependant il ne se distingue que par une
distinction de Raison. », écrit-il dans le chapitre 111 des Pensées métaphysiques, Op.cit, p. 345.

247 Baruch, Spinoza. Ethique, I, 16.

248 Descartes, René. Principes de la philosophie, I, 61.

29 «[...] je veux expliquer ici ce qu’il faut entendre par Nature Naturante et Nature Naturée ou plutot le faire
observer. Car déja par ce qui précede, il est établi, je pense, qu’on doit entendre par Nature Naturante, ce qui est
en soi et est congu par soi, autrement dit ces attributs de la substance qui expriment une essence éternelle et infinie,

116



mode ou d’affection : dans le domaine de la nature naturée, il y a d’un c6té ce que nous pouvons
appeler les modes infinis immédiats (qui découlent d’un attribut), les modes infinis médiats (qui

découlent d’un attribut dont la nature a été modifiée), et les modes déterminés.?>°

Cette terminologie est utile, mais elle présente 1’inconvénient de donner a penser que
les attributs et les modes infinis seraient des causes intermediaires ou secondes. Or le rapport
d’expression n’est pas un rapport de production causale. L unicité de la substance divine n’est
pas entachée par les rapports d’expression qui relient les modes entre eux et les modes aux
attributs. Par conséquent, il n’est plus question d’émanation dans I’Ethique, ¢’est-a-dire d’une
diffraction de la substance divine a I’intérieur de types de productions qui prendraient en
quelque sorte son relai, qui en seraient des échos ou des ombres. Pour empécher une telle
dégradation de la substance divine, Spinoza refuse que les modes finis puissent étre congus par
des modes infinis.! 1l y a bien une causalité, mais une causalité infinie parce qu’elle a lieu a
I’intérieur méme de la substance divine. C’est la substance, en tant que cause immanente, qui
s’affecte elle-mé&me sans jamais se dégrader : elle produit, en s’affectant elle-méme, des modes
ou affections qui n’existent pas sans elle mais qui existent pourtant. Cela ne peut se comprendre
qu’en se départissant d’une vision émanative et donc temporelle : si nous y cédons, nous restons
prisonniers du premier genre de connaissance. Il faut donc en lieu et place d’une succession lire

une nécessité logique, qui est la méme qui relie les propriétés du triangle au triangle.

A notre connaissance, aucun texte de Newton n’atteste qu’il aurait lu I’Ethique. Il n’en
fait jamais mention, ni dans ses notes de recherche ni dans sa correspondance, et nous ne
trouvons aucun ouvrage de Spinoza dans sa bibliothéque. Par ailleurs, le peu d’intérét de
Newton pour les querelles philosophiques de son temps sur la place publique ainsi que son
engagement corps et &me dans ses expériences, ses calculs et sa lecture des textes théologiques
anciens, I’ont sans doute tenu ¢éloigné des secousses provoquées par la publication du grand-
ceuvre de Spinoza. Néanmoins, comme nous 1’avons vu précédemment au sujet de la question
de I’étendue, il est fort probable que Newton ait au moins lu le commentaire spinoziste des
Principes cartésiens et ait au moins eu connaissance des grandes théses de 1’Ethique par ses
contemporains. De plus, le fait qu’a peu d’années d’intervalle ce terme d’affectio soit utilisé, et

ce par deux penseurs qui retravaillent I’ontologie aristotélicienne classique et refusent 1’usage

ou encore (Coroll.1 de la Proposition 14 et Coroll.2 de la Prop. 17) Dieu en tant qu’il est considéré comme cause
libre. Par Nature Naturée, j’entends tout ce qui suit de la nécessité de la nature de Dieu, autrement dit de celle de
chacun de ses attributs, ou encore tous les modes des attributs de Dieu, en tant qu’on les considére comme des
choses qui sont en Dieu et ne peuvent sans Dieu ni étre ni étre congues. », Ethique, Op.cit., p. 53.

250 v/oir la fin de la lettre a Schuller du 29/07/1666, Lettres, (Euvres IV, Op.cit., pp. 314-315.

31,21, 22 et 23.

117



qu’en fait Descartes, doit attiser notre curiosité et réveiller notre vigilance. Sans identifier ces
deux philosophies, si nous comparons ces deux pensées, nous pourrions peut-étre mieux

comprendre ce que Newton a voulu dire en parlant du lieu et du temps en tant qu’affections.

Plus tot, au sujet du « De Gravitatione », nous avons vu qu’Andrew Janiak proposait de
comprendre I’utilisation du terme « affection » comme un refus de faire dépendre 1’espace d’un
porteur dont il hériterait des caractéristiques. Il s’agissait ainsi de lutter contre la tentation
cartésienne de faire de I’espace une propriété des corps matériels et donc de retomber dans
1’écueil de la res extensa. Or la rupture d’avec la conception cartésienne est consommeée depuis
longtemps au moment de la rédaction de « Tempus et Locus » et il n’est plus fait explicitement
mention de la chose étendue, ni dans ce manuscrit ni dans le scholie des Définitions. A partir
de Ia, nous avons le choix entre trois hypotheéses : soit Newton conserve la notion d’affection
pour poursuivre implicitement la critique du « De Gravitatione », soit il la réutilise par défaut
en attendant de trouver un meilleur terme, soit il la réutilise en toute conscience et lui confere
un sens implicite qui est plus large que le seul sens critique qu’il lui donnait auparavant. Nous
pouvons sans doute écarter la premiére hypothése et considérer que « Tempus et Locus », parce
que c’est un manuscrit plus mature sur le plan du contenu et de 1’ordre d’exposition que le « De
Gravitatione », cherche a construire un socle metaphysique a la science physique. Nous ne
pouvons pas avec certitude écarter la deuxieme hypothése et nous devons garder a I’esprit que
Newton reprend peut-étre ce terme parce qu’il n’en a pas trouvé un meilleur. Toutefois, nous
devons prendre également en compte la troisieme possibilité : peut-étre Newton donne-t-il au
mot « affection », au sein de « Tempus et Locus », une signification sinon nouvelle, du moins
plus positive et plus large. Quels éléments de réponse le texte nous donne-t-il ? Et dans quelle

mesure s’apparentent-ils ou se distinguent-ils de la définition spinoziste de 1’affection ?

Premierement, Newton ne présente pas d’emblée le temps et le lieu comme des
affections qui seraient relatives a Dieu. Il s’agit d’affections communes a « toutes les choses »,
c¢’est-a-dire que toute chose dure et se situe quelque part. Newton précise immédiatement : ce
sont des affections « sans lesquelles rien ne peut exister ». Elles sont donc moins des
caractéristiques ou des propriétés des choses, que des conditions nécessaires pour que ces
choses existent. Chez Spinoza, les affections sont des modes de la substance infinie tandis que

chez Newton elles sont des conditions d’existence communes a toutes les choses.

Nous pourrions étre tentés de dire que ces « choses » sont les corps finis. Néanmoins,
rien dans le texte ne justifie une telle réduction de ce que Newton désigne invariablement dans
les deux versions du manuscrit par I’expression « rerum omnium ». Si la formule est vague,

118



nous pouvons faire le pari que c’est a dessein. S’agit-il d’une référence implicite a More ?
S’agit-il en effet de ne pas limiter I’extension au seul royaume des corps et de sous-entendre, a
la suite du platonicien de Cambridge, que les esprits aussi sont étendus et situés ? Admettons
que ce soit le cas. Dés lors, nous pourrions proposer une reformulation de ce premier

paragraphe telle que :

Le Temps et le Lieu sont des affections communes de toutes les choses,
qu’elles soient corporelles ou spirituelles, c’est-a-dire des conditions sans
lesquelles les choses ne peuvent pas exister. Toutes les choses qui existent,
qu’elles soient corporelles ou spirituelles, durent et sont étendues plus ou

moins.

Si Newton reprend bel et bien a More sa conception plus large de 1’étendue, cela
interroge alors la relation qu’il sous-entend entre 1’espace et la divinité. Chez More, Dieu
s’étend partout, et pas seulement per potentiam. Si nous considérons que par « rerum omnium »,
Newton désigne aussi la divinité, cela signifierait que le temps et le lieu seraient aussi des
conditions nécessaires pour que Dieu puisse exister. Il est clair qu’il s’agirait d’une lecture tout
a fait hérétique du rapport de la divinité au temps et a I’espace : alors que la tradition orthodoxe
veut que le Fiat ait lieu avant toute temporalité et corresponde au commencement de 1’histoire
du monde, ici il y aurait une antériorité sinon temporelle, a tout le moins logique, de I’espace
et du temps sur I’existence méme de Dieu. Le fait de conditionner I’existence de Dieu a celle
du temps et du lieu est une telle rupture par rapport a la lecture commune du récit de la Genése
que cela expliquerait pourquoi ce premier paragraphe de « Tempus et Locus » est si bref et si
vague. Mais sur ce point précis, nous ne pouvons pour 1’instant pas trancher : nous devrons voir
au fur et a mesure si Newton apporte des précisions dans les paragraphes suivants et s’il

encourage ou laisse ouverte une telle ligne interprétative.

En méme temps, pourquoi ne pas avoir immédiatement qualifié le lieu et le temps de
« conditions » d’existence ? Si nous lui faisons confiance, nous devons supposer qu’il y a une
raison pour laquelle il les présente d’abord comme des affections. De son c6té, si Spinoza
choisit ce terme, c’est parce qu’il lui permet de redéfinir la notion de mode au sein d’un systéme
métaphysique dans lequel n’existe qu’une seule substance, qui produit les choses singuliéres a
I’intérieur d’elle-méme. L’affectio désigne soit I’action d’affecter ou de modifier quelque
chose, soit le résultat de cette action, ¢’est-a-dire la maniére d’étre de la chose qui a été affectée.

Par conséquent, dans « Tempus et Locus », le temps et le lieu sont des entités qui affectent les

119



étants en leur conférant une certaine durée et une certaine extension. Ainsi sont-ils a la fois les
conditions qui permettent 1’existence des étants, et les entités qui déterminent la spatio-
temporalité de cette existence. De la sorte, Newton met I’accent sur ce qui serait une nouvelle
catégorie ontologique et sur ce qu’elle permet, contrairement a celles de substance et d’accident,

de penser.

Alors que le « De Gravitatione » tenait ensemble les caractérisations de I’espace comme
affection et comme effet émanant de Dieu, il n’est plus fait mention d’une quelconque
émanation dans « Tempus et Locus ». Pourquoi cela ? De prime abord, nous pouvons supposer
qu’il s’agit pour le savant de gommer ce qui renvoie spontanément aux courants
néoplatoniciens. Si, comme nous le pensons, « Tempus et Locus » a été écrit lorsque Newton
était déja convaincu par I’antitrinitarisme, alors il lui fallait faire disparaitre toute trace de ce
qui pourrait ouvrir la porte a une division ou a une diffraction de la substance divine. Parler
d’émanation revient a assumer la thése ambigué (ou a en donner I’impression) selon laquelle

Dieu, tout en étant un, puisse étre multiple.

Quid alors de sa pratique d’alchimiste et du principe végétatif qui émanerait de la
divinité et viendrait faire germer le monde ? En-dehors du 87 de « Tempus et Locus » sur lequel
nous reviendrons, peut-étre Newton préfere-t-il circonscrire cette idée au seul champ de
I’alchimie : ¢’est seul qu’il couche sur le papier ses expériences et conclusions, et c’est avec
des pairs qu’il discute du feu et des cendres. Mais quand il écrit « Tempus et Locus »,
certainement destiné au début a la publication, il lui faut prendre garde a ne pas faire naitre la
confusion dans 1’esprit de son lectorat. Il s’agit maintenant de se démarquer publiquement de
I’héritage des néoplatoniciens de Cambridge, convaincus par la doctrine trinitaire, et de ne rien

dire qui pourrait nuancer 1’unicité absolue de Dieu.

La structure émanative risquerait d’étre mal comprise : elle pourrait étre interprétée comme
une déperdition de la substance divine a I’intérieur d’une nature semblable a celle des paiens.
Mais si nous suivons cette seconde hypothese et que nous regardons les choses dans 1’autre
sens, elle risquerait de pervertir I’unité de la divinité non-trinitaire en y introduisant 1’essence

de ce qu’elle aurait créé a I’extérieur d’elle-méme.

Ce début du manuscrit — et ce jusqu’au paragraphe 3 compris — traite du lieu et non de
I’espace. Il s’agit également d’un changement par rapport au « De Gravitatione », qui, malgre
la définition du lieu posée au début, mélait les termes au point que leurs usages paraissent

parfois se confondre. Dans « Tempus et Locus », I’espace prend nettement le relai a partir du

120



paragraphe 4, c’est-a-dire a partir du moment ou il est question de Dieu. Ce changement de
terme n’est pas explicité et le lieu n’est pas défini par rapport a 1’espace. Dans le « De
Gravitatione », Newton présentait le lieu comme « la partie de I’espace qu’une chose remplit
exactement » (définition 1). Dans le scholie des Définitions, il le définit comme « une partie de
I’espace que le corps occupe ». Nous pouvons supposer que c’est la méme définition qui vaut
pour « Tempus et Locus » : ce lieu qui est une affection de toutes les choses et sans quoi rien ne
pourrait exister renvoie a l’espace en tant qu’il est relatif aux corps. Dans le « De
Gravitatione », lorsque Newton disait de I’espace qu’il était a la fois une affection des choses
et un effet émanant de Dieu, il confondait deux perspectives ou deux niveaux d’analyse. Ici, il
distingue les niveaux et s’intéresse d’abord a I’espace en tant qu’affection des choses, de
I’espace en tant que lieu. Il faudra donc voir si dans les paragraphes suivants Newton réutilise

la structure émanative ou s’il I’évacue bel et bien.

2. Un espace absolu qui ne dit pas son nom ?

Ces deux entités qui ont le statut d’affections et la fonction de conditions d’existence, parce
qu’elles ne sont pas relatives aux seuls corps mais a toutes les choses, sont intangibles. C’est ce
qui conduit logiquement Newton a distinguer dans le §2 un temps et un lieu véritable d’un

temps et d’un lieu seulement apparents :

Le Temps et le Lieu ne tombent pas d’eux-mémes sous les sens, mais on les
mesure plutdt par des choses sensibles, les grandeurs des corps, leurs
positions, leurs mouvements locaux et tous leurs changements uniformes ; et
on confond ordinairement ces mesures avec les choses mesurées ; par
exemple les jours, les mois, les années avec le temps et <ou encore les
positions> en relation avec les corps environnants <ou les superficies
internes des corps environnants> avec les lieux. Mais a cause de [’inégalité
des mouvements celestes, on corrige <et on le doit> les temps du commun
par [’équation Astronomique afin qu’ils correspondent aux vrais temps et les
lieux du commun <ou n’ont pas de grandeur s’ils sont les positions,> ou bien
correspondent a la superficie des corps qui les remplissent et non aux corps

252

eux-mémes. Et de cette facon les temps et lieux vrais=< sont distingués des

22 « tempora et loca vera ».

121



temps et lieux communs et apparents.?>® <Car les temps vrais s écoulent de

facon égale et les lieux vrais emplissent le corps de fagon égale.>%*

Ce passage est sans doute celui qui montre le plus la proximité de « Tempus et Locus » avec le
scholie des Définitions. Premiérement, le caractere insensible du lieu (et a fortiori de I’espace)
et la difficulté qu’il pose sur le plan de la connaissance des mouvements des corps se retrouvent

dans un extrait du scholie des Définitions :

Mais puisqu’on ne peut ni voir ces parties de [’espace ni les distinguer entre
elles, a l’aide de nos sens, on use a leur place de mesures sensibles. C’est en
effet d’apres les positions et distances des choses a un corps quelconque, pris
pour immobile, que nous déterminons tous les lieux. Puis, nous apprécions
aussi tous les mouvements par rapport aux lieux susdits d’ou nous pensons
que les corps sont transférés. Ainsi, nous nous servons des lieux et
mouvements relatifs a la place des absolus ; certes, cela n’est pas génant
dans la vie courante : mais, en philosophie, il faut faire abstraction des sens.
Car, il se peut qu’aucun des corps, par rapport auxquels nous apprécions les

lieux et mouvements, soit en repos vrai.?>®

En les mettant ainsi c6te a cote, nous nous rendons compte de leur grande ressemblance. Il est
toutefois notable que Newton ne parle pas, dans le 82 de « Tempus et Locus », de temps et
d’espace « absolus » mais seulement de temps et d’espace « vrais ». Cet écart terminologique
s’explique sans doute par le fait que 1’angle du scholie des Définitions est d’emblée
épistémologique : il tend tout entier & montrer que le temps et I’espace absolus sont nécessaires
pour pouvoir calculer les mouvements. C’est seulement au tout début du scholie des Définitions
gue Newton évoque la distinction entre quantités vraies et quantités apparentes au sujet de
I’espace, du temps et du mouvement, et qu’il juxtapose cette distinction a celle entre quantités
absolues et quantités relatives. Dans la mesure ou cette idée de temps et d’espace « vrais »
conduit rapidement aux concepts de temps et d’espace absolus, il est probable qu’il s’agisse
d’une référence ou d’un écho a la relation que I’astronomie entretient jusqu’alors avec la
Vérité.?%® En effet, comme 1’écrit Osiandre dans ’adresse au lectorat du De Revolutionibus de

Copernic, la tiche de I’astronome n’est pas de chercher une vérité, de toutes fagons inaccessible

253 « vulgaribus et apparentibus ».

24TL, p. 188.

25 Principes, Op.cit., p. 33.

2% Nos remerciements vont a Edouard Mehl qui a relevé cette piste et nous a encouragée a la suivre.

122



a I’humanité, mais de relier du mieux possible ses observations a ses prévisions mathématiques.
11 doit donc expliquer les mouvements célestes a partir d ’hypotheses imaginaires, dont la valeur
se juge par le degré de précision qu’elles permettent d’atteindre dans les calculs par rapport

aux observations empiriques.?>’

En revanche, « Tempus et Locus » est écrit dans une perspective plus métaphysique et,
plus généralement, le travail de Newton est motivé par la croyance dans un acces possible a la
vérité. Cette vérité n’est pas celle de la science et de la vie courante, qui toutes deux usent de
conventions communes et de mesures relativistes ; ¢’est celle de la « philosophie », ¢’est-a-dire
d’un savoir abstrait et qui prétend atteindre le cceur du réel et en saisir la nature. Mesurer les
corps et leurs mouvements au quotidien nécessite seulement la distinction fonctionnelle entre
le temps et ’espace absolus et le temps et 1’espace relatif. Chacune de ces entités n’a guére
besoin d’étre définie pour elle-méme. Par exemple, I’espace absolu est présenté en une simple

phrase :

L’espace absolu, qui est sans relation a quoi que ce soit d’extérieur, de par

sa nature demeure toujours semblable et immobile.2®

Comme cela suffit pour les calculs du physicien, il ne faut pas en dire plus. Ce serait donner
aux Principes mathématiques de la philosophie naturelle un tour moins utile — et donc plus
fondamental — que de les destiner & deux lectorats différents. Pour ses lecteurs animeés de
I’unique souci de faire progresser la mécanique, 1’aspect axiomatique du concept d’espace
absolu est le seul qui compte : son immobilisme permet les calculs, comme 1’immobilisme de

la sphére des fixes de Copernic.?*

« Tempus et Locus » s’adresse a celui qui cherche ce que sont 1’espace et le temps,
indépendamment de la fagon dont ils affectent les corps et de ['usage qu’on peut en faire en
mécanique. Il s’écarte fortement du « De Gravitatione », qui était un manuscrit en apparence
bien plus épistémologique dans lequel Newton montrait combien la philosophie cartésienne
empéchait le calcul et I’'idée-méme du mouvement. Dans « Tempus et Locus », ¢’est un Newton

plus ouvertement orienté vers la vérité métaphysique qui se manifeste — celui qui décide, nous

257 Copernic, Nicolas. Des Révolutions des orbes célestes, introduction, traductions et notes d’Alexandre Koyré,
Librairie Félix Alcan, collection Textes et traductions, Paris, 1934, pp. 27-31.

258 1hid., p. 30. « Spatium absolutum natura sua absque relatione ad externum quodvis semper manet similare &
immabile ».

29 « La premiére et la plus haute de toutes [les sphéres] est la sphére des étoiles fixes qui contient tout et se contient
elle-méme ; et qui, par cela méme, est immobile. C’est assurément le lieu de 1’Univers auquel se rapportent le
mouvement et la position de tous les autres astres. », Ibid., pp. 113-115.

123



le verrons plus tard, d’ajouter les Questions 28 et 31 a I’Optique et le Scholie Général a la
deuxiéme puis a la troisiéme édition des Principes mathématiques de la philosophie naturelle.
11 faut quitter le royaume des corps matériels et des apparences pour penser ce qu’est 1’espace

absolu, et donc véritable.

La comparaison entre ces deux textes conduit a étudier davantage ’utilisation, dans les
trois premiers paragraphes de « Tempus et Locus », du terme de « lieu », avant que ne lui soit
substitué dans la seconde moitié du manuscrit celui d’« espace ». Dans le scholie des

Définitions, Newton distingue 1’espace et le lieu de la sorte :

Le lieu est une partie de [’espace que le corps occupe et il est relatif ou
absolu, comme [’espace. « Partie » de [’espace, dis-je, et non « situation »
ou « superficie » qui entoure le corps. Car, les lieux de solides égaux sont
toujours égaux. Au contraire, les superficies sont des plus inégales en raison
de la dissimilitude des figures de ces corps. Quant aux situations, on ne peut
leur appliquer de quantité, a proprement parler, car ce sont moins des lieux

que des affections des lieux.2%°

Nous I’avons vu, Newton reprend la définition du lieu du « De Gravitatione », qui ne s’identifie
ni au lieu cartésien (le lieu comme « situation ») ni au lieu aristotélicien (le lieu comme
« superficie »). Mais ce qui est nouveau, ¢’est qu’il évoque alors comme en passant I’idée qu’il
existerait un « lieu absolu ». Si un « lieu relatif » est aisément concevable, nous voyons mal ce
que serait un lieu occupé absolument par un corps. Un peu plus loin, au sujet des mouvements
des corps, Newton distingue les lieux immobiles des lieux mobiles?®!, et les lieux immobiles
sont identifiés aux « parties de I’espace immobile »%%2. Sur le plan physique, nous comprenons
que les lieux relatifs sont des lieux mobiles par rapport a un corps en mouvement. Nous pouvons
donc imaginer que les lieux absolus sont des lieux immobiles ou en repos par rapport a un corps
en mouvement. lls sont en tous cas définis rapidement comme « ceux qui, tous, conservent des
positions données entre eux, et ce, a I’infini. ». Et ’ensemble de ces lieux immobiles, dont il

est difficile de concevoir qu’ils ne sont pourtant pas véritablement partes extra partes,

260 principes, Op.cit., p. 31. Le texte latin dit : « Locus est pars spatii quam corpus occupat, estque pro ra<6>tione
spatii vel absolutus vel relativus. Partem dico spatii, non situm corporis vel superficiem ambientem. Nam
solidorum aqualium equales semper sunt loci ; Superficies autem ob dissimilitudinem figurarum ut plurimum
inequales sunt; situs vero proprie loquendo quantitatem non habent, neque tam sunt loca quam affectiones
locorum.] »

261 |bid., p. 35.

262 |bid., p. 37.

124



« forment 1’espace que [Newton] appelle immobile ».25 Mais le fait que ces deux distinctions

— lieux relatifs, lieux absolus & lieux mobiles, lieux immobiles — se recoupent n’est pas

absolument certain. Enfin, nous retrouvons dans ce passage 1’idée d’affection, mais dans un

sens complétement différent de celui des deux manuscrits : il s’agit ici du lieu en tant qu’il est

affecté (par une situation, calculable) et non pas en tant qu’il serait une affection.

Alors, que faire de ces écarts ? Tout en prenant en compte leur contexte et leur

orientation théorique respectifs, que se passe-t-il si nous essayons de superposer ces trois

textes ? Commencons par en dresser un panorama comparatif :

« De Gravitatione »

81 et 82 de « Tempus et

Locus »

Scholie des Définitions

Le lieu est « la partie de
I’espace qu’une chose remplit

exactement » (définition 1)

Le lieu est « une partie de

I’espace que le corps occupe ».

Refus de la définition
cartésienne et de la définition

aristotélicienne du lieu.

Référence a la confusion entre
les mesures du lieu et les
choses mesurées (les positions

et les superficies).

Refus implicite de la définition
cartésienne (une situation) et de
la définition aristotélicienne

(une superficie) du lieu.

« L’étendue [...] est un effet
émanant de Dieu ou une
certaine affection de tout étre. »
« L’espace est une affection de

1I’€tre en tant qu’étre. »

Le lieu est une affection
commune a toutes les choses.
Pas de référence a une

émanation.

L’espace est « la quantité
d’existence de n’importe quel
individu sous le rapport de

I’étendue... ».

Le lieu est ce sans quoi rien ne

peut exister.

L’espace est une quantité.

Distinction préliminaire entre
les quantités vraies,
mathématiques et absolues et
les quantités apparentes,
relatives et vulgaires. Ces
quantités : le temps, I’espace et

le mouvement.

263 |pid., p. 35.

125



Distinction entre les lieux vrais
et les lieux apparents et

vulgaires.

Distinction entre lieu relatif et
lieu absolu.

Pas de définition.

Le lieu ne tombe pas de lui-
méme sous les sens. On le
saisit a partir des mesures
sensibles (grandeurs,
mouvements, etc) et des choses

sensibles mesurées (les corps).

Distinction entre 1’espace
absolu et 1’espace relatif.
Espace absolu : une quantité
sans relation a une chose
extérieure a elle. Immuable,
immobile et imperceptible par
les sens.

Espace relatif : une quantité
qui est une mesure ou une

dimension mobile de cet

espace. Saisissable par les sens.

La terminologie newtonienne s’affine apres le « De Gravitatione » : 1’extensio est laissée
de coté, trop rattachée sans doute a la res extensa cartésienne. Cela se voit tout particuliérement
au niveau de la caractérisation du lieu comme affection de toutes les choses : dans le premier
manuscrit, c’est I’espace ou 1’étendue qui est définie relativement aux choses sensibles, tandis
que « Tempus et Locus » et le scholie des Définitions sont plus cohérents : puisqu’un lieu est
une partie de I’espace relative a une chose, c’est ce lieu qui affecte cette chose, pas ’espace
tout entier. La catégorie de la quantité est mobilisée dans le « De Gravitatione » et dans le
scholie des Définitions mais n’apparait pas dans « Tempus et Locus », ni dans les 81 et 2, ni
méme par la suite. Cela rejoint ce que nous avons pu dire sur la dimension plus fondamentale
et moins épistémologique de « Tempus et Locus ». Ce qui occupe presque la totalité du « De
Gravitatione » et du scholie des Définitions, a savoir I’importance de bien penser 1’espace pour
bien penser le mouvement, n’occupe finalement que le §2 de « Tempus et Locus ». C’est aussi
ce qui explique I’absence de toute référence a une émanation dans le scholie des Définitions,

inutile dans le cadre du projet scientifique des Principes mathématiques de la philosophie

126



naturelle. Il reste I’absence surprenante de la distinction entre espace absolu et espace relatif
dans « Tempus et Locus », comme si cette distinction n’avait pas une réelle importance pour le
philosophe, qui n’aurait finalement besoin que des concepts de lieu et d’espace parce que
I’espace, dont les lieux ne sont que des parties occupées temporairement par des choses, est

essentiellement un espace absolu.

3. Les propriétés de I’espace universel

a. Dulieu a Pespace...

Le passage de la notion de lieu a celle d’espace se fait dans le §3 du manuscrit :

§3. Exister dans le temps et le lieu n’implique aucune imperfection, puisque
c’est la nature commune de toutes les choses?®*. Car la Durée d’une chose
n’est pas son écoulement ni un changement quel qu’il soit de cette chose,
mais la permanence et ['immutabilité dans [’écoulement du temps. Toutes les
choses, dans la mesure ou elles durent, restent les mémes a chaque temps.
<Ses> actions sont modifiées, <cependant>, mais qu’elles soient modifi¢es
et rendues manifestes successivement selon la volonté de ce qui dure
démontre la perfection. Mais le Lieu ne démontre pas plus la divisibilité des
choses ou de la multitude de leurs parties et donc leur imperfection, car
[’espace lui-méme n’a aucune partie qui puisse étre separée des autres ou se
mouvoir par rapport aux autres ou se distinguer des autres par une marque
qui lui serait inhérente.?® L espace n’est pas formé par 1’assemblage de

266

parties agrégées=, car il n’y a en lui ni minimum, ni petit [ni] grand ni

maximum, et il n’y a pas plus de parties dans [’espace universel®®” qu’il n’y

en a dans un lieu que le plus petit de tous les corps occupe. [En chacun] de
ses points il est semblable a lui-méme et uniforme et il n’a vraiment pas de

parties autres que des points mathématiques2°®

, ¢ est-a-dire partout infinis
en nombre et de grandeur nulle. Il est en effet I’étre unique, [tres simple] et

trés parfait [en son] genre. [Etre limité] dans le temps et dans [1’espace ou

264 « rerum omnium natura communis »

265 « cum spatium ipsum nullas habeat partes quae ab invicem separari possint aut inter se moveri aut notis
quibusvis inhaerentibus ab invicem distinguantur »

266 « partibus aggregatis »

27 « in spa[tio] univer[so] »

268 « puncta mathematica »

127



soumis au changement] démontre ['imperfection mais [étre toujours et

partout est la perfection supréme] 2%°, 27

La clé de cette transition d’un concept a I’autre, c’est la question de la perfection a exister dans
le temps et 1’espace. Newton prend le contre-pied de la tradition idéaliste qui discrédite les
étants parce qu’ils deviennent, quand les idéalités restent toujours les mémes et ne périssent
jamais. Toutefois Newton ne rejette pas le Méme au profit du Devenir : il conserve la hiérarchie
idéaliste. Il distingue en vérité le temps et I’espace en tant qu’affections et conditions communes
et nécessaires des choses, du changement et de la finitude de ces choses. Exister, c’est
nécessairement durer un certain temps et occuper une certaine partic de 1’espace. Cela est
commun a toutes les choses : autrement dit, pas simplement aux corps. C’est comme si le temps
et ’espace en tant que conditions nécessaires d’existence des choses étaient, dans un langage
plus moderne, des structures universelles et permanentes. C’est cette permanence structurelle
qu’il faut distinguer de ses effets, que sont le changement et la dégradation. Nous ne
développerons pas davantage la question du temps ; intéressons-nous plus précisément a ce

qu’il dit ensuite du lieu et de I’espace a partir du point de bascule de I’un a I’autre :

Mais le Lieu ne démontre pas plus la divisibilité des choses ou de la multitude
de leurs parties et donc leur imperfection, car [’espace lui-méme n’a aucune
partie qui puisse étre séparée des autres ou se mouvoir par rapport aux

autres ou se distinguer des autres par une marque qui lui serait inhérente.

Le lien entre le lieu et I’espace est donc essentiel et il renvoie implicitement a la définition du
lieu des autres textes. Ainsi le lieu est-il une partie de I’espace, mais pas au sens ou il s’en
séparerait et ou 1’espace serait une juxtaposition de lieux partes extra partes. Le lieu est I’espace
en tant qu’il est occupé temporairement par une chose qui, réciproquement, n’existe que parce
qu’elle y est située. Newton se montre vigilant par rapport a la question de I’indivisibilité de
I’espace : ce n’est pas parce qu’il y a des lieux qu’il y aurait des espaces ; et ce n’est pas parce
que I’espace peut étre occupé par des choses que ces choses le fragmentent. Cette indivisibilité
est fermement affirmée, et parce que les lieux ne se confondent pas avec les choses qui les

occupent, ils ne sont pas non plus divisibles.

269 « In tempore qui[dem] et [loco finiri aut mutabilem] esse imperfectionem arguit, se[d idem] e[sse semper et
ubique, perfectio est summa »
20 TL, pp. 188-189.

128



Nous ne pouvons pas aller jusqu’a dire que pour Newton, le lieu serait un étre de raison.
Les licux sont bel et bien des parties de I’espace en tant qu’il est occupé par des choses — dont
des corps, d’une réalité matérielle que Newton ne remet jamais en question dans son ceuvre. Il
y a des lieux mais ces lieux ne s’autonomisent pas par rapport a I’espace ; ils ne sont pas quelque
chose d’autre ou quelque chose en plus qui se surajouterait a un espace premier. Cette
distinction conceptuelle mais ancrée dans le réel ressemble a celle proposée dans le
Syntagma.?’* Gassendi y définit le lieu comme une quantité incorporelle ou une sorte d’étendue
incorporelle et, a partir de 1a, il distingue une dimension corporelle et une dimension spatiale.
La dimension corporelle est un espace en tant qu’il est occupé par un corps. C’est, pour
reprendre son exemple, I’espace qu’occupe de I’eau dans un vase. La dimension spatiale est
I’espace vide de tout corps : c’est I’espacement compris entre les parois d’un vase vide. Cette
distinction se comprend explicitement dans le sillage de la tradition épicurienne et de la these
selon laquelle le vide n’est pas du non-étre : dans toute cette partie du Syntagma, Gassendi cite
régulierement Epicure, Lucrece mais aussi, plus étrangement a premiere vue le philosophe et

théologien Némésius :

Fauet ad hoc Nemesius, cum Locum, & Quale incorporea facit per se ; & per

accidens tamen, in magnitudine, cadere sub quantitatem.?’2

Si le nom de Némésius ne parle plus guere aujourd’hui, son ouvrage La Nature de [’homme,
écrit au Ve siécle de notre ére, fut trés connu au Moyen Age gréace a une premiére traduction
latine au X1° siécle, puis grace a de nouvelles traductions et a la publication de I’édition princeps
a la Renaissance. Que Gassendi cite cet ouvrage est assez étonnant compte tenu des sujets qu’il
traite : la grande majorité des chapitres, largement doxographiques, sont consacrés a 1’anatomie
humaine, aux humeurs et a la transmission des données sensorielles, avant quelques chapitres
sur la question de la délibération et du libre-arbitre. Le passage auquel Gassendi se réfere se

trouve au tout début du chapitre II, qui porte sur I’ame :

[...] bien que tout corps ait les trois dimensions, tout ce que [’on congoit avec
les trois dimensions, n’est pas corps pour cela. Car l’espace et la qualité,
bien qu’ils soient essentiellement matériels, sont pourtant considerés

accidentellement comme des choses susceptibles de dimension.?”

271 Plus précisément dans la deuxiéme partie, section 1, livre 11, chapitre 1.
272 Gassendi, Pierre. Syntagma philosophicum, (partie | et partie 11, sections I et II), Op.cit., volume 1, p. 219.
273 Némeésius. De la nature de [’homme, traduction par Jean-Baptiste Thibault, Hachette, Paris, 1844, p. 31.

129



Gassendi reprend 1’idée selon laquelle la matérialité des espaces serait accidentelle?’ : dés lors,
espace et corps sont bien distingués, et I’espace est assimilé au vide. Il poursuit en proposant
ensuite différentes variations autour d’une méme expérience de pensée : supposons, dit-il, que
Dieu détruise 1’'univers puis en créé un nouveau. Le passage par ces hypothéses I’améne a
conclure que I’espace serait sans borne (=) aprés la destruction de notre monde et avant la
création d’un nouveau et que Dieu n’utiliserait qu’une partie de 1’espace pour le créer. Les
espaces n’abritant pas de monde sont définis comme des espaces imaginaires : comme
’explique Delphine Bellis?”®, Gassendi reprend le concept de spatium imaginarium a la
Scolastique, 1’extrait de son contexte théologique et le modifie.?’® Delphine Bellis rappelle que
chez les auteurs scolastiques, ce concept est déja difficile a appréhender puisqu’il renvoie a
quelque chose qui n’est pas une fiction de 1’esprit mais qui n’est pas pleinement réel non plus :
c’est un lieu potentiel, celui dans lequel il pourrait y avoir des corps mais ou il n’y en a pas.
C’est donc un lieu sans dimension, dans lequel sont les étres sans corps et sans dimensions —
Dieu et les anges. Comment Gassendi modifie-t-il ce concept? Tout en affirmant la
dimensionalité des espaces extra-mondains et imaginaires, il les considére comme s’il s’agissait
d’objets mathématiques, c’est-a-dire d’objets qui ne tombent pas sous les sens mais qui sont
pourtant mesurables.?’” Pour comprendre ce que sont les espaces imaginaires pour Gassendi, il
ne faut pas partir des corps matériels pour les faire s’évanouir et regarder « ce qu’il reste » , il
faut plutot partir de 1’idée mathématique d’un espace intelligible et mesurable et lui accorder
une certaine dose de réalité physique. A partir de 13, nous pouvons tirer comme conclusion que
pour Gassendi, I’espace en général n’est certes pas une substance mais qu’il est pourtant
quelque chose : quand il est occupé par des corps, il est un lieu qui se percoit via la matérialité

des corps qu’il accueille, et quand il est hors du monde, il est un vide dimensionnel et mesurable.

274 11 ne reprend cependant pas a Nemesius 1’idée, de veine aristotélicienne, selon laquelle la dimensionalité serait
donnée a ’espace par les corps. Le vide gassendien est tridimensionnel.

275 Bellis, Delphine. « Imaginary Spaces and Cosmological Issues in Gassendi’s Philosophy », in Space,
Imagination and the Cosmos from Antiquity to the Early Modern Period, Studies in History and Philosophy of
Sciences, volume 48, Springer, Suisse, 2018, pp. 233-260.

276 Dans la lignée de Patrizi et, comme le propose Delphine Bellis, de Francisco de Toledo.

217 « Space, just like mathematical objects abstracted from things, is conceived by a combination of affirmations
and negations. On the positive side, space is three-dimensional ; it is quantity. But on the negative side, those
dimensions and that quantity are designated as incorporeal. This is precisely why space cannot really be divided.
Whereas corporeal quantité can be divided at least up to a certain point, that is to say, in principle into atoms,
incorporeal quantitu cannot be subject to real division. The parts of space cannot be made really discontinuous,
that is to say separated the one from the other, moved and permutated. The continuity of space in Gassendi’s view
is based on the very impossibility to really separate its parts due to the fact that they are immovable [...]. It is
possible to designate different parts in space, but these parts are not separate or naturally separable. », explique
Delphine Bellis, Ibid., p. 255.

130



Sans étre quelque chose qui existerait vraiment, il est davantage que du neant, et davantage

qu’un simple intervalle entre des corps.

Nous retrouvons cette ambiguité chez Newton, qui frole ce qui deviendra un étre a part
entiere dans notre conception contemporaine sans pour autant [’anticiper. Cet espace
« universel » de « Tempus et Locus », c’est ’espace « absolu » du scholie des Définitions, a
savoir une entité qui ne se concoit par rapport a rien qui soit extérieur a elle, qui est intangible
et constituée de points mathématiques mais qui n’est pas rien pour autant. Le fait que les
mesures, nécessairement relatives, n’y aient pas cours confirme que ces deux appellations
désignent la méme chose. Il est intéressant — et émouvant — de se rendre compte que le concept
d’espace universel ou absolu exprime de fagon synthétique la réflexion que Newton déployait

dans le « De Gravitatione ». Cela se voit en particulier lorsqu’il écrit :

[En chacun] de ses points il est semblable a lui-méme et uniforme et il n’a
vraiment pas de parties autres que des points mathématiques?’®, ¢ est-a-dire

partout infinis en nombre et de grandeur nulle.

C’est un écho évident au passage dans lequel, dans une veine cavaliérienne, il faisait des points
mathématiques en nombre infini les atomes de la réalité la plus fondamentale. Sur ce point, la
cohérence entre ces deux manuscrits ne cesse d’étonner puisqu’elle renvoie a la question, que
nous nous sommes posée plus tot, du rapport étroit entre mathématique et physique. Pour voir
jusqu’a quel point ce §3 est cohérent par rapport au « De Gravitatione », nous pouvons classer

les éléments caractérisant I’espace sous forme de tableau :

« De Gravitatione » 83 de « Tempus et Locus »

Infini en acte et en imagination.

Indivisible en partes extra partes.
Divisible par I’esprit en surfaces, puis en lignes,

puis en points.

Indivisible en partes extra partes.

Divisible par 1’esprit en points.

Composé de points mathématiques de grandeur

nulle.

Composé de points mathématiques de grandeur

nulle et en nombre infini.

« Trés simple »

Pas d’attribution de la perfection a I’espace en

tant que tel :

Pas d’attribution de la perfection a 1’espace en
tant que tel :

« Tres parfait en son genre ».

278 « puncta mathematica »

131




« L’infinité de 1’étendue a pour perfection celle

de ce qui est étendu ».

Immobile, uniforme et éternel, donc immuable. Existe « toujours et partout ».

Incréé.

Par rapport au « De Gravitatione », deux caractéristiques n’apparaissent pas dans ce §3 :
d’une part I’infinité actuelle et imaginaire de 1’espace, et d’autre part la mention, unique et
discrete, selon laquelle ’espace serait incréé. La premiére, nous 1’avions vu, ouvrait une
discussion critique avec Aristote. La seconde était reliée a la détermination de la nature de
I’espace comme « effet émanant » de Dieu : incréé, I’espace n’était pas moins présenté comme
lié a Dieu par un lien de causalité a part. Le fait que Newton, dans « Tempus et Locus », évacue
I’hypothése d’une émanation sans proposer un autre type de causalité le conduit logiquement a
éviter de préciser que I’espace serait incréé : il se met ainsi a I’abri d’une éventuelle accusation
d’athéisme en attendant peut-étre, soit de réhabiliter la causalité émanative, soit de concevoir

et d’exprimer un autre lien hiérarchique et causal entre 1’espace et la divinité.

Le 8§83 de « Tempus et Locus » précise ce que ne disait pas le « De Gravitatione », a
savoir que I’espace est « tres simple » (simplicissimum). Peut-étre s’agit-il d’une reprise de
More lorsque, dans /’Enchiridion Metaphysicum, 1’attribut simplex est I’un des vingt que le
néoplatonicien cambridgien donne en partage a ’espace et a Dieu.?’® Dans tous les cas, il s’agit
la d’une nouveauté assez étonnante puisque ce terme est traditionnellement réservé a 1’Un et a
Dieu. Nous ne nous donnons pas pour tache de recenser 1’histoire de cette propriété depuis les
métaphysiques anciennes jusqu’a 1’ontothéologie et la théologie contemporaines. Nous
renvoyons sur ce point a la thése de Chirine Raveton.?®° Elle montre I’évolution du rapport entre
les concepts de simplicité, d’unité et de multiplicité, depuis Platon et Aristote jusqu’aux
discussions des philosophes contemporains du courant analytique. Cela la conduit a analyser
en détail 'importance de la simplicité divine chez Bonaventure et chez Thomas d’Aquin,
démontrant ainsi son importance centrale pour comprendre leur systeme dans le cadre de la

doctrine de la Trinité chrétienne.?! Cela se voit particuliérement dans les questions 3 et 4 de la

219 Slowik, Edward. « Newton, the Parts of Space, and the Holism of Spatial Ontology », HOPQS : The Journal
of the International Society for the History of Philosophy of Science, vol.1, n°2, 2011, pp. 249-272 : voir les pages
252-255.

280 Raveton, Chirine. L’idée de simplicité divine, une lecture de Bonaventure et Thomas d’Aquin, Philosophie,
Université Paris-Sorbonne, Centre Pierre Abélard, 2014.

2L « [...] c’est la réflexion trinitaire qui a poussé les penseurs chrétiens a approfondir leur analyse de la simplicité
divine, dans le but de défendre le dogme trinitaire du soupgon de trithéisme ou d’une interprétation faisant des
Personnes des parties de Dieu. C’est ainsi dans un cadre trinitaire qu’Evagre ou les commentateurs du pseudo-

132



premiére partie de la Somme théologique?®?, dans lesquelles Thomas d’Aquin utilise le critére
de la simplicité pour distinguer la divinité des choses créées.?®® Il s’agit de commencer par
écarter de Dieu ce qu’il n’est pas : il n’est ni composé, ni en mouvement. 24 Thomas d’Aquin
démontre ainsi que Dieu, qui existe, est sa propre essence ou sa propre déité parce qu’il n’est
pas, contrairement aux créatures composées, 1’union d’une forme et d’une matiére.?®® N’étant
pas un tel composé, il n’est contenu dans aucun genre et est également un étre radicalement

simple sur le plan logique :

Que Dieu soit parfaitement simple, c’est ce qu’on peut prouver de plusieurs
manieres, et tout d’abord en rappelant ce qui précéde ; car, puisque Dieu
n’est composé ni de parties quantitatives, n’étant pas corporel, ni de forme

et de matiere, puisque en lui le suppot n’est pas autre que la nature et la

Denys ont précisé le concept de simplicité, mieux distingué de celui d’unité, ou qu’Hilaire de Poitiers, Augustin
et Boéce ont proposé des analyses parmi les plus approfondies de la simplicité divine. », Ibid., p. 36. Thierry-
Dominique Humbrecht, Théologie négative et noms divins chez saint Thomas d’Aquin, Vrin, Bibliothéque
Thomiste, Paris, 2006, pp. 583-622.

282 Thomas d’Aquin. Somme théologique, Tome 1, 1a, Questions 1-11, « Dieu », traduction par A.D.Sertillanges
(1958), Desclée & Cie, 1952, pp. 84-137.

283 Chirine Raveton précise cependant que cette distinction est plus travaillée qu’on ne pourrait le croire de prime
abord, rappelant que Thomas d’Aquin admet I’existence de choses créées mais sans partie. « Thomas ne parvient
pas a réduire tout étant créé a un composé. Si tout composant était lui-méme composé, il y aurait une régression a
I’infini que Thomas refuse. Il existe des premiers principes créés et sans parties, comme la matiére premiére, la
forme ou I’étant commun. Face a cette simplicité créée, la stratégie de Thomas varie selon les ceuvres et au sein
méme de ses ceuvres. Parfois, notamment dans la Somme contre les Gentils, il maintient 1’identité entre simplicité
et non composition de parties, le propre de Dieu n’est plus alors la simplicité mais I’alliance entre simplicité et
perfection. En effet, dans le créé, ce qui n’a pas de parties est lui-méme une partie et n’existe que dans un autre,
tandis que ce qui a la perfection d’exister par soi est composé. La Somme théologique garde la trace de cette
démarche, qui justifie ainsi que Iattribut de perfection soit étudié aprés celui de simplicité [...]. Mais la stratégie
dominante de saint Thomas est plutot d’élargir le sens de la simplicité au-dela de la non-composition de parties,
de sorte que la simplicité absolue caractérise Dieu et sa transcendance. », Ibid., p. 252.

284 « ...réduits a connaitre ce qu’il n’est pas, nous n’avons point a considérer comment il est, mais plutdt comment
il n’est pas. [...] On peut montrer comment Dieu n’est pas, en écartant de lui ce qui ne saurait lui convenir, comme
d’étre composé, d’étre en mouvement, et autres choses semblables. Il faut donc s’occuper 1° de la simplicité de
Dieu, par laquelle nous excluons de lui toute composition. Mais parce que, dans les choses corporelles, les choses
simples sont les moins parfaites et font partie des autres, nous traiterons 2° de sa perfection ; 3° de son infinité ;
4° de son immutabilité ; 5° de son unité. », Somme théologique, Tome I, 1a, question 3, Ibid., pp. 84-85. Et en
complément, il ajoute un peu plus loin : « [...] il est impossible, lorsqu’il s’agit de 1’étre, qu’on le dise causé par
les seuls principes essentiels de la chose, car rien ne suffit a se donner 1’étre, dés la qu’il doit le recevoir. Il reste
donc que ce qui fait voir distincts son étre et son essence regoive son étre d’un autre. Or, cela ne peut se dire de
Dieu, que nous déclarons cause efficiente premiere. Il est donc impossible qu’en lui, autre soit 1’étre et autre soit
I’essence. », Somme théologique, Tome I, 1a, question 3, article 4, Ibid., p. 100.

25 « Pour comprendre cette vérité, il faut savoir que dans les choses composées de matiére et de forme,
nécessairement il y a distinction entre la nature ou essence d’une part et le suppdt de I’autre. En effet, la nature ou
essence ne comprend que ce qui est contenu dans la définition de 1’espéce : ainsi I’humanité comprend ce qui est
inclus dans la définition de ’homme, car c’est par cela méme que I’homme est homme [...]. Mais dans les étres
qui ne sont pas composés de matiére et forme, en qui I’individuation n’a donc pas pour principe une maticre
individuelle, a savoir telle matiére, mais ou les formes se trouvent individualisées par elles-mémes, il faut que ce
soient les formes elles-mémes qui se trouvent étre les suppdts subsistants, de sorte que, dans ces étres-1a, il n’y a
pas de distinction entre supp6t et nature. Ainsi, sachant qu’en Dieu il n’y a pas composition de maticre et de forme,
on doit conclure nécessairement que Dieu est sa déité, sa vie, et quoi que ce soit qu’on affirme ainsi de lui. »,
Somme théologique, Tome I, 1a, question 3, article 3, Ibid., pp. 95-97.

133



nature que l’étre ; puisqu’il n’y a en lui composition ni de genre et de
différence, ni de sujet et d’attribut, il est manifeste que Dieu n’est composé

d’aucune maniére, mais qu’il est absolument simple.?®®

A partir de 1a, Thomas d’Aquin relie dans un méme geste la simplicité et la perfection divines :

1l s ’ensuit que le premier principe actif doit étre parfait au maximum, car un
étre est dit parfait selon qu'il est en acte, et dans la méme mesure, vu que
parfait signifie ce a quoi rien ne manque de ce qui se rapporte a sa

perfection.?8’

Comme nous le voyons ici, ainsi que dans le chapitre 18 du livre | de la Somme contre les
gentils?®8, la clé de cette volte conceptuelle est I’utilisation du concept aristotélicien d’acte pur.
Comme le Premier Moteur du Stagirite, Dieu et Dieu seul existe en acte et précede ce faisant
tous les étants, dont il est par ailleurs cause efficiente. Son actualité éternelle et son immutabilité
permettent de renforcer I’idée que sa simplicité n’est pas un signe d’indigence mais, au

contraire, celui de sa féconde totalité.

Infinité, permanence éternelle, existence en acte et perfection : Newton accordait déja
des propriétés divines a ’espace, voila qu’il y ajoute la simplicité. Cette simplicité découlait
logiquement de I’indivisibilité dont parlait déja le « De Gravitatione » mais, en la nommant
explicitement dans « Tempus et Locus » Newton rapproche un peu plus 1’espace de la divinité
tout en I’¢éloignant du royaume des créatures. Ce n’est donc pas une conclusion anodine, et ce
n’est pas anodin non plus qu’elle soit finalement écrite noir sur blanc. Peut-étre cela explique-
t-il aussi que Newton ne répete pas ici que 1’espace est une chose « incréée » ; sans doute a-t-il
conscience que la ressemblance est grande entre Dieu et 1’espace et, a choisir, peut-étre vaut-il
mieux dire que ’espace est trés simple que dire qu’il est incréé ? Nous le supposons, et cela

semble confirmé par le §4, qui est consacré a la distinction de Dieu et de I’espace.

b. ...etde ’espace a Dieu

Le §4 s’ouvre sur I’infinité de I’espace — bien que nous ne retrouvions pas la précision

quant a I’infinité en acte que Newton développait dans le « De Gravitatione ». Newton propose

286 Thomas d’ Aquin. Somme théologique, Tome I, 1a, question 3, article 7, Ibid., pp. 112-113.

287 Thomas d’ Aquin. Somme théologique, Tome I, 1a, question 4, article 1, lbid., p. 123.

288 Thomas d’Aquin. Somme contre les gentils, I, « Dieu », traduction et notes par C.Michon, GF Flammarion,
Paris, 1999, pp. 182-184.

134



alors des critéres qui permettent de contrebalancer les propriétés qui rapprochent Dieu et

I’espace :

§4. En vertu de son éternité et de son infinité, [’espace ne sera ni Dieu, ni
sage, ni puissant, ni vivant mais sera augmenté en durée et en grandeur ;
mais [’éternité et l'infinité de son espace (c’est-a-dire [’omniprésence
éternelle) font de Dieu un étre absolument parfait.?®® Une étoile fixe, qu elle
ait été la premiere de toutes les étoiles ou qu’elle vienne a étre apres la
succession éternelle des étoiles qui la précedent, que le nombre des étoiles
soit fini ou infini, n’en sera ni plus parfaite, ni plus imparfaite ; toutefois, on
montre mieux que Dieu est plus puissant, plus sage, meilleur et de toutes les
fagons plus parfait & partir de la succession éternelle et infinie en nombre de
ses ceuvres qu’on le ferait a partir d’ceuvres seulement finies. <Car Dieu est

connu a partir de ses ceuvres.>>%

L’éternité et ’infinité sont présentées comme ce a partir de quoi nous serions conduits a
différencier I’espace de Dieu. Comme il le dira plus tard dans le Scholie Général des Principes
mathématiques de la philosophie naturelle, Dieu n’est pas 1’éternité mais est éternel, il n’est
pas I’infinité mais est infini. Autrement dit, Dieu excéde ses attributs et ne se confond avec
aucun d’eux : il est, et il est d’une maniére éternelle et infinie. De ce passage, nous comprenons
que si I’espace est éternel et infini, ¢’est parce qu’il participe de cette éternité et de cette infinité
qui sont celles de Dieu. Si la terminologie platonicienne dit mal le rapport que Newton pense

entre ces deux entités, elle nous permet d’y voir plus clair.

Puisque I’espace n’est ni Dieu, ni sage, ni puissant, ni vivant, cela signifie justement que
c’est Dieu qui est sage, puissant et vivant. Autrement dit, en plus des caractéristiques qu’il
partage avec I’espace et auxquelles il ne se réduit jamais, il faut ajouter au Dieu de Newton ces
trois attributs. La sagesse et la puissance tombent sous le sens dans la mesure ou ¢’est un Dieu
créateur et, comme Newton le dit a Bentley, pourvu d’un grand talent en géométrie et en
mécanique. C’est pour cela qu’il a agencé, écrit-il au théologien, le monde tel qu’il est, en
mettant par exemple suffisamment d’écart entre les astres afin qu’ils ne heurtent pas les uns les

autres. En précisant que Dieu est vivant, nous retrouvons 1’idée alchimique d’un principe qui

289 « Spatium ex aeternitate et infinitate <sua> nec Deus erit nec sapiens nec potens nec vivum sed duratione et
magnitudine tantum augebitur, Deus autem ex aeternitate et infinitate spatii sui (id est ex aeterna sua
omnipraesentia) reddetur ens perfectissimus. »

290 TL, p. 189.

135



ferait germer 1’univers. Mais Newton fait également référence a 1’Evangile selon Jean 14, 6 :
« Je suis le chemin, la vérité, la vie », et a toute la littérature religieuse qui met I’accent sur le
pouvoir vivifiant de la divinité. Cette vitalité la distingue des étres inertes et de ceux qui ne se
meuvent que parce que, justement, elle les met en branle. En ce sens, parce que la vitalité de la
divinité renvoie au fait qu’elle est le principe du mouvement des étres qu’elle créé, elle participe
aussi de la perfection divine. Ce lien entre vitalité, don du mouvement et perfection traverse le

Moyen Age et ce depuis, comme 1’écrit Thomas d’Aquin, la fin de I’ Antiquité :

Comme [’observe Denys dans le chapitre cité plus haut, |’étre méme est plus
parfait que la vie, et la vie plus parfaite que la sagesse, si ['on envisage ces
notions a l’état abstrait, telles que la raison les contemple ; toutefois, dans le
concret, il est certain que ce qui vit est plus parfait que ce qui est seulement,
car le vivant aussi, est, et le sage aussi est et vit.2! Donc, bien que la notion
d’étre ne contienne pas en soi celle de vivant et de sage, car il n’y a pas
nécessite que ce qui participe a l’étre le participe sous toutes les formes,
toutefois, [’étre de Dieu, lui, inclut en soi la vie et la sagesse, parce que nulle
des perfections de l’étre ne fait défaut a Celui qui est [’étre méme

subsistant,292293

Ainsi la divinité est-elle mise a I’écart, singularisée, par rapport aux créatures dont elle est la
cause intelligente et I’origine vivante toujours en acte.?®* C’est a tout cela que renvoie la formule
selon laquelle Dieu « esse ipsum subsistens », qui distingue a ’intérieur de 1’étude de 1’étre en
tant qu’étre 1’étude de la cause de 1’étre — I’étre de ’existence et, a fortiori, de Dieu. A Dieu

seul appartient en propre I’existence ; le reste des étants n’existent que parce qu’il existe. Pour

291 « [...] tamen vivens est perfectius quam ens tantum, quia vivens etiam est ens ; et sapiens est ens et vivens. »
292 Somme théologique, Tome I, 1a, question 4, article 2, Op.cit, p. 131.

2% « quia nulla de perfectionibus essendi potest deesse ei quod est ipsum esse subsistens. »

2% « Intelligent et libre, Dieu est encore un Dieu vivant. I ’est d’abord du fait méme qu’il posséde intelligence et
volonté, car on ne saurait connaitre ni vouloir sans vivre ; mais il I’est pour une raison plus directe et plus profonde
encore, qui se tire de la notion méme de vie. Parmi la diversité des étres, ceux auxquels on attribue la vie sont ceux
qui contiennent un principe interne de mouvement. [...] Or connaitre et désirer sont au nombre de ces actions dont
le principe est intérieur a 1’étre qui les accomplit, et, lorsqu’il s’agit de Dieu, il est beaucoup plus évident encore
que de tels actes naissent de son fond le plus intime, puisque étant cause premiére, c¢’est éminemment lui qui est
cause de ses propres opérations. Ainsi, Dieu nous apparait comme une source vive d’efficace dont les actes
jaillissent éternellement de son étre, ou, plus exactement, dont 1’opération se confond identiquement avec son
exister méme. Ce qu’en effet I’on désigne par le terme de vie, c’est, pour un étre, le fait méme de vivre, mais
considéré sous une forme abstraite [...]. S’il s’agit de Dieu, la conclusion s’impose en un sens plus absolu encore,
puisqu’il n’est pas seulement sa propre vie comme les étres particuliers sont celle qu’ils ont regue, mais qu’il I’est
comme un étre qui vit par soi et cause la vie de tous les autres étres. C’est de cette vie éternellement féconde d’une
intelligence toujours en acte que découle enfin la béatitude divine, dont la noétre ne saurait étre qu’une
participation. », Gilson, Etienne. Le Thomisme, Initiation a la philosophie de saint Thomas d’Aquin (4°™ édition),
Vrin, collection Etudes de philosophie médiévale, Paris, 1942, pp. 168-169.

136



reprendre les mots d’Etienne Gilson, Thomas d’ Aquin définit I’essence divine par I’acte méme

d’exister.?®

Si de son co6té, Thomas d’Aquin avance I’argument de la vivacité comme une
caractéristique inhérente a la divinité, Newton diminue le caractére divin que nous pourrions
étre tentés d’attribuer a I’espace en le présentant comme quelque chose d’inerte. Cela recoupe
sans doute son refus, dans le « De Gravitatione », de faire de 1’espace une substance puisque
n’étant ni puissant ni vivant, I’espace ne peut pas étre actif. Toute mesure gardée, il s’apparente

davantage a un réceptacle passif qui ne peut rien produire.

Or, bien qu’il ne produise rien, cet espace — en tant qu’éternel et infini — est identifié par
Newton comme « I’omniprésence éternelle de Dieu ». Il est I’espace de Dieu (spatii sui).
Comme Dieu est un, unique et simple, donc indivisible, il s’agit d’un lieu absolu :
conformément a la définition newtonienne du lieu, il s’agit d’un lieu parce qu’il est occupé par
une chose, mais puisque cette chose n’est pas un corps et puisque cette chose est elle-méme
infinie, c’est a la fois le lieu de Dieu et I’espace. Dieu est « sauvé » du matérialisme grace a la

divisibilité non pas physique, mais mathématique de son espace.

Newton use ensuite d’une image céleste qui ressemble a premiére vue a une analogie :

Une étoile fixe, qu’elle ait été la premiere de toutes les étoiles ou qu’elle
vienne a étre apres la succession éternelle des étoiles qui la précédent, que
le nombre des étoiles soit fini ou infini, n’en sera ni plus parfaite, ni plus
imparfaite ; toutefois, on montre mieux que Dieu est plus puissant, plus sage,
meilleur et de toutes les fagons plus parfait a partir de la succession éternelle
et infinie en nombre de ses ceuvres qu’on le ferait a partir d’ceuvres seulement

finies. <Car Dieu est connu a partir de ses ceuvres.>

Si nous prenons une étoile, elle ne gagne pas ou ne perd pas en perfection quelle que soit sa
position par rapport aux autres €toiles dans le temps et I’espace. En revanche, si nous prenons
toutes les étoiles et, plus largement, toutes les choses créées, dans le temps et dans 1’espace,
I’ensemble conduit a rendre visible la perfection absolue de leur cause premiére, Dieu.

L’ensemble de la création ne permet pas de manifester la perfection de I’une de ses parties,

2% Gilson, Etienne. L Etre et I’essence, Vrin, collection Problémes et controverses, Paris, 1948, pp. 78-120. « I
en va tout au contraire de 1’esse thomiste. Au lieu d’étre une essence infinie a laquelle appartiendrait de plein droit
I’existence, il est 1’acte absolu d’exister, a qui I’existence tient pour ainsi dire lieu d’essence. Le Dieu de saint
Thomas est 1’esse, il n’est rien d’autre, et sa pureté existentielle le distingue de tous les autres étres, dont chacun
n’est qu’un acte d’esse qualifié et déterminé a étre « tel &tre » par une essence qui s’y ajoute. », p. 113.

137



tandis que I’ensemble de la création permet de manifester celle de la divinité créatrice qui en

est la cause.

Dire cela conduit donc Newton a se positionner en faveur des preuves a posteriori de
I’existence de Dieu. Ainsi s’oppose-t-il une nouvelle fois a Descartes, qui privilégie une
démonstration a priori fondée, d’une part sur la caractérisation de I’existence comme une
perfection qui se congoit clairement et distinctement et, d’autre part, sur notre capacité a
concevoir I’infini de fagon innée et sur la réalité objective de cette idée.?®® Semblable a la poterie
dans lequel ’artisan aurait laissé sa marque, 1’esprit humain est absolument certain que cette
idée d’infini ne peut étre que la trace d’un étre lui-méme infini. Ainsi est-elle plus directe et
plus évidente que ne le seraient des preuves a posteriori, trop extérieures a 1’entendement qui
peut penser Dieu via I’infini. Du c6té de la physique, Descartes insiste de plus sur I’importance
d’étudier la causalité naturelle a partir des causes avant d’en venir, seulement dans un second
temps, a leurs effets.?%” Dés lors, les seules preuves a posteriori que Descartes admet sont celle
de I’idée innée de 1’infini?*® et celle de la durée continue individuelle.?®® Ces preuves ne se
trouvent cependant pas dans le monde extérieur a I’esprit qui les pense : leur statut a posteriori
les place a part dans la division classique entre preuves a priori et preuves par les effets. Si
Newton, dans le « De Gravitatione », parlait bien-sir d’une idée de Dieu, il conditionnait
I’existence de cette idée aux effets de la causalité divine.>%° Dans « Tempus et Locus », nous le
verrons plus tard mais nous pouvons déja dire qu’il n’est jamais fait mention d’aucune idée de

Dieu, a fortiori d’une idée qui jouerait un role dans la démonstration de I’existence de Dieu.

Outre-Manche a I’époque, c’est généralement la démarche a posteriori qui est
adoptée3®! : nous lisons cela chez Robert Boyle qui, dans la Disquisition about the Final

Causes, présente 1’é¢tude de la nature comme la meilleure preuve de 1’existence divine pour

2% Devillairs, Laurence, Descartes et la connaissance de Dieu, Op.cit. ; Gouhier, Henri. La pensée métaphysique
de Descartes, Vrin, collection Bibliothéque d’histoire de la philosophie, Paris, 1962, pp. 143-204.

297 « [...] jai prouvé que Dieu existe, avant d’examiner s’il y avait un monde créé par lui. », Descartes, René.
Réponses aux troisiémes objections, Op.cit., p. 612.

2% C’est I’'une des démonstrations de la Troisieme Méditation, des Réponses aux secondes objections et de I’article
18 de la premiere partie des Principes.

2% On lit cela dans les Principes, |, 20 et 21 et dans la Troisiéme Méditation ainsi que dans la lettre a Mersenne du
15 avril 1630.

300 «[...] tout ce qui ne peut pas exister indépendamment de Dieu, ne peut pas étre véritablement compris
indépendamment de 1’Idée de Dieu. Dieu n’est pas moins le substrat des créatures que celles-ci sont les substrats
des accidents [...]. », DG, p. 60.

301 « Les développements, essentiellement anglais, du débat théologique concernant les avantages et les
inconvénients des démonstrations a priori et a posteriori se fixent, du moins provisoirement, autour d’une sorte de
division des attributs divins : a priori, I’on démontre avec une certitude mathématique les attributs « naturels »,
tandis qu’a posteriori I’on ne parvient pas a démontrer avec une évidence absolue ces attributs, mais 1’on démontre
les attributs moraux, notamment la liberté. », Scribano, Emanuela. L ‘existence de Dieu, Op.cit., p. 266.

138



lutter contre ’athéisme.>%? C’est également ce que nous trouvons chez les néoplatoniciens de
Cambridge, et en particulier dans ’ceuvre abondante de More : I'ouvrage dans lequel il
développe le plus cette démonstration est le volume 11 de An Antidote against Atheism3%, dans
lequel il établit une liste des phénoménes naturels qui prouveraient 1’existence d’un « Universal
Knowing Principle ». Toutefois, nous retrouvons chez More son adhésion (temporaire) au
cartésianisme puisqu’il présuppose 1’existence d’une idée innée de Dieu dans 1’entendement
humain. Or, ni dans le « De Gravitatione » ni dans « Tempus et Locus » il n’est question d’une
telle idée, et nous devrons nous demander si, dans les textes ultéricurs, Newton s’en rapproche

ou non.

Ce que nous voyons pour I’heure, c’est qu’il est question d’une preuve par les effets,
simplement évoquée en cette fin de 84, et que le raisonnement de Newton relie ensemble la
question de I’omniprésence de Dieu a celle de sa perfection telle que ses ceuvres en témoignent.
L’attribut d’omniprésence, pourtant a peine esquissé ici, rattache donc la réflexion
métaphysique au sujet de ’espace, du lieu et du temps, a ’enjeu théologique de la preuve de

I’existence d’une divinité.

4. Perfection de ’espace & perfection de Dieu

Ce §4 joue donc le role d’une transition rapide et logique qui annonce que plusieurs fils
se nouent autour du méme écheveau. Comme pour équilibrer I’ensemble, le §5 offre le plus

long développement du manuscrit :

§3. Je reconnais cependant qu’il est difficile de concevoir un nombre infini
de choses et nombreux sont ceux qui estiment que c’est impossible. Mais il y
a beaucoup de choses touchant les nombres et les grandeurs que les hommes
qui ne sont pas savants en mathématiques estiment étre des paradoxes et qui
sont pourtant tout a fait vraies. Par exemple, une aire infinie et un solide de
longueur et largeur infinies peuvent étre mesurés ; deux corps peuvent
toujours s ’approcher sans pourtant jamais se toucher ; un mouvement dans
un espace fini peut étre augmenté a [’infini ; un point se mouvant selon une

loi donnée peut en un temps fini aller a l’infini et inversement revenir a nous

302 Boyle écrit « [...] de méme que j’accorde une juste valeur a la preuve cartésienne de 1’existence de Dieu, de
méme, je ne vois pas de raison qui devrait nous pousser & nous défaire de tout autre argument fort capable de
prouver une vérité si noble et si importante. », Bulletin cartésien XXXII, Archives de Philosophie, art.cit., p. 161.
Sur Boyle et Gilbert, voir également : Arthur Burtt, The Metaphysics of sir Isaac Newton, Op.cit.

308 More, Henry. An Antidote against Atheism, Volume 2 « Wisdom and Providence », LM Publishers, Italie.

139



depuis ['infini dans le méme temps ; une ligne finie peut étre divisée en un
nombre infini de points ; et des unités ajoutées successivement peuvent en un
temps fini devenir infinies en nombre. En effet, les Mathématiciens ont
découvert que les aires de longueur infinie comprises entre plusieurs
hyperboles et leurs asymptotes peuvent étre carrées ; que la distance entre
les hyperboles et leur asymptotes <quand elles existent> diminue toujours
sans jamais cependant disparaitre ; que si une ligne perpendiculaire est mue
avec un mouvement uniforme depuis le centre d’un cercle sur une longueur
d’un demi-diametre, le point ou la perpendiculaire rencontre la
circonférence sera, en décrivant ’arc d’'un quadrant, accéléré a l'infini ; que
si une ligne droite quelconque est mue autour d’un oint donné avec un
mouvement uniforme, et coupe pendant ce mouvement une ligne droite dont
la position est donnée, le point d’interc{section} a chaque révolution ira deux
fois a l'infini et reviendra deux fois de l’infini ; que si une ligne droite est
courbée et est {changée} en ligne courbe, elle est courbée en {tous} ses
points, {qu}’ils soient {finis ou] infinis ; mais elle peut étre brisée en {tous]
les points {ou] elle est courbée. {Et} que tout corps {approchant} {un autre
corps} {avec un mouvement} uniforme en ligne droite sera deux fois plus
proche de ce corps {l’intervalle entre eux étant divisé par deux)} ; et de suite
{en progressant par divisions successives, il approchera ce corps} infiniment,
{I’intervalle ne disparaissant jamais. De méme, quoi que soit ce bien il
devient} deux fois {meilleur selon une progression uniforme vers la
perfection®® ; et de suite & chaque {amélioration il devient plus parfait ; et
quoi que ce soit de mauvais, par [’infini} il redevient pire ; et ce qui n’est ni
bon ni mauvais, ne devient par ['infini et [’éternité ni bon ni mauvais, mais
seulement parfait en son genre, ¢ est-a-dire dure trés longtemps et devient
tres grand. Aucune chose ne devient meilleure ou d’une nature plus parfaite
par ’éternité et l'infini mais en son genre elle dure seulement plus longtemps
et devient soit plus grande <soit plus nombreuse, selon [’honneur de
Dieu>.3% J] s ensuit que tout ce qui est éternel et infini ne sera pas Dieu, et

que Dieu ne sera pas empéché d’exercer sa toute-puissance pour créer et

304 « ad perfectum »
305 « Res omnis per aeternitatem & infinitatem non melior redditur aut perfectioris naturae sed in sua tantum
genere durabilior et vel major <vel numerosior, in honorem Dei conditoris. »

140



gouverner les choses par la nature imparfaite des choses créées. Car il est
contradictoire que Dieu ait été tout puissant depuis [’éternité et l'infini et
qu’il n’ait pas eu le pouvoir de faire toute chose depuis I’éternité et l’'infini
ou bien qu’il ait pu faire partout et toujours les choses qui ne pourront jamais
ni nulle part étre faites. <Le pouvoir de créer ne peut étre plus grand en Dieu
que la possibilité d’exister dans les créatures. Tous les espaces sont et seront
toujours également capables de contenir des choses®% et que Dieu> ne soit
jamais ni nulle part inactif convient parfaitement a sa <bienveillance,
sagesse>, gloire et majesté, méme si ce que Dieu a fait avant la création de
ce monde visible et hors de ses limites nous est caché et qu’a propos des
choses que nous ignorons rien ne doit étre affirmé ou nié de fagon

téméraire.3%’

Il s’agit de I'un des passages dans I’ensemble de I’ceuvre de Newton ou il montre le plus
clairement que ses différents travaux, bien qu’étant distingués la plupart du temps les uns des
autres, sont en verité liés. Le Newton mathématicien et géometre, soucieux de penser le plus
rigoureusement possible les rapports physiques entre les corps, n’est pas aussi ¢loigné que nous
pourrions le croire du Newton métaphysicien et du Newton théologien. C’est 1’idée d’infini qui
unifie cette démonstration : Newton prend acte de la limitation de 1I’entendement humain mais
montre que I’infini — qu’il renvoie a un nombre infini d’objets ou a une étendue infinie — est un
objet pensable et mesurable. Si, pour le vulgaire, il est enveloppé d’une aura de mystére, il est
accessible a I’esprit méthodique et rompu a 1’exercice mathématique. Il prend six exemples a
ce sujet, qui appartiennent tous aux champs de la mathématique et de la mécanique, et donnent

en regard les théoremes géométriques qui en sont issus :

Les exemples Les découvertes mathématiques

(1) « une aire infinie et un solide de longueur et | (1) « les aires de longueur infinie comprises entre
largeur infinies peuvent étre mesurés » plusieurs hyperboles et leurs asymptotes peuvent

8tre carrées®® »

306 « Spatia omnia sunt et semper fuerunt rerum condendarum aeque capacia [...]. »
307 TL, pp. 188-190.
308 C’est-a-dire, mesurées.

141



(2) «deux corps peuvent toujours s’approcher

sans pourtant jamais se toucher »

(2) «la distance entre les hyperboles et leurs
asymptotes <quand elles existent> diminue

toujours sans jamais cependant disparaitre »

(3) « un mouvement dans un espace fini peut étre

augmenté a I’infini »

(3) « si une ligne perpendiculaire est mue avec un
mouvement uniforme depuis le centre d’un cercle
sur une longueur d’un demi-diamétre, le point ou
la perpendiculaire rencontre la circonférence
sera, en décrivant 1’arc d’un quadrant, accéléré a

I’infini »

(4) «un point se mouvant selon une loi donnée
peut en un temps fini aller a D’infini et
inversement revenir a nous depuis 1’infini dans le

méme temps »

(4) «si une ligne droite quelconque est mue
autour d’un point donné avec un mouvement
uniforme, et coupe pendant ce mouvement une
ligne droite dont la position est donnée, le point
d’inter {section} a chaque révolution ira deux fois

a I’infini et reviendra deux fois a I’infini »

(5) «une ligne finie peut étre divisée en un

nombre infini de points »

(5) «si une ligne droite est courbée et est
{changée} en ligne courbe, elle est courbée e,
{tous} ses points, {qu}’ils soient {finis ou}
infinis ; mais elle peut étre brisée en {tous} les

points {ou} elle est courbée. »

(6) « des unités ajoutées successivement peuvent

en un temps fini devenir infinies en nombre »

(6)%%° «tout corps {approchant} {un autre
corps} {avec un mouvement} uniforme en ligne
droite sera deux fois plus proche de ce corps
{I’intervalle entre eux étant divisé par deux} ; et
de suite {en progressant par divisions
successives, il approchera ce corps} infiniment,

{I’intervalle ne disparaissant jamais. »

Les exemples et démonstrations (1) et (2) renvoient aux propriétés de 1’aire sous
I’hyperbole. Le point (2) est évident par lui-méme, de fagon intuitive dés que nous dessinons

une hyperbole — dans le graphique ci-dessous, a ne rencontrant jamais x ety :

309 Cette démonstration pourrait valoir aussi comme démonstration de la proposition (2).

142



De la méme manicre, les points (3) et (4), bien qu’ils nécessitent un effort de
formalisation pour étre démontrés, sont rapidement compréhensibles dés qu’ils sont dessinés.
Arrétons-nous un instant sur le point (3) : «si une ligne perpendiculaire est mue avec un
mouvement uniforme depuis le centre d’un cercle sur une longueur d’un demi-diametre, le point
ou la perpendiculaire rencontre la circonférence sera, en décrivant 1’arc d’un quadrant, accéléré

a I’infini ». Sommairement, nous pouvons représenter ce mouvement ainsi :

<— M

La droite d se déplace a une vitesse uniforme a partir du point M, intersection de la
droite et du cercle C. Tandis que d poursuit son déplacement perpendiculaire a vitesse constante,
le point d’intersection de d et C est atteint de plus en plus rapidement étant donné que le
déplacement horizontal se combine a un déplacement vertical. La vitesse qu’il faut pour aller

de M a M’ est donc plus grande que celle qu’il faut pour aller de m a m’.

En revanche, le point (1) est plus complexe et renvoie aux calculs des aires
d’hyperboles : peut-étre pouvons-nous y deviner la lecture en arriére-plan de 1’Opus

Geometricum quadraturae circuli et sectionum coni de Grégoire de Saint-Vincent, publié en

143



1647 2%1° En tous cas, il s’agit de démonstrations qui ne sont pas accessibles facilement aux
non-mathématiciens et sur lesquels Newton a justement travaillé auparavant : en effet, sa
Méthode des fluxions et des suites infinies, publiée en 1666, traite dans une bonne partie des

aires des courbes, dont des hyperboles, et du rapport entre les hyperboles et les logarithmes.3!!

Enfin, les points (5) et (6) semblent faire écho au paradoxe d’Achille et la tortue de
Zenon. Cela est surtout visible dans le cas du point (6), bien que la démonstration relative a
I’exemple soit étonnante : en effet, alors qu’il est question d’« unité » dans I’exemple, il est
question d’ « intervalle » dans la démonstration, comme si chaque étape, a chaque division,

correspondait a une unité.3!2

L’idée est ainsi de démystifier des paradoxes qui n’en sont pas en réalité, et qui
n’apparaissent mystérieux qu’a cause de notre ignorance. Ces différents exemples renvoient
autant a des évidences a la portée de toutes et tous qu’au progrés mathématique propre a
I’époque de Newton. La premiére idée générale que nous pouvons reconstituer a travers eux
serait que 1’infini peut étre, malgré 1’apparence paradoxale de cette assertion, mesuré, comme
dans le calcul de I’aire d’une hyperbole. En outre, ils montrent que I’infini peut exister a
I’intérieur-méme du fini, comme cela se constate facilement avec le paradoxe de Zénon. Mais
ce qui attire le plus I’attention, c’est le passage de ces théorémes a la question de I’augmentation
a I’infini du bien (« bonum ») et du mal (« quaecunque mala »).3* Comment comprendre cette
réorientation du raisonnement ? En arriere-plan, la premiére question que Newton pose est la
suivante : si I’étendue dans le temps et I’espace d’un objet augmente, est-ce que la nature de cet

objet change ? Y a-t-il un lien de causalité entre la quantité spatio-temporelle d’un objet et ce

310 Naux, Charles. « L’Opus Geometricum de Grégoire de Saint-Vincent », Revue d histoire des sciences et de
leurs applications, volume 15, n°2, 1962, pp. 93-104. Un grand merci & Lucien Vinciguerra pour avoir soulevé
cette hypothése et pour ses explications des points (3) et (4).

311 Newton, Isaac. La Méthode des Fluxions et des suites infinies, traduction par Georges-Louis Leclerc, comte de
Buffon, Librairie Scientifique Albert Blanchard, Paris, 1966. Le probléme IX est consacré au calcul de 1’aire des
courbes et a la relation entre les hyperboles et leurs asymptotes, pp. 93-130. Sur les logarithmes, voire plus
précisément les pages 104 a 106. Remarquons que James Gregory, éléve et admirateur de Newton, publie en 1667,
I’année suivante, un ouvrage sur I’aire du cercle et de I’hyperbole intitulé Vera Circuli et Hyperbolae Quadratura.
312 Au tout début de La Méthode des fluxions, Newton affirme qu’il est possible de considérer les fractions comme
des nombres entiers : « [...] comme les Fractions Décimales ont I’avantage de transformer en quelque fagon toutes
les Fractions ordinaires & tous les Radicaux en Nombres entiers, de sorte que, lorsque ces Fractions & ces Nombres
sourds sont réduits en Décimales, ils peuvent étre traités comme des Nombres entiers ; de méme les suites infinies
ont I’avantage de réduire a la classe des Quantités simples toutes les espéces de Termes compliqués, tels que les
Fractions dont les Dénominateurs sont des Quantités complexes, les Racines des Quantités composées ou des
Equations affectées, & d’autres semblables ; ¢’est-a-dire qu’elles donnent la commodité de pouvoir les exprimer
par une suite infinie de Fractions, dont les Numérateurs & les Dénominateurs sont des Termes simples, ce qui
aplanit les difficultés, qui sous la forme ordinaire, auraient paru insurmontables. », Op.cit., p. 2.

313 McGuire traduit en utilisant « good » et « evil », qui mettent davantage ’accent que les mots francais « bien »
et « mal » sur la dimension morale.

144



qu’il est ? A partir de cette question, il en pose une deuxieme, qui est : si I’étendue dans le temps
et ’espace d’un objet moralement bon ou moralement mauvais augmente, est-ce que la nature
morale de cet objet change ? Autrement dit: y a-t-il un lien de causalité (ou a minima de
proportionnalité) entre la quantité spatio-temporelle d’un objet et sa nature bonne ou mauvaise ?
Mais pourquoi Newton passe-t-il de la premiére question a la deuxieme ? Parce qu’il y a derriére
une réflexion sur la nature de I’attribut de perfection : en effet, quelque chose de parfait, est-ce
nécessairement quelque chose de divin ? Cette réflexion, c’est celle qu’il menait en amont dans
le « De Gravitatione » lorsqu’il distinguait la perfection absolue de la perfection supréme en
son genre.®** Par conséquent, quelque chose de bon devient meilleur 4 mesure qu’il augmente
et quelque chose de mauvais devient pire a mesure qu’il augmente. De la méme maniére,
quelque chose qui n’est ni bon ni mauvais devient plus parfait & mesure qu’il augmente, mais
cela ne signifie pas qu’il devient en méme temps pire ou meilleur. Son infinitisation est un
perfectionnement, mais sans que cela lui ajoute une valeur morale. Quelque chose qui « dure
tres longtemps et devient tres grand » est donc simplement parfait en son genre. Ce

raisonnement serré conduit a trois conclusions, juxtaposées rapidement les unes aux autres :

Premierement, « tout ce qui est éternel et infini ne sera pas Dieu ». Ce faisant Newton

maintient la division qu’il soutenait déja dans le « De Gravitatione ».31°

Deuxiémement, « Dieu ne sera pas empéché d’exercer sa toute-puissance pour creer et
gouverner les choses par la nature imparfaite des choses créées ». Autrement dit, les choses
créées qui sont de nature imparfaite, que ce soit sur le plan moral comme sur le plan de leur
durée et de leur étendue limitées, ne diminuent pas la puissance créatrice de leur créateur. La
toute-puissance divine ne se mesure donc pas a I’aune de la finitude des choses créées. Il n’est
pas vraiment question ici pour Newton, comme cela est le cas chez d’autres philosophes et en
particulier chez son contemporain Leibniz, de statuer sur le degré de responsabilité de Dieu
quant aux maux, aux calamités et aux erreurs de la nature. Si quelques lignes plus bas Newton
parle de la bienveillance et de la sagesse divines, il n’insiste pas du tout dessus, et le Dieu qui
se dessine ici est d’abord un Dieu puissant. Ce qui est visé in fine par cette deuxieme conclusion,
ce n’est pas une relativisation des imperfections du monde mais une défense de 1’inaltérable

puissance divine.

S14 DG, p. 42.

315 « [...] je vois bien ce que Descartes a craint : s’il posait I’espace comme infini, il lui donnerait peut-étre le statut
de Dieu a cause de la perfection de 1’infinité. Mais, il n’en est rien car ’infinité n’est une perfection qu’en tant
qu’elle est attribuée a d’autres perfections. », DG, p. 42.

145



Une troisieme conclusion découle des deux précédentes : « il est contradictoire que Dieu
ait été tout puissant depuis 1’éternité et I’infini et qu’il n’ait pas eu le pouvoir de faire toute
chose depuis 1’éternité et I’infini ou bien qu’il ait pu faire partout et toujours les choses qui ne
pourront jamais ni nulle part étre faites ». En disant cela, Newton fait de la toute-puissance 1’un
des attributs essentiels de Dieu : Dieu ne peut pas avoir été un jour, alors qu’il est éternel et
infini, dénué d’un pouvoir créateur. Par essence, Dieu est cause premiére du monde visible. Ce
monde visible est composé de choses qui ont toutes été et qui sont toutes quelque part. Le
raisonnement renoue alors avec la question du rapport de Dieu a I’espace : il semble que ce soit
parce que Dieu comme cause est partout, que les choses créées sont quelque part.
L’omniprésence n’est donc pas une propriété dont la seule fonction serait de montrer la
perfection absolue de Dieu : c’est également une propriété qui sert a expliquer 1’existence,

nécessairement spatio-temporelle, du monde.

Newton ajoute alors une mention dans 1’une des versions du manuscrit :

Le pouvoir de créer ne peut étre plus grand en Dieu que la possibilité

d’exister dans les créatures.*'®

r : ' WK AT '
J { w‘:qﬂ-\s) o fx“'“‘" -7 ol oo ": e
y LA/ " J/ ,’ D' .Lf’ &/'\"‘"‘ “ ¢
” s RYO S /

pro K F1fidy

PR r 1 ":“,I( AL

¥ g : & PSRt 8
'___% -~ - L g
o) t)' sgf‘#(“%‘:ﬁ hqz“’

g2 wndat it

Extrait du feuillet 546r, lot Portsmouth numéro 3965, Bibliothéque de Cambridge.

Newton s’inscrit donc dans une certaine tradition interprétative de la puissance divine :
si Dieu peut tout, ce « tout » est ce qui est possible, ¢’est-a-dire non-contradictoire. Newton ne
s’interroge pas sur la possibilité ou 1’impossibilité pour Dieu de concevoir ou d’imaginer le
contradictoire. Il ne s’agit pas non plus de soumettre Dieu a une régle logique qui viendrait
comme aprés-coup, qui lui serait extérieure, imposée par son propre entendement et par les

régles qu’il aurait instituées pour régir sa création. La puissance du Dieu newtonien semble sans

16 « Potentia creandi non major esse potest in Deo quam possibilitas existendi in creaturis. »

146



limite aucune.®* Sur ce point, la position newtonienne se rapproche de celle d’un Guillaume
d’Occam qui, en situant sa réflexion sur le plan du rapport direct entre la possibilité et la
puissance divine sans passer par une réflexion sur les idées de Dieu, affirme que tout ce qui
peut étre attribué a la puissance divine n’implique pas contradiction.®'® Dés lors, nous
comprenons mieux ce que Newton veut dire lorsqu’il écrit ensuite que « Tous les espaces sont
et seront toujours également capables de contenir des choses [...] » : cela signifie que la nature
de ces espaces est de contenir des choses, et que s’ils sont créés ainsi par la divinité, c’est que

cela n’est objectivement pas contradictoire.

Le fait d’habiter un lieu, qu’il soit absolu ou relatif, rassemble d’un c6té Dieu — qui est
tout a la fois éternel, infini, omniprésent et omnipotent — et de 1’autre c6té toutes les choses
créées, qui ont en partage les mémes « affections communes ». L’espace, ou plus précisément
« tous les espaces »*!° ont donc deux fonctions : ils sont ce dans quoi Dieu est et crée et ils
peuvent contenir ou renfermer3? les choses qu’il produit. Ce §5 permet d’apporter une premiére
conclusion générale a la réflexion menée depuis le début du manuscrit : cette chose a la fois
indivisible et plurielle qu’est I’espace ou le lieu ne se réduit ni aux choses créées, ni au Dieu
créateur. Par voie de conséquence, « Tempus et Locus » est fidele au « De Gravitatione », qui

disait de I’espace qu’il n’était ni une réalité dérivée, ni une substance a part entiére.>?!

Tout en concluant sur la nécessité de 1’existence de 1’espace pour que Dieu puisse creer,
remarquons que Newton ajoute deux nouvelles caractéristiques a Dieu, dont nous avions dit
quelques mots précédemment : non seulement Dieu est omnipotent et glorieux, mais il est aussi
bienveillant et sage. Il est difficile de comprendre cet ajout dans 1’une des versions du manuscrit,
d’autant qu’aucun de ces deux attributs moraux n’est 1’objet d’un commentaire. Peut-étre
Newton a-t-il conscience de ne pas suivre la voie habituelle qui cherche a consolider (ou a

contrebalancer ?) la toute-puissance de Dieu par une bonté éclairée ? Dans tous les cas, a la fin

317 Plus tard, cela sera approfondi ou en tous cas explicité dans la discussion entre Clarke et Leibniz sur la nature
de ce qu’on appelle « miracle ».

318 De Muralt, André. « La toute-puissance divine, le possible et la non-contradiction : le principe de lintelligibilité
chez Occam », Revue philosophique de Louvain, volume 84, n°63, 1986, pp. 345-361. Comme I’explique André
de Muralt, pour Guillaume d’Occam, « le possible est simultané a la toute-puissance divine, car il est le terme
objectif productible, ou produit, par la toute-puissance divine, mais non une qualité inhérente ni une dénomination
intrinséque de la chose créée en tant que connue en idée et a ce titre antérieure par nature a la créature. Tel est le
sens occamien de la formule, acceptable sicut verba sonant par tous les maitres médiévaux : « le possible est ce
que peut absolument la toute-puissance divine ». », p. 351. Voir aussi Charrak, André. Contingence et nécessité
des lois de la nature au XVIII® siécle, La philosophie seconde des Lumiéres, Vrin, collection « Bibliothéque
d’histoire de la philosophie », Paris, 2006.

319 « Spatia omnia »

320 « sunt et semper fuerunt rerum condendarum aeque capacia »

321 DG, p. 60.

147



de ce paragraphe, les contours du Dieu newtonien se dessinent : éternel, infini, omniprésent,
bienveillant et sage, il est avant tout un €tre qui peut faire tout ce qu’il est possible de faire. Il
ne peut pas étre circonscrit par la raison humaine — et pourtant, la raison humaine doit s’efforcer
de le penser du mieux possible. Ce n’est qu’ainsi que la superstition et I’athéisme peuvent étre

combattus : et c’est la raison d’étre du §6.

5. L’omniprésence divine

a. Des questions...

Savoir que Newton était alchimiste, qu’il souscrivait a 1’existence d’une prisca
theologia et qu’il étudiait les prophéties pourrait donner a croire qu’il avait le gott du mystére
et cherchait des lumiéres que seuls des initiés auraient pu trouver dans les brumes de la pensée
et ’ombre des astres. Ce serait faire erreur : il y a indéniablement chez Newton une appétence
pour I’enseveli, le difficile, le crypté, mais ce n’est pas un désir de se fondre dans 1’obscur, de
I’accepter tel quel et de ne rien en faire. Face aux modé¢les des jouets mécaniques de son
enfance, face a I’épaisseur de la littérature patristique, face au foyer de son laboratoire et aux
métaphores apocalyptiques, Newton s’efforce d’allumer la lumiére, de déméler le vrai du faux,
de rendre compte d’une rationalité intrins€que aux choses et dont il ne doute jamais. C’est pour

cela qu’il refuse de faire 1’éloge du silence autour de la nature et de I’omniprésence divines :

86. Le genre humain a une inclination pour les mysteres et estime que rien
n’est si saint et parfait que ce qui ne peut étre compris. Cependant, a propos
de la conception de Dieu ceci est dangereux et conduit a rejeter son existence.
Il importe aux théologiens que la conception en soit rendue aussi facile et
conforme a la raison que possible, de sorte qu’elle ne soit pas exposée a la

dérision et par 1a mise en doute.

Guidé par la raison, Newton commence par s’intéresser a 1’éternité de Dieu et, a partir de 12 il
propose aux théologiens une liste de huit couples de theses alternatives, dont le premier n’est

pas NnUMeroté :

Qu’ils voient donc s'il est plus conforme a la raison que [’éternité de Dieu
soit toute en une fois ou si sa durée est plus justement désignée par le nom de
Jéhovah et « celui qui était et qui est a venir » : 1 si la substance de Dieu

n’est pas en tout lieu ou que les Juifs appellent plus justement Lieu Divin®?,

322 Nous translitérons ce terme hébreu. McGuire précise d’ailleurs dans une note de sa traduction anglaise que
Newton I’orthographie mal.

148



c’est-a-dire la substance essentielle a tous les lieux dans lesquels nous nous
trouvons et (pour parler comme [’Apotre) nous vivons, nous mouvons et
sommes®2® ; 2 si Dieu est partout en ce qui concerne le pouvoir et nulle part
[en ce qui concerne] la substance ou si le pouvoir de Dieu subsiste partout
dans la substance divine /comme] dans son sub[strat] propre et n’existe
[nulle part séparée] et n’a [pas de medium] par lequel elle est propagée a
partir de sa substance propre [vers des lieux extérieurs] ; 3 si le lieu lui-
méme et donc [I’omniprésence] de Dieu ont été créés en un temps fini ou si
[Dieu a été partout depuis] [’éternité ; 4 si toutes les propriétes des choses
créées [prouvent ['imperfection, dans la mesure ou] elles sont complétement
étrangeres a Dieu [ou si les créatures participent autant qu’il est possible
aux attributs de Dieu (comme les fruits] a la nature [de [’arbre et I'image a
la ressemblance de [’homme]) et par cette participation tendent a la
perfection et si dans cette mesure Dieu peut étre discerné dans les créatures
les plus parfaites comme en un miroir ; 5 si Dieu le plus parfait est celui qui
a produit des créatures plus imparfaites et en petit nombre ou celui qui en a
produit des plus parfaites et innombrables ; 6 si la puissance du Créateur est
infinie et la possibilité de créer seulement finie ou si la puissance de Dieu
s arréte seulement a ce qui est impossible ; 7 si un petit Dieu remplit
seulement une petite partie trés étroite de [’espace infini avec ce monde
visible qu’il a créé ou si le meilleur et le plus grand Dieu a voulu partout ce

qui est bon <et> a fait partout ce qu’il a voulu.**

Pour plus de clarté et avant d’analyser ce passage, voici ces couples d’alternatives expoSés sous

forme de tableau :

0 | L’éternité de Dieu est « toute en une fois » | L’éternité de Dieu est une durée.
(totum simul).3% Référence 1 : Jéhovah.
Référence 2 : « Celui qui était et qui est a venir »,

« Hobnkaioénkaierkhomenou ».

323 « 1 substantiam Dei locis omnibus praesentem non esse an Jud[ae]os Deum rectius Locum vocasse [Magom]
id est substantiam locis omni[bus] ess[e]ntialem in qua locamur et (ut loquitur Apostolus) vivimus [et mov]emur
& sumus [...]»

324 TL, pp. 190-191. « Deunculum perexiguam infiniti spatii particulam hoc mundo visibili a se condito solummodo
implevisse, an Deum optimum maximum quicquid bonum erat ubique voluisse quicquid voluit ubique fecisse. »
325 McGuire, dans le commentaire de sa traduction anglaise, parle de « frozen present eternity ».

149



Dieu est substantiellement partout.

Dieu est la substance de tous les lieux parce qu’il
est un Lieu Divin.
Référence 3 : Maguom.

Référence 4 : I’ Apébtre.

Dieu est puissant partout et présent

substantiellement nulle part.

Le pouvoir divin appartient immédiatement a la

substance divine et ne peut pas en étre sépare.

Le lieu et donc I’omniprésence de Dieu

sont finis dans le temps.

Le lieu et donc I’omniprésence de Dieu sont

éternels.

La création est imparfaite parce

qu’étrangere a Dieu.

La création participe (participare) autant que
possible aux attributs divins.

Analogie 1 : les fruits et I’arbre.

Analogie 2 : I’'image de I’homme a I’homme.

Le dieu le plus parfait est celui qui créé des

créatures imparfaites et en petit nombre.

Le dieu le plus parfait est celui qui créé des
créatures les plus parfaites possibles et en quantité

innombrable.

La puissance de Dieu est infinie et la

possibilité de créer finie.

La puissance de Dieu est limitée au possible.

Un petit Dieu remplit le petit monde visible

créé dans I’espace infini (infiniti spatii).

Un grand Dieu exerce sa volonté bonne et son

pouvoir créateur partout.

Bien que toutes ces alternatives restent ouvertes dans ce paragraphe et que Newton ne
tranche que dans le suivant, il est clair que ces questions sont en partie rhétoriques et font déja
signe vers les réponses newtoniennes : il s’agit a chaque fois (nous en aurons confirmation lors
de la lecture du §7) des secondes propositions. Newton privilégie celles qui, méme lorsqu’elles
ne sont pas orthodoxes, sont les plus cohérentes. Ce qui nous intéresse dans cette liste, dans le
cadre de notre étude, ce sont les couples qui ont pour objet I’omnipotence et I’omniprésence
divines, a savoir les couples 2, 3 et 7. En outre, Newton utilise plusieurs références plus ou
moins implicites. Nous allons donc tacher de prendre en compte tout cela et d’entrer dans ce

paragraphe, riche et dense.

e Sur I’éternité divine

Alors que « Tempus et Locus » semble de prime abord aborder a la fois la question du
temps et de celle du lieu, nous constatons que la premiére est de moins en moins traitée. Le 85
le montrait déja et ce 86 confirme cette tendance : le couple de propositions concernant

I’éternité divine ne figure pas dans la liste des couples de propositions numérotés. Il vient avant

150



ce qui semble retenir vraiment 1’attention de Newton. Toutefois, il reste que le temps et I’espace
sont tous deux des « affections communes de tous les étres » et qu’ils sont tous deux dans un
rapport singulier a la divinité. De plus, les deux références religieuses que Newton mobilise au
sujet de 1’éternité divine attirent I’attention : peut-étre éclaireront-elles les suivantes d’un jour

nouveau.

Newton évacue la proposition selon laquelle 1’éternité divine serait « totum simul » a la
fois par la brieveté avec laquelle il la présente et par I’accent que les références qu’il convoque
mettent sur 1’autre proposition. Dieu n’est pas éternel « tout en une fois » mais dans la dureée :
il est I’éternité elle-méme, qui se déroule et qui, avec la création du monde, engendre la
temporalité historique. Pour appuyer cette éternité, pour montrer qu’elle n’est pas un temps
mort mais un temps qui dure et excede toute chose créée, Newton en appelle au nom de Jéehovah,
le Dieu dont I’Ancien Testament décrit le Fiat, et il redouble cette référence d’une reprise du

passage fameux de I’ Apocalypse 1:8 :

Eyd eipt 10 Akea xai 0 Q, Aéyel koprog 6 Oedg, 6 dV kai 6 Nv kai O
EpYOUEVOG, O TAVTOKPAT®P.

Je suis I'alpha et I'oméga, dit le Seigneur Dieu, celui qui est, qui était, et qui

vient, le Dominateur souverain.3%

« Celui qui est, qui était, et qui vient » traduit « ho dn kai ho én kai erkhomenou ». Newton
reprend cette expression en grec en juxtaposant tous les mots les uns aux autres, en 6tant les
esprits et en ajoutant une majuscule : ainsi fabrique-t-il ce qui s’apparente & un nom propre,
qu’il accorde au génitif pour suivre la syntaxe de la phrase latine. Dieu est donc
Hobnkaioénkaierkhomenou, le Celui-qui-est-qui-était-et-qui-viendra. Sa substance n’est pas
close sur elle-méme dans une éternité figée, elle s’étire vers I’amont et vers I’aval dans une
éternelle durée. En forgeant un nouveau nom de Dieu, sans doute Newton souhaite-t-il
contribuer a gommer 1’écart qui pourrait exister dans 1’imaginaire collectif entre la substance
de Dieu et ses attributs. L’éternité n’est pas un ajout qui viendrait enrichir la substance divine
et le discours qu’on tient sur elle : elle est intrinséquement liée a la substance divine. Analyser
un objet, en donner les attributs, exposer une idée étape par étape et la verbaliser, tout cela
revient a introduire des virgules temporelles et des écarts conceptuels 1a ou il n’y en a parfois
pas. En parlant de Ho6nkaioénkaierkhomenou, Newton fait preuve face au langage d’une

vigilance et d’une souplesse toutes hébraiques, le tordant afin de le soumettre a sa pensée. Cette

326 hitps://theotex.org/ntgf/apocalypse/apocalypse 1 gf.html

151


https://theotex.org/ntgf/apocalypse/apocalypse_1_gf.html

invention littéraire qui porte sur la relation de Dieu au temps ouvre la série des couples de

propositions qui portent sur la relation de Dieu a sa création, au lieu et & sa propre puissance.

e Sur la présence substantielle de la divinité

Les trois premiers couples de propositions concernent le rapport de Dieu a son attribut

d’omniprésence :

[...] 1 sila substance de Dieu n’est pas en tout lieu ou que les Juifs appellent
plus justement Lieu Divin, ¢ est-a-dire la substance essentielle a tous les lieux
dans lesquels nous nous trouvons et (pour parler comme [’Apétre) nous
vivons, nous mouvons et sommes ; 2 si Dieu est partout en ce qui concerne le
pouvoir et nulle part [en ce qui concerne] la substance ou si le pouvoir de
Dieu subsiste partout dans la substance divine [comme] dans son sub[strat]
propre et n’existe [nulle part séparée] et n’a [pas de medium] par lequel elle
est propagée a partir de sa substance propre [vers des lieux extérieurs] ; 3
si le lieu lui-méme et donc [1’omniprésence] de Dieu ont été créés en un temps

fini ou si [Dieu a été partout depuis] [’éternité |...]

Si Newton valorise bien chacune des secondes propositions de chaque alternative, alors nous
comprenons que, comme il le faisait déja dans le « De Gravitatione », il défend 1’idée d’une
présence divine substantielle. Celle-ci croise la problématique du rapport entre la perfection
divine et I'imperfection des créatures et surtout, pour notre €tude, les questions que pose la
considération du pouvoir divin : Dieu peut-il créer tout en étant transcendant a sa création ?
Peut-il créer la ou il n’est pas ? Utilise-t-il ou a-t-il besoin d’un medium qui le relierait a sa
création s’il s’en tient a distance ? Si oui, s’agit-il de causes occasionnelles ? Et si c’est le cas,
comment éviter d’accorder un statut divin & ces causes si on veut maintenir une divinité unique ?
En revanche, si on ne peut pas dire que Dieu est puissant partout sans dire qu’il est
substantiellement partout, comment déterminer la nature de ce « partout » ? S’agit-il d’un
réceptacle qui contiendrait Dieu en méme temps que les choses ? Si oui, quel rapport entretient-

il alors avec 1’éternité-méme de Dieu ?

Ce n’est que dans le §7 que Newton développera positivement ses idées, mais nous
pouvons d’ores et déja voir qu’il met en avant la doctrine selon laquelle Dieu est omniprésent
de telle sorte que les creatures vivent «en lui » comme dans un lieu. Pourtant, Newton
distinguait clairement dans le §4 1’espace de la divinité. Cela signifie qu’il est en train d’essayer

de penser un certain genre de rapport entre les deux qui n’est ni une relation d’identité, ni une

152



relation d’extériorité essentielle. La difficulté est d’autant plus grande qu’en arriére-plan, il y a
la crainte de 1’équivocité et de 1’accusation d’athéisme : si Dieu est partout au point que nous
sommes en lui, Dieu se confond-t-il avec la nature ? N’est-il pas alors une divinité immanente,
semblable aux figures mythologiques de 1’ Antiquité ou au pneuma stoicien ? Pour éeviter cela
tout en restant fidéle a la lutte des néoplatoniciens de Cambridge contre le nullibisme cartésien,
Newton convoque deux références, qu’il relie 1'une a 1’autre comme si elles revenaient a dire
la méme chose : le Maquom de la mystique juive et la parole de « I’ Apdtre », a savoir de saint

Paul.

Le Maquom, que Luc Peterschmitt traduit par « Lieu Divin » et James McGuire par
« God Place », est la dixiéme et derniére Sephira dans la tradition kabbalistique. Les Sephiroth
sont comme autant de puissances ou de facons d’agir d’un Dieu pourtant unique. Elles
expriment sa vitalité, et chacune d’entre elles se relie aux autres : ainsi sont-elles comme des
moyens de saisir un Dieu dont Dinfinité et 1’incommensurabilité restent in fine

incompréhensibles. Le monde des Sephiroth est, selon Gershom Scholem, un...

. monde de ['unité divine en développement, qui renferme en elle les

archétypes de tout son étre.?’

Cette unité divine exclut autre chose qu’elle-méme et se difracte a travers elle-méme,
c’est-a-dire a travers chaque couple de Sephiroth. Méme s’il faut se garder d’une telle
identification, nous y retrouvons comme un écho de I’émanation néoplatonicienne, dans
laquelle I’ Autre se résorbe dans le Méme.3?® Lors de 1’épisode originel du Tohu-Bohu, le souffle
divin purifie la matiére et crée ce faisant la lumiére, puis 1’obscurité, puis 1’espace et les lettres
« liquides » qui formeront la Torah. Cet espace comme ces lettres ne se solidifient pas. La

création est donc un processus d’émanation de Dieu par le souffle et la lumiére — processus qui

327 Scholem, Gershom G. La Kabbale et sa symbolique, traduction de Jean Boesse, Payot, collection Petite
Bibliotheque Payot, Paris, 1966, p. 119. Plus tt, il explique que : « L’ensemble, ou du moins la partie la plus
essentielle des spéculations et des doctrines kabbalistiques, se rapporte au domaine des émanations divines ou
Sephiroth, par lesquelles se développe la puissance créatrice de Dieu. [...] Pour autant que Dieu se révele
entierement, il le fera par médiation et par le déploiement de cette puissance créatrice qui est sienne. On considére
le Dieu, dont parle la religion, sous un ou plusieurs de ces aspects de son Etre, ol les kabbalistes voyaient mes
différents degrés du processus de 1’émanation divine. C’est ce monde qu’ils considérent comme le monde des
Sephiroth, et qui embrasse ce que les philosophes et les théologiens ont appelé le monde des attributs divins, mais
qui apparait cependant aux mystiques comme la vie divine elle-méme, pour autant qu’elle se rapporte a la création.
[...] cette vie n’est pas en soi quelque chose de détaché de la divinité, subordonné a elle ; ¢’est plutot la révélation
de cette racine obscure, dont on ne peut rien dire puisqu’elle n’apparait jamais, pas méme symboliquement, et que
les kabbalistes appelérent En-Sof, I’Infini. », p. 48.

328 Alinsi pouvons-nous peut-étre comprendre cette formule du commentaire de la Genése dans le Zohar : « Une
flamme obscure jaillit du frémissement de I’Infini, dans I’enfermement de son enfermement. », tome I, traduction
et avant-propos par Charles Mopsik, Verdier, collection Les Dix Paroles, 1981, p.93.

153



ne se fige pas en un temps mort et clos sur lui-méme. Ainsi n’y a-t-il pas, dans la tradition juive,
de sacrifice du sensible qui laisserait toute sa place a I’intelligible, mais une circulation
permanente entre le monde créé — le royaume d’en-bas — et le Dieu créateur — le royaume d’en-
haut.

Cette circulation est rendue manifeste par I’interdépendance des Sephiroth, qui peuvent
étre identifiées, comme le propose Charles Mopsik, aux membres d’'un méme organisme qui
communiqueraient par des canaux. La premiere Sephira, Keter, est coextensive a la divinité
infinie ; a partir d’elle se déploient les neuves autres émanations comme les antennes d’une
sauterelle.®?® Charles Mopsik encourage a la prudence, rappelant que le Zohar est un recueil de
textes religieux qui met de c6té les questions proprement conceptuelles que nous pourrions

désirer lui poser :

[...] le Zohar nous propose une vision de la vie intime de la divinité, ou Sa
génerosité sans borne, tout exces, se contracte dans les dix mesures par ou
elle passe, elle les emplit de son épanchement, de ses influx, jusqu’a ce
quelles débordent a leur tour dans la sefira inférieure. Les sefirot sont-elles
alors la substance méme de la Divinité (atsamot) ou bien plut6t de simples
réceptacles, des outils (kélim) ? [...] le Zohar ne semble pas s étre intéressé
a cette question, qui provient probablement de milieux aristotélisants. Dans
le Zohar, elles sont la divinité et la divinité est déployee en elles. Comme le
disait rabbi Azriel de Gérone, «elles sont la force sans limite dans la

limite ».3%0

La derniére Sephira, appelée Maquom ou Malhouth, désigne Dieu en tant qu’il habite le monde.
Comme les précédentes, elle ne doit pas étre congue comme une expression limitée et dégradée
de la divinité infinie, mais comme un lieu de son exces. Elle est la plus étudiée dans le Zohar,
sans doute parce qu’elle renvoie a une réflexion sur I’appartenance au lieu, chére au peuple
exilé qui la pense. Elle est le Régne, I’Espace ou le Lieu Divin — Lieu Divin auquel Newton fait

référence dans « Tempus et Locus ». Mais pourquoi ?

I serait précipité d’en conclure que Newton aurait eu de véritables affinités avec

I’herméneutique kabbalistique. Le X VII® siécle est une époque troublée tant sur le plan politique

329 C’est une image qu’on lit dans le Zohar, tome I, 35b, p. 196.
330 Op.cit., Introduction, pp. 7-34. Cette citation se trouve a la page 23.

154



que religieux et il voit la naissance de courants messianiques nombreux et divers.®¥ Le
millénarisme suscite un certain engouement en Europe de 1’Ouest, tout particuliérement dans
les cercles protestants et dans la communauté juive. S’y intéressent plus ou moins des
philosophes, des théologiens ou encore des alchimistes. La figure de Christian Knorr von
Rosenroth est représentative de ces convergences : a I’origine luthérien, il s’enthousiasme pour
la mystique juive et publie entre 1677 et 1684 la Kabbala denudata, un recueil de textes (dont
le Zohar) qu’il traduit en latin. Comme I’explique Lucie Kaennel*®, il fréquente et se lie
d’amiti¢ avec des alchimistes, en particulier avec Van Helmont, et rencontre également Henry
More avec qui il partage la croyance dans une prisca theologia. Sa personne et son ceuvre, qui
suscitent autant I’inquiétude que I’intérét, sont donc connues au Royaume Uni. Il est donc
vraisemblable que Newton en ait eu connaissance, d’autant qu’il se plonge dans la littérature
patristique et rédige ses premiers manuscrits théologiques a 1’époque de la publication de la
Kabbala denudata. Dés lors il n’est pas étonnant qu’il reconnaisse dans la notion de Maquom
quelque chose de ressemblant a sa conception de 1’espace absolu et de I’omniprésence divine.
Le fait qu’il ne fasse pas vraiment référence au systéme des Sephiroth, ou qu’il ne glose pas
davantage au sujet du Maquom, montre bien que pour Newton toutes les traditions et les
pensées, dans ce qu’elles auraient de non-corrompu, convergeraient vers une vérité unique et

originelle.

Nous le disions plus haut, il juxtapose immédiatement cette référence kabbalistique a
« la parole de I’Apotre ». Il y a fort a penser qu’il s’agit de saint Paul, et de son discours sur

I’ Aéropage dans les Actes des Apotres, 17, 24-28 :

Le Dieu qui a fait le monde et tout ce qui s'y trouve, lui, le Seigneur du ciel
et de la terre, n'habite pas dans des temples faits de main d’homme. Il n'est
pas non plus servi par des mains humaines, comme s'il avait besoin de quoi
que ce soit, lui qui donne a tous vie, souffle et toutes choses. Si d'un principe
unique il a fait tout le genre humain pour qu'il habite sur toute la face de la
terre ; s'il a fixé des temps déterminés et les limites de I'habitat des hommes,

c'était afin qu'ils cherchent la divinité pour I'atteindre, si possible, comme a

331 Grisel, Pierre (sous la dir.). Réceptions de la cabale, Editions de I’Eclat, Bibliothéque des fondations, Paris,
2007, en particulier les articles de Jean Baumgarten, « La popularisation de la cabale » (pp. 127-159) et de Moshe
Idel, « Les renaissances culturelles européennes et la mystique juive » (pp. 11-55), qui offrent un panorama général
de ces problématiques a I’époque.

332 Kaennel, Lucie. « Protestantisme et cabale : chronique d’un mésamour », Ibid., pp. 183-210.

155



tatons et la trouver ; aussi bien n'est-elle pas loin de chacun de nous. C'est

en elle en effet que nous avons la vie, le mouvement et I'étre. 333

C’est la dernicre phrase de cet extrait qui recoupe 1’idée selon laquelle Dieu serait la substance
de tous les lieux. Une variante de cette idee se trouve dans la Premiére Epitre aux Corinthiens

15, 28, qui dit de Dieu qu’il se trouve en toutes « ChoSes ».

Avant de poursuivre plus loin I’analyse de cette référence, il est important de remarquer
que Newton utilise ces deux mémes références conjointes dans les scholies dites « classiques ».
Ces scholies sont des annotations que Newton pensait ajouter aux propositions 4 a 9 du livre 111
des Principes mathématiques de la philosophie naturelle : nous en trouvons une variante dans
le méme lot, le numéro 3965, dans lequel est compris « Tempus et Locus ». James McGuire et
de Piyo Rattansi ont recoupé les différentes variantes de ces scholies et ont démontré qu’il est
trés probable que Newton les ait écrites au tout début des années 1690.33 Richard Westfall cite

le folio 269, qui nous intéresse ici tout particulierement :

[...] ces Anciens qui comprenaient correctement la philosophie mystique
enseignaient qu 'un certain esprit infini parcourt l’espace entier et contient et
vivifie le monde universel ; et cet esprit supréme était leur divinité, selon le
Poete cité par I’Apotre : en lui nous vivons et nous mouvons et avons notre

&tre. Ainsi le Dieu omniprésent est reconnu et par les juifs nommé Lieu.3%®

La doctrine de la prisca sapientia est explicitement lisible et, si cela était encore nécessaire, se
confirme lorsque Newton va jusqu’a affirmer que les Anciens connaissaient déja 1’existence de

la force gravitationnelle et le fait que Dieu en serait la cause directe. Nous apprenons cela dans

333 On retrouve une formulation semblable dans Jean, 1, 3-4 : « Quod factum est in ipso vita erat. ».

334 McGuire, James E. et Rattansi, Piyo M. Newton et la fl(ite de Pan, traduction par Alexandre Minski, Editions
Allia, Paris, 2015 : « On est aujourd’hui certains que Fatio de Duillier et Gregory ont eu accés a ces scholies.
Gregory, dans ses notes sur les Principia, les reproduit dans leur intégralité et les présente dans un ordre
systématique. Newton les a vraisemblablement rédigés entre 1690 et 1694 (année du long séjour de Gregory a
Cambridge), en tout cas avant 1697 (date de la derniére note de Gregory). » (p. 10, note 10). Les deux chercheurs
ajoutent plus loin : « Dans la mesure ol aucune édition définitive des Principia, qui comprendrait ces annotations,
n’a jamais été publiée, on peut raisonnablement supposer que Newton considérait ces théses comme trop
spéculatives ou peu compatibles avec la méthode inductive de la philosophie naturelle pour étre publiées.
Cependant, ces réflexions ne furent pas complétement conservées sous le boisseau. Newton autorisa par exemple
David Gregory a en faire un usage extensif dans la longue préface historique de son Astronomia Physicae et
Geometricae Elementa (1702), sans 1’autoriser toutefois a les lui attribuer. Elles furent également mises a
disposition de MacLaurin pour ses travaux plus tardifs. Surtout, la thése centrale des scholies apparait, de maniére
plus ou moins explicite, dans d’importants passages de ses deux ouvrages scientifiques majeurs, 1’Optique et les
Principia [...]. », pp. 43-44.

335 Westfall, Richard. Newton, Op.cit., pp. 552-553.

156



une lettre dubitative que Fatio de Dullier, I’'un des rares amis proches de Newton, écrit a

Huygens le 5 février 1692 :

Monsieur Newton fait bien de |’honneur aux Pythagoriciens de croire qu’ils
aient esté assez bons geometres pour trouver de pareilles demonstrations a
celles qu’il a données touchant les Orbes Elliptiques des Planetes. Pour moy
J ay de la peine a croire qu’ils ayent seulement connu le mouvement de Mars,

Jupiter, et Saturne autour du Soleil, et la proportion de leurs cercles [...].3%

Mais ce n’est pas seulement aux « Pythagoriciens » que pense Newton. Dans les folios 640r et
640v, il cite Leucippe et Démocrite, Anaximandre et Héraclite ainsi qu’Epicure puis Lucréce,
dont il retranscrit plusieurs lignes, a savoir un passage du livre I sur I’existence du vide (640r)

et des vers du livre Il sur les objets qui paraissent croitre naturellement (640v).

™= %
’

P fedl.
)qt" 4.1 n.
I ‘f"7" ke n guk A l“"v‘t
pomad WA W*
g
-

Lint: L, 939,

Extrait du feuillet 640r, lot Portsmouth numéro 3965, Bibliothéque de Cambridge.

Il semble clair que ces passages syncrétiques, mélant des textes religieux et des textes
philosophiques et citant directement le De rerum natura de Lucrece, ont été motivées par la
lecture du grand livre érudit de Ralph Cudworth, The True Intellectual System of the Universe.
C’est ce que supposent James McGuire et Piyo Rattansi au sujet des scholies classiques ; mais

comme elles furent écrites a la méme période que « Tempus et Locus », il est trés probable que

33 Correspondence of Isaac Newton, volume 111, Op.cit., pp. 196-197.

157



ce manuscrit porte également la trace de cette lecture.®*” The True Intellectual System of the
Universe est publié en 1678 et Cudworth utilise fréqguemment les théses atomistes anciennes
pour rendre compte des lois de composition et de mouvements des corps.33 Si on peut trouver
« du bon » dans I’atomisme, et ce malgré le fait qu’il ouvre la porte a 1’athéisme, c’est que,
explique Cudworth, il faisait partie a I’origine d’une doctrine qui admettait également
I’existence d’entités intelligibles et immatérielles. 1l y aurait eu une scission malheureuse, qui
aurait eu pour conséquence d’opposer le matérialisme atomiste d’un coté, et le platonisme et
les différentes philosophies idéalistes de 1’autre coté. Compte tenu de cette croyance sur laquelle
Cudworth fonde sa philosophie, il n’est donc pas insensé, et il est méme trés cohérent, de
prendre les atomistes au sérieux et de tacher de les (ré)concilier avec les théses platoniciennes
et, en vérité selon lui, chrétiennes.®*® Avant de poursuivre plus loin et de voir dans quelle mesure
Newton reprend certaines des idées, ou en tous cas des références, de son contemporain a
Cambridge, il faut tout de méme garder a I’esprit que sur au moins deux points, leurs pensées
sont irréconciliables. Premierement, Cudworth souscrit sans réserve a la doctrine de la Triniteé,
essayant par exemple de la retrouver dans les hypostases plotiniennes. Deuxiemement, il
développe la thése de la « Nature Plastique » : Dieu utiliserait des « natures plastiques »
immatérielles unies a la matiére pour la faire se mouvoir. Bien que Cudworth insiste pour ne
pas en faire une cause véritablement efficiente, cette Nature Plastique s’apparente a une cause
occasionnelle. Il n’y a rien de tel chez Newton, qui non seulement est antitrinitariste mais qui,
aussi et conséquemment, refuse que Dieu puisse déléguer son pouvoir a une entité qui

ressemblerait & quelque chose comme une dme du monde.3*® En-dehors de ces deux points —

337 Nous renvoyons aux notes de lecture de Newton, « Out of Cudworth », retranscrites sur le site du Newton’s
Project : http://www.newtonproject.ox.ac.uk/view/texts/normalized/ THEM00118.

338 11 y a assez peu d’études sur la philosophie de Ralph Cudworth. L’ouvrage le plus approfondi est celui de John
Arthur Passmore, Ralph Curdworth : an interpretation, Cambridge University Press, Royaume-Uni, 1951. Au
sujet du rapport de Cudworth a I’atomisme, voir en particulier les pages 20-22 du chapitre II. Sur ’'usage par
Cudworth de I’atomisme, Jean Jacquot écrit : « La physique atomiste présente un grand avantage a ses yeux : elle
rend le monde corporel intelligible alors que la doctrine des formes et des qualités sensibles ne nous offre que des
pseudo-explications. Ainsi nos sens ne percoivent pas des qualités qui seraient inhérentes aux objets, ceux-ci
exercent sur nos organes une action qu’on peut expliquer dans les termes du mécanisme, en recourant aux seules
notions de mouvement et d’étendue. », dans « Le Platonisme de Ralph Cudworth », Revue Philosophique de la
France et de ’étranger, volume 154, 1964, p. 32.

339 Jean-Louis Breteau, « Fécondité et limites de la réception du platonisme en Angleterre au XVI1¢ siécle : le cas
des platoniciens de Cambridge », XVII-XVIII. Revue de la Société d’études anglo-américaines des XVI1¢ et XVIII®
siécles, volume 60, n°1, 2005, pp. 99-119 ; « Inlassable quéte du méme ou double inconstance ? Le platonisme
chrétien de Cudworth et de More », XVI-XVIII. Revue de la Société d’études anglo-américaines des XVII¢ et
XVIII¢ siecles, volume 33, n°1, 1991, pp. 93-109.

340 Curdworth, Ralph. The True Intellectual System of the Universe, Faksimile-Neudruck der Ausgabe von London
1678, Friedrich Frommann Verlag, Stuttgart-Bad Cannstatt, 1964. Cudworth présente sa doctrine de la Nature
Plastique dans le chapitre 3 du livre I, et en particulier dans le 837, pp. 148-151. Voir également Gerald R. Cragg,
The Cambridge Platonists, A library of protestant thought, Oxford University Press, New-York, 1968, pp. 237-
251.

158


http://www.newtonproject.ox.ac.uk/view/texts/normalized/THEM00118

majeurs — de divergence, The True Intellectual System of the Universe marque selon toute
¢vidence I’esprit de Newton : il le rejoint en ce qu’il croit également dans une sagesse primitive
qui réunirait une physique atomiste et une métaphysique fondeée sur une divinité
immatérielle.>** Le point le plus révélateur quant au lien que nous sommes en train d’établir
entre « Tempus et Locus » et les scholies classiques, se trouve aux chapitres 4 et 5 de 1’ouvrage
de Cudworth. Tout d’abord, apres avoir déja fait plusieurs fois référence a Démocrite, Leucippe

et Epicure, Cudworth cite directement les vers 1101 a 1104 du livre Il du poéme de Lucréece :

Quis regere Immensi summam, Quighabere Profundi
Indu manu validas potis est moderanter habenas ?
Quis pariter caelos omnes convertere, & omnes
Ignitus aetherus terras suffire feraces ?
Omnibus ing ; locis esse omni tempore praesto 2342
Un peu plus loin, dans le chapitre 5, Cudworth cite les Actes des Apdtres en note du passage

suivant :

But in the whole World it is either God himself, Originally impressing a
certain Quantity of Motions upon the Matter of the Universe, and constantly
conserving the same, according to that of the Scripture, In him we Live &
Move (en note : « Act.17.28 ») [...]3*

Il s’agit trés exactement du passage dont nous parlions plus haut, et cela recoupe ce que Newton
écrit dans le 86 du manuscrit et dans les scholies classiques. Bien sir, ce passage est trés connu
et Newton est un grand connaisseur de la littérature patristique par ailleurs ; mais il n’en
demeure pas moins que les quelques années qui séparent la publication du livre de son collegue
a Trinity College et I’écriture de « Tempus et Locus », ainsi que le fait qu’ils citent tous deux
les mémes références dans une perspective syncrétique, conduisent a conclure que Newton a
tiré un enseignement certain de cet ouvrage. Si nous en poursuivons la lecture, nous découvrons

un autre passage intéressant. Dans la seconde partie du chapitre 5, Cudworth fait référence a la

341 « And this System of Philosophy, thus consisting of the Doctrine of Incorporeal Substance (whereof God is the
Head) together with the Atomical and Mechanical Physiology, seems to have been the only Genuine, Perfect, and
Complete. », lit-on dans The True Intellectual System of the Universe, livre I, chapitre I, 840, Ibid., p. 51.

342 |bid., livre 1, chapitre 4, 8§10, pp. 207-208. Cudworth modifie légérement la ponctuation de la citation, traduite
ainsi par Alfred Ernout : « [...] qui donc pourrait régir I’ensemble de cette immensité ; qui pourrait tenir d’une
main assez ferme les fortes rénes capables de gouverner ’infini ? Qui donc pourrait faire tourner de concert tous
les cieux, échauffer des feux de 1’éther toutes les terres fertilisées, en tous lieux, en tout temps se trouver toujours
prét[...]? », dans I’édition Les Belles Lettres, collection « Les classiques en poche », édition bilingue, Paris, 2009,
pp. 166-167.

343 Ibid., pp. 668-669.

159



doctrine gassendienne de 1’espace. Apres 1’avoir rappelée, il la discute et affirme alors que

I’espace ne peut étre I’extension de rien (Nothing) ou 1’affection de rien :

We conclude therefore that from this very Hypothesis of the Democritick and
Epicurean Atheists, that Space is a Nature distinct from Body and Positively
Infinite, it follows undeniably, that there must be some Incorporeal
Substance, whose Affection its Extension is; and because there can be
nothing Infinite, but only the Deity, that it is the Infinite Extension of an
Incorporeal Deity ; just as some Learned Theists and Incorporealists have

asserted.3*

La catégorisation de 1’espace comme affection renvoie donc a celle que propose Newton depuis
le « De Gravitatione ». Le fait que les deux hommes aient pu discuter entre eux de leur lecture
de Gassendi est fort probable. Toujours est-il que si les commentateurs précédents ont bien
montré les liens entre Henry More et Isaac Newton, les liens entre Ralph Cudworth et Isaac
Newton sont moins mis en avant alors qu’ils existent bel et bien et sont peut-&tre plus étroits
que nous ne pourrions le croire. Cudworth, bien que peu connu de nos jours, était certes
tributaire de la Renaissance italienne, mais il était aussi partie prenante de la philosophie de son
temps : membre de la Royal Society, lecteur de Copernic, Galilée, Tycho Brahe, Spinoza ou
encore Boyle, il s’intéressait de prés aux travaux de Newton.3*® Nous ne pensons pas pécher
par exces en supposant méme que le rapport entre la philosophie de Cudworth, en particulier

au sujet de I’espace, est plus proche de celle de Newton que ne 1’est celle de More.

Nous venons de relier plusieurs tableaux ensemble, essayons d’y voir plus clair
maintenant. D’une part, nous avons commencé a voir I’importance de I’ouvrage principal de
Cudworth pour Newton : nous y trouvons des références communes, assemblées en vue de
défendre la méme doctrine de I’existence d’une prisca sapientia. Ces références (pour 1’heure

au Maquom de la tradition ésotérique juive, a la formule de saint Paul du Livre des Actes et a

34 1bid., pp. 769-770.

345 C’est donc dans la ligne interprétative de Passmore que nous situons notre propos, ce dernier insistant que le
fait que « Cudworth was a philosopher more than ordinarily alive to the philosophical and scientific tendencies
of his own period. Certain of them he resisted, sometimes in a manner which was to exert considerable influence
on the direction of thought in the centuries that followed, sometimes, admittedly, with pedantry and
incomprehension. With certain others of these tendencies he sympathized, particularly with Cartesianism, no doubt
partly because Descartes himself wrote within an established tradition (for all that he liked to pretend to the
contrary), but partly also because Cudworth was sympathetic to the anti-scholastic tendencies of the seventeenth-
century revolution. It is significant that Cudworth seldom makes a direct reference (except as a contemptuous
aside) to scholastic teaching. So far, at least, he participated in the seventeenth-century philosophical ‘New
Thought’. », Ralph Cudworth : an Interpretation, Op.cit., p. 12.

160



Lucrece, auquel sont repris des réflexions sur le vide et les atomes détournées en vue de
légitimer I’existence d’un Dieu immatériel comme cause premicre du mouvement de la matiere)
— ces références se trouvent dans « Tempus et Locus » et dans les scholies classiques que
Newton avait prévu au début d’ajouter aux Principes mathématiques de la philosophie
naturelle. Elles concourent toutes trois a défendre une certaine conception de I’omniprésence
divine. Il y a un Lieu Divin, qui est le lieu de Dieu et qui réunit I’ensemble des lieux dans
lesquelles sont les choses et qui sont leur affection commune. Dés lors, Dieu est, pour reprendre
les mots du 86 de « Tempus et Locus », « la substance essentielle a tous les lieux dans lesquels
nous nous trouvons et [...] nous vivons, nous mouvons et sommes ». La divinité newtonienne,
tout en étant distincte du lieu ou de I’espace, n’en est pas moins trés fortement liée a lui, de
sorte qu’il n’est pas possible de lire la définition de 1’espace absolu et du lieu absolu dans le
scholie des Définitions des Principes mathématiques de la philosophie naturelle sans y voir

une invitation a pénétrer dans la pensée métaphysico-théologique de Newton.

La nature de cette omniprésence se laisse deviner dans le deuxiéme couple de

propositions théologiques. Il s’agit de se demander, en recherchant la plus grande logique :

... 81 Dieu est partout en ce qui concerne le pouvoir et nulle part [en ce qui
concerne] la substance ou si le pouvoir de Dieu subsiste partout dans la
substance divine [comme] dans son sub[strat] propre et n’existe [nulle part
séparée] et n’a [pas de medium] par lequel elle est propagée a partir de sa

substance propre [vers des lieux extérieurs]

Autrement dit, pouvons-nous dissocier la substance divine du pouvoir divin, et admettre que
Dieu puisse étre présent dans le monde sans étre substantiellement quelque chose ? Ce
questionnement est ancien et en vérité consubstantiel a une théologie qui doit tenir ensemble la
transcendance d’une divinité immatérielle qui a créé le monde ex nihilo et sa présence au
monde, telle qu’elle est décrite par les Ecritures. Luisa Valente, dans un article qui cherche a
dresser une classification des positions doctrinales que cela engendre, montre ce qu’il en est au
XI1I¢ siécle.3*® Elle propose trois classifications, chacune fondée sur un critére, et que nous
résumons ici. Le premier critére est celui du recours, ou non, a des explications rationnelles :

les théologiens qui visent la plus grande cohérence philosophique possible sont alors amenés a

346 valente, Luisa. « Deus est ubique, ergo alicubi ? Ubiquité et présence de Dieu dans le monde au XII siécle »,
in Lieu, espace, mouvement : physique, métaphysique et cosmologie (XIIe-XVI® siécles), Actes du colloque
international des 12-14 mars 2015, Université de Fribourg, Fédération Internationale des Instituts d’Etudes
Médiévales, Textes et Etudes du Moyen Age, n°86, Rome, 2017, pp. 17-38.

161



défendre les theses les plus audacieuses, tandis que ceux qui se reposent entierement sur la foi
affirment qu’il n’est pas possible d’expliquer de quelle maniére, sous quelle modalité, Dieu est
partout. Le deuxiéme critére qu’elle propose est celui de I’interprétation du dogme « Deus est
ubique ». La premiére stratégie générale adoptée consiste a le lire au sens figuré, a insister sur
le pouvoir causal divin et a ainsi défendre 1’idée que Dieu est dans les choses potentialiter. La
deuxieme stratégie consiste a prendre cette formule de fagon figurée et de facon littérale et a
affirmer que Dieu est présent comme cause et substantiellement. La troisiéme stratégie est celle
du choix d’une lecture uniquement littérale, qui conduit en derniére instance a identifier Dieu,
les choses et les lieux — Dieu pouvant étre dit « dans » les choses parce qu’il serait toute chose.
Le dernier critére que Luisa Valente met en avant est celui de I’interprétation du rapport a la
« circonscriptibilité » de Dieu : il y a ceux pour qui étre dans un lieu, ¢’est étre circonscrit et
donc, matériel. Or, puisque Dieu est immatériel, il ne peut étre circonscrit et n’est donc pas a
proprement parler dans un lieu. Il y a ensuite ceux qui affirment qu’étre dans un lieu n’implique
pas nécessairement le fait d’étre circonscrit, et qu’en ce sens Dieu est présent sans étre quelque
part. Enfin, les plus audacieux, tel qu’ Amaury de Béne par exemple, partent du méme axiome

que les premiers et en déduisent que Dieu est dans un lieu en tant qu’il est corporel.

Si nous reprenons la triple classification de Luisa Valente et que nous I’appliquons a
Newton, que se passe-t-il ? Par rapport au premier critére, la position newtonienne renvoie au
groupe de ceux qui visent une cohérence philosophique, dans la mesure ou Newton refuse les
mysteéres inexplicables et fait primer la rationalité en toutes choses, y compris dans son
interprétation des Ecritures. Par rapport au deuxieme critére, la position newtonienne appartient
a la stratégie numéro 2, qui affirme que Dieu est dans le monde potentialiter et per essentiam.
Enfin, par rapport au troisieme critére, Newton souscrit a la deuxiéme conclusion : Dieu est
bien dans un présent mais sans étre circonscrit, parce que la premiére proposition n’implique
pas nécessairement la seconde. Toutefois, il modifie 1égérement ce raisonnement en supposant
I’existence d’un espace absolu, qui s’avére €tre un lieu absolu. Le Dieu de Newton est donc
bien dans un lieu, mais comme celui-ci est infini et comme Dieu est immatériel, il ne peut pas

étre situé relativement a des lieux ou il ne serait pas.

Critere 1 Critere 2 Critere 3

162



Il faut chercher a fournir une

Il faut interpréter le dogme

omnipotence et par son

essence.

Etre dans un lieu n’implique

circonscrit. De plus, ce lieu

c

o . . . . , . .
g explication rationnelle de la | « Deus est ubique » au sens | pas nécessairement le fait
(<3} - - 7 - ™ . . .

Z | présence de Dieu au monde. figuré et au sens propre : Dieu | d’étre circonscrit. Dieu est
3 , . A
c est présent au monde par son | dans un lieu sans étre
o

=

'S

o

a

est absolu et infini.

Nous remarquons que dans ce deuxiéme couple de propositions théologiques, il est en
outre question de la nécessité d’un medium. Le fait que Newton refuse 1’existence d’une anima
mundi et adhére a I’unicité radicale de la divinité conduisent a penser que c’est bien en faveur

de la seconde proposition du couple que Newton se positionne.

Cette proposition doit étre mise en parallele avec le troisieme couple :

3 si le lieu lui-méme et donc [I’omniprésence] de Dieu ont été créés en un

temps fini ou si [Dieu a été partout depuis] [’éternité |...]

Nous nous doutons, compte tenu de ce que nous avons déja vu, que Newton souscrit a
la seconde alternative, ¢’est-a-dire a I’éternité du lieu. Ce qui attire toutefois 1’attention ici, ¢’est
le lien logique qui est posé entre le lieu et ’omniprésence divine : « et donc ». Qu’est-ce a dire ?
Il apparait clairement que 1’effort de conceptualisation de ’espace, en marge des catégories
aristotéliciennes, que Newton amorce dés I’écriture du « De Gravitatione » entretient un rapport
profond avec sa réflexion sur la nature divine. En arriere-plan, il y a certes la crainte du
nullibisme et de I’athéisme qu’il hérite d’Henry More et de Ralph Cudworth, mais il serait
rapide d’en conclure que ce serait la seule raison pour laquelle ces deux réflexions seraient
conduites en paralléle I’une de 1’autre. La deuxiéme raison renvoie aux déterminations de
I’espace, qui recoupent celles de la divinité : éternel, infini, incréé€, ne se réduisant pas a n’étre
qu’un attribut des seuls corps, I’espace newtonien flirte avec le statut divin. Tacher de le penser
tout en caractérisant du mieux possible la substance divine, ¢’est maintenir un écart entre eux.
Mais plus fondamentalement, nous voyons que Newton s’astreint a ne pas séparer — Sinon dans
ses ceuvres publiées, du moins dans ses recherches privées — la physique, les mathématiques et
la métaphysique. Le lien entre les objets d’é¢tude que sont 1’espace, composé de points
immatériels et indivisibles et pourtant réceptacle des corps tangibles, et Dieu, cause premiere
et étendue potentiellement et substantiellement partout, renvoie au lien entre les disciplines.

C’est la raison pour laquelle une vision strictement positiviste de la philosophie newtonienne

163



manque sa cible ; et ¢’est aussi la raison pour laquelle le golt pour le mystere métaphysique qui
nuancerait le travail de physicien et d’alchimiste du savant n’aurait que peu de valeur en lui-
méme. Le Dieu newtonien est la cause premiére et continlment présente du monde créé : il est
la cl¢ de voute du systéme, de sorte qu’une pensée de I’espace ou du lieu ne peut que lui étre
reliée. Nous ne pensons pas que Newton fasse preuve d’un « souci systématique » en cherchant
a donner une cohérence a ses différentes recherches comme s’il appliquait un vernis sur du bois
brut. Nous croyons que cette cohérence est le fondement-méme de ses recherches, qu’elles ne
peuvent se concevoir indépendamment les unes des autres. C’est pourquoi le concept d’espace
renvoic immédiatement a 1’attribut divin d’omniprésence, tout particulierement en outre a un
moment de sa vie ou Newton s’intéresse de pres aux textes religieux, y lisant la confirmation
de la légitimité de I’arianisme et y trouvant la matiére de ses propres écrits théologiques. Le
Dieu newtonien est « le plus grand Dieu », pour reprendre les mots du septieme couple de
propositions. Il est grand en tant qu’il est omnipotent, mais cette omnipotence n’a de sens que
par son omniprésence. Il est donc grand au sens ou il est, dans toute son infinité, partout la ou
il y a des astres et ou il y a du vide. Pour autant, il n’est pas dans les choses elles-mémes et reste
donc tout a fait transcendant. Fondamentalement présent, il se laisse approcher par 1’¢tude de

la nature sans jamais étre saisi.

b. ... ala définition de Dieu

Si le 86 en appelle a la raison des théologiens qui le liraient, en les poussant a reprendre
a nouveaux frais les anciennes questions sur le rapport de Dieu au monde créé et a I’espace, le

87 présente la réponse explicite de Newton :

§7. L’idée la plus parfaite de Dieu est qu’il est une substance une, simple,
indivisible, vive et vivifiante, existant néecessairement partout et toujours,
comprenant parfaitement toute chose, voulant librement le bien, produisant
par sa volonté toutes les choses possibles et contenant en elle toutes les autres
substances en tant que principe sous-jacent et lieu ; une substance qui par sa
présence discerne et régit toutes les choses de méme que la partie pensante
de [’homme sent les especes des choses apportées dans le cerveau et par la
régit son propre corps ; qui peut amener toutes les choses possibles a agir,
qui fait librement les choses qui sont les meilleures et les plus conformes a la
raison et que ni l’erreur ni le destin aveugle ne peuvent conduire a agir

autrement. Telle est ['idée d’un étre absolument parfait et une conception

164



plus compliquée ne rend pas la Déité plus parfaite mais la rend plutot

suspecte et ['exclut de la nature des choses.®"

Nous Yy lisons les attributs que nous avons déja rencontrés — unité, simplicite, indivisibilité —
avec une insistance sur la dimension féconde de la divinité, qui est vivante et vivifiante (viva et
vivifica) a la fois. Cette conception se veut simple, ressemblante en cela a I’objet trés simple
qu’est son objet. C’est le rapport de la divinité aux choses et a I’espace que ce passage éclaire
davantage : Dieu est une substance qui « cont[ient] en elle toutes les autres substances en tant
que principe sous-jacent et lieu ». Il est d’abord apparenté a un réceptacle mais c’est une idée
qui ne peut pas dire ce qu’il est : un réceptacle a des bords tandis que ce Dieu est infini. Il serait
donc un contenant illimité, semblable a une piece dont les murs s’éloigneraient ou
disparaitraient progressivement a mesure qu’on chercherait a les atteindre. Cette contenance est
identifiée alors au statut de « principe sous-jacent » : Dieu « contient » toutes les choses au sens
ou il en est le substrat et leur permet d’exister. Ce faisant, il est désigné comme étant leur

« lieu ». Newton n’est-il pas en train de se contredire lui-méme en identifiant Dieu et I’espace ?

Si nous regardons le texte plus en détail, nous pouvons alors remarquer que Newton ne
parle pas de Dieu lui-méme, mais de la conception ou de 1’idée « la plus parfaite » que nous
pouvons en avoir. Le §7 est donc moins un discours sur Dieu qu’un discours sur la maniére
dont nous pouvons le penser. A partir de 1a, Dieu n’est pas a proprement parler le contenant, le
principe sous-jacent et le lieu de toutes les choses : ces statuts ou ces dénominations sont celles
que nous lui conférons. Ce sont les idées et les mots qui permettent le plus de s’approcher de
ce qu’est Dieu alors que nous sommes des créatures finies et faillibles. Autrement dit, pour
nous, Dieu est le contenant, le principe sous-jacent et le lieu de toutes les choses. Pour nous il
ressemble a 1’espace ou bien il est I’espace ; mais en lui-méme il s’en distingue puisque
contrairement a lui, I’espace n’est pas une substance et n’est pas parfait en-dehors de son propre
genre. Souvenons-nous, Newton s’adressait au début du §6 aux théologiens en leur parlant de
I’importance de mettre en avant une conception rigoureuse et conséquente de la divinité. Cette

conception, claire et distincte, doit avoir pour but de contrebalancer le goQt des étres humains

37 TL, p. 191. « Perfectissima Dei Idea est ut sit substantia una, simplex, indivisibilis, viva et vivifica, ubique
semper necessario existens, summe intelligens omnia, libere volens bona, voluntate efficiens possibilia, et
substantias omnes alias in se continens tanquam eorum principium substans & locus ; substantia quae per
praesentiam suam cernit et regit omnia sicut hominis pars cogitans sentit species rerum in cerebrum delatas et
illinc regit corpus proprium ; quaeque possibilia omnia semper et ubique in actum deducere potest, liberime agit
quae optima & rationi maxime consentanea sunt, et errore vel fato caeco adduci non potest ut aliter agat. Haec
est Idea entis summe perfecti et conceptus durior Deitatem minime perficiet sed suspectam potius reddet et
excludet e rerum natura. »

165



pour le mystére et ’opacité. La réflexion théologique devrait donc enfanter un discours
religieux qui évacue la superstition et I’irrationalité, qui purifie la croyance des fideles. 11 s’agit
de passer des idées aux paroles, et d’agir en pratique sur les idées de tout un chacun. Or, ces
mots ne peuvent pas renvoyer a ce qu’est une divinité qui les excede, qu’il est impossible
d’enfermer dans un langage limité et souvent métaphorique. Au niveau de la réflexion
théologique, Newton distingue Dieu de 1’espace, mais au niveau du discours religieux, il admet
ici qu’on puisse présenter — et ¢’est le mieux qu’on puisse faire — Dieu comme étant le lieu de
toutes les choses. C’est ainsi, comprenons-nous maintenant, que s’exprime saint Paul, et non
pas parce qu’il renouerait avec une croyance paienne qui voit la divinité dans la nature, mais
parce qu’il cherche a dire I’infini dans le fini, ce qui est partout sans étre circonscrit dans I’image

du lieu, qui est a la fois quelque part et circonscrit.

C’est dans cette perspective que s’inscrit I’analogie avec 1’union de la pensée et du corps

humains :

[...] une substance qui par sa présence discerne et régit toutes les choses de
méme que la partie pensante de [’homme sent les especes des choses

apportées dans le cerveau et par la régit son propre corps [...].

Ce court passage indique que 1I’omniprésence divine est la condition sine qua non pour que la
divinité puisse discerner et régir le monde créé. Cette double finalité explique que Newton
propose, toujours dans le cadre de la fagon dont nous pensons Dieu, une comparaison avec le

rapport qu’entretient le cerveau humain avec le reste du corps propre. Qu’est-ce a dire ?

Les réflexions de 1’age classique sur la perception, en particulier dans le cadre d’un
dualisme des substances et d’une union de 1’ame et du corps, constituent I’arriére-plan de cette
analogie. Elles s’accordent sur le schéma général selon lequel les données perceptives, recues
par les organes des sens externes, sont transmises au cerveau et, ce faisant, a ’ame ou a
I’esprit.*® En fonction de I’identification ou non de ces données a des idées dans chacune des
doctrines qui s’intéressent au probléme de la perception, il s’agit d’élaborer une explication
psycho-somatique pour penser au mieux la compréhension ou le décryptage de ces données,
sensibles, par I’intellect immatériel. Le corps propre est le point de passage entre le monde
extérieur, compose de corps tangibles, et la substance qui constitue véritablement le sujet et par

laquelle il se définit la plupart du temps. Dans ce paragraphe, Newton transpose cette structure

348 Glauser, Richard. Berkeley et les philosophes du XVII€ siécle. Perception et scepticisme, Mardaga, Philosophie
et Langage, Belgique, 1999, pp. 33-165.

166



relative a I’étre humain : la divinité est comparée a I’ame et I’ensemble des choses créées au
corps propre. De la méme maniére que I’ame prend connaissance, grace a ses organes sensoriels
du corps auquel elle est unie, des corps extérieurs, de la méme maniére qu’ainsi elle les
distingue les uns des autres et qu’elle peut alors agir dessus, le Dieu de Newton, grace a sa

présence (praesentiam), connait et exerce son pouvoir sur la matiére qu’il a créée.

Cette comparaison anthropologique se retrouve chez Cudworth, qui souscrit a la
conception aristotélicienne selon laquelle les corps n’ont pas en eux-mémes le principe de leurs
mouvements. C’est d’ailleurs dans le méme passage de The True Intellectual System of the
Universe que nous avons rencontré plus haut au sujet de la citation de saint Paul, que le

néoplatonicien compare la divinité, dans son rapport a la matiere, a un esprit humain :

Wherefore in the Bodies of Animals, the Time and Proper Cause of Motion,
or the Determination thereof at least ; is not the Matter it self Organized ;
but the Soul either as Cogitative, or Plastickly Self Active, Vitally united
thereunto, and Naturally Ruling over it. But in the whole World it is either
God himself, Originally impressing a certain Quantity of Motions upon the
Matter of the Universe, and constantly conserving the same, according to
that of the Scripture, In him we Live & Move (note : « Act.17.28 ») : (which
seems to have been the Sence also of that Noble Agrigentine Poet and
Philosopher®*°, when he described God, to be only, A Pure and Holy Mind,
that with swift thoughts agitates the whole World) or else it is Instrumentally,
and Inferior Created Spirit, Soul, or Life of Nature, that is, a Subordinate
Hylarchical Principle, which hath a Power of Moving Matter Regularly,
according to the Direction of a Superiour Perfect Mind.3*

Cette comparaison, esquissee tout aussi rapidement que dans « Tempus et Locus », est plus
développée a la fin du premier tome de An Antidote against Atheism d’Henry More. En effet,
dans les derniers paragraphes du chapitre 11, More écrit :

812. [...] it is obvious here to observe, that the Soul of man is as it were
ayaiua Oeov, a compendious Statue of the Deity ; her substance is a solid
Effigies of God. And therefore as with ease we consider the Substance and

Motion of the vast Heavens on a little Sphere or Globe, so we may with like

349 Empédocle.
350 Cudworth, Ralph. The True Intellectual System of the Universe, Op.cit., pp. 668-669.

167



facility contemplate the nature of the Almighty in this little medal of God, the
Soul of Man, enlarging to infinity what we observe in our selves when we
transfer it unto God ; as we do imagine those Circles which we view on the

Globe to be vastly bigger while we fancy them as described in the Heavens.

813. Wherefore we being assured of this. That there is a Spiritual Substance
in ourselves in which both these Properties do reside, viz. of Understandings
and of moving Corporeall Matter ; let us but enlarge our minds so as to
conceive as well as we can of a Spiritual Substance that is able to move and
actuate all Matter whatsoever never so far extended, and after what way and
manner sever it please, and that is has not the Knowledge only of this or that
particular thing, but a distinct and plenary Cognoscence of all things ; and
we have indeed a very competent apprehension of the Nature of the Eternal
and Invisible God, who, like the Soul of Man, does not indeed fall under
Sense, but does every where operate so, that his presence is easily to be

gathered from what is discovered by our outward Senses.!

Aprés avoir affirmé que I’ame n’est pas un mode de la substance matérielle mais une substance
immatérielle a part entiere, More lui attribue le pouvoir de connaitre et le pouvoir de mouvoir
la matiere corporelle. Le §12 s’ouvre alors de facon inattendue sur une image : ’ame est une
statue, une effigie ou une petite médaille en rapport avec Dieu. A premiére vue, ce rapport
semble étre une relation de représentation mais 1’adjectif « compendious » apporte une
connotation supplémentaire : d’habitude, ce terme renvoie a un discours et traduit I’idée que
celui-ci est a la fois concis et pertinent. Accolé a ’image de la statuette, nous pouvons faire
I’hypothese qu’il renvoie a I’idée d une condensation dans une parcelle finie de I’infinité divine.
Cette hypothése de traduction renforce le lien que More établit entre la créature humaine et le
créateur divin et fait de ’ame humaine, non pas seulement un miroir imparfait de Dieu, mais
¢galement sa plus vive manifestation. Cette métaphore de 1’idole s’épanouit dans le §13 en
analogie : de la méme maniére qu’a partir d’'une maquette, nous observons les mouvements
célestes, a partir de 1’étude de 1’ame nous pouvons observer la nature de Dieu. Dans les deux
cas, nous passons d’une petite représentation a la grandeur immense de ce qui est représenté ;
mais dans le premier il s’agit de la maquette sensible d’objets eux-mémes sensibles tandis que,

dans le second, il s’agit de la représentation immatérielle d’un objet tout aussi immatériel.

351 More, Henry. An Antidote against Atheism, Op.cit., pp. 108-112.
168



Autrement dit, More encourage les athées auxquels il s’adresse dans cet ouvrage a transposer
un raisonnement fondé sur une observation empirique, dans le champ métaphysique de ce qui,
par définition, est inobservable. Ces deux derniers paragraphes du premier tome de 1’ouvrage,
se trouvent au carrefour de 1’analyse de la psyché, de I’étude physiologique du systéme nerveux
et cérébral, ainsi que de I’ontothéologie et des différentes preuves de I’existence de Dieu du
second volume. Méme si leur finalité est de convaincre les lecteurs de 1’existence de Dieu tandis
que le 87 de « Tempus et Locus » vise plutdt & choisir, parmi les différentes possibilités
théologiques, celles qui conduisent a la conception la plus cohérente qu’il soit, il n’en demeure

pas moins que la ressemblance entre les trois philosophes est manifeste.

c. « Ce qui existe nécessairement existe toujours et partout »

Le dernier paragraphe de « Tempus et Locus » distingue alors entre deux catégories

d’étres : ceux qui existent nécessairement et ceux qui existent de facon contingente :

§8. Quoi qui existe nécessairement existe toujours et partout®?2, car la loi de
la nécessité est la méme en tout lieu et en tout temps. Et de 13, la diversité de
toutes les choses que [’on trouve dans les divers lieux et temps, n’existe pas
nécessairement, mais a été conduite a [’existence par la volonté de [’étre
nécessaire. En effet seul un étre intelligent peut produire la variété <des
choses> par la force de sa volonté agissant selon des causes finales. Mais on
trouve la variété essentiellement dans les corps et les corps qui frappent les
sens sont les Etoiles fixes, les Planetes, les Cométes, la terre et leurs

parties.®>

Ce paragraphe commence par un axiome sur le rapport entre I’existence nécessaire, la durée et
le lieu : les étres qui existent nécessairement existent partout et toujours. L’existence nécessaire
est donc intrinséquement liée a I’éternité et a I’omniprésence dans 1’espace infini. Or, ce qui est
donné pour justification pose probléme : « car la loi de la nécessité est la méme en tout lieu et
en tout temps ». Qu’est-ce a dire ? Il semble qu’en proposant une premiére catégorie de ce qui
existe nécessairement, Newton n’ait en téte que le cas de la divinité : seul Dieu existerait
nécessairement, et ¢’est la nécessité de son existence qui expliquerait le fait qu’il soit éternel et

omniprésent.

352 « Quicquid necessario existit illud semper et ubique existit [...] »
%3 TL, p. 191.

169



Au mode d’existence de la divinité s’oppose celui des choses qui existent de fagcon
contingente : de la méme manicre, ce mode d’existence s’explique ou explique un certain
rapport au temps et a I’espace. Les choses contingentes sont donc situées de fagon déterminée
et relativement les unes aux autres. En outre, elles tirent la raison de leur existence de la volonté
divine. Ce 88 renoue avec une conception volontariste traditionnelle et avec la démarche
physico-théologique déja proposée dans le 84 : les astres disposes loin les uns des autres, dans
I’immensité d’un espace majoritairement vide, sont présentés comme les preuves d’un
agencement savant. Le Dieu newtonien est une divinité créatrice, qui gouverne le monde sans

le quitter jamais et auquel on accéde par la connaissance de la nature.

6. « Tempus et Locus » : du lieu a ’espace et de ’espace a la divinité

Nous nous demandions au début de cette lecture si « Tempus et Locus » déterminait plus
avant ce que Newton entendait par « spatium » dans le « De Gravitatione » et, au-dela de cela,
s’il témoignait de I'unité de la pensée newtonienne. Ce texte montre de fagon remarquable que
la réflexion newtonienne est commandée par le souci d’une unité profonde. En 1’occurrence, le
85 est particulierement révélateur : ¢’est a partir de la considération d’exemples mathématiques
tirés de I’histoire des idées et de sa propre ceuvre que Newton en vient a distinguer la perfection
de I’espace de celle, absolue, de Dieu. C’est aussi a ce moment-1a qu’il passe du terme de lieu
a celui d’espace, dans la mesure ot le lieu que Dieu « habite » se confond avec ce que le Scholie

des Définitions appelle 1’espace absolu.

A partir de 1a, que dit exactement « Tempus et Locus » de cet espace et comment
détermine-t-il sa relation & la divinité ? Lorsqu’il n’est question que du « lieu » dans la premiére
moitié du manuscrit, celui-ci est désigné comme une affection commune de toutes les choses,
au méme titre que le temps. Nous avons vu que ce terme — qui était déja utilisé dans le « De
Gravitatione » et qui permettait a Newton de prendre ses distances par rapport a 1’étendue
cartésienne — est enrichi d’un sens et d’une fonction supplémentaires ici, dans la mesure ou le
lieu affecte les choses d’une certaine extension et se présente comme une condition sans

laguelle elles ne pourraient pas exister.

Parallélement & cela, deux déterminations disparaissent : le lieu n’est plus désigné ni
comme une quantité, ni comme un effet émanant de la divinité. La catégorie de la quantité
continue d’étre utilisée dans le Scholie des Définitions, sans doute parce que les Principes
mathématiques de la philosophie naturelle est texte qui vise a expliquer les phénomenes dans

le seul champ de la physique mathématique. « Tempus et Locus », aprés avoir rapidement

170



distingué le lieu et le temps vrais du lieu et du temps apparents, répond a une intention
davantage métaphysique et a des enjeux théologiques. La référence a 1’émanation
néoplatonicienne, voire alchimique, que le « De Gravitatione » utilisait est également évacuée.
Peut-étre est-ce une fagon pour Newton de se garder du risque d’étre considéré comme un
néoplatonicien et de conserver 1’unicité indivisible de la substance divine, conformément au
dogme central de I’arianisme ? Une autre hypothése, qui pourrait étre complémentaire a la
premicre, serait de considérer que c’est au lieu qu’il refuserait le statut d’émanation divine
tandis que cela resterait le cas pour 1’espace pris dans son ensemble. Toutefois, nous voyons
qu’au terme de la lecture du manuscrit, I’espace n’est jamais non plus présenté comme un effet

émanant de Dieu.

C’est a partir du §3 qu’il est question du spatium et non plus du lieu : le point de bascule
se trouve dans la question de la perfection et dans I’affirmation selon laquelle I’existence dans
le temps et I’espace n’est pas une imperfection en elle-méme : I’espace, infini, universel et trés
simple, est parfait en son genre. Pour autant, ce basculement trés clair d’une notion a 1’autre
n’est pas une opposition, et il s’agit d’un apport nouveau par rapport au « De Gravitatione »,
qui utilisait les deux termes de fagon parfois indistincte. Il n’y a pas d’abandon de la notion de
lieu : I’espace est un ensemble de lieux sans étre une juxtaposition de lieux. 1l reste indivisible,
pouvant étre habité a certains endroits pendant une certaine durée. La multitude des lieux
occupés par les choses ne divise pas le tout qu’ils forment en vérité, a savoir un espace universel
— ou absolu, dirait le Scholie des Définitions. Ainsi I’espace conserve-t-il sa nature a la fois
physique et mathématique : il continue de ressembler a ce que le jeune Newton écrivait dans le
« De Gravitatione », c’est-a-dire a un espace geométrique dans lequel existe en acte une

diversité innombrable de figures existantes et possibles.

Preuve que la nature de 1’espace et la théologie sont liées, « Tempus et Locus » dessine
en paralléle le portrait plus précis du Dieu newtonien. La question de la nature substantielle de
I’espace n’est plus abordée, comme si elle était déja tranchée : ’espace est inerte tandis que la
divinité est sage, puissante et vivante. Bien que 1’espace ait une certaine part de perfection, bien
qu’il soit unique et tres simple, il n’est pas un agent. C’est la divinité qui est puissante, et ¢’est
sur cet attribut ainsi que sur celui d’omniprésence que Newton insiste le plus, jusqu’a dire de
I’espace qu’il est I’espace (spatii sui) ou I’omniprésence éternelle de Dieu. Ainsi comprenons-
nous la raison métaphysique dans laquelle s’origine le concept d’espace absolu des Principes
mathematiques de la philosophie naturelle : bien sdr, il permet de calculer les positions, les

trajectoires et les vitesses des corps, mais il renvoie surtout a 1’une des choses qui existent dans

171



un temps et un lieu, a savoir Dieu. Ce Dieu étant lui-méme infini, le licu de Dieu est I’espace
pris dans sa totalité. Il n’y a alors qu’en insistant sur la passivité de ’espace et la puissance de
Dieu et qu’en mettant 1’accent sur la nature en partie mathématique de 1’espace que Newton

sauve Dieu de la matérialité et du panthéisme.

Méme s’il prend le risque ici d’étre accusé d’athéisme, Newton fait montre en veérité
d’une grande cohérence métaphysique. Cela est visible dans les derniers paragraphes du
manuscrit, et particulierement dans la compréhension newtonienne de 1’adage théologique
« deus est ubique » : Dieu est partout au sens propre et au sens figure, par sa substance et par
sa puissance. L’analogie avec I’ame de I’homme qui régit son propre corps est dangereuse mais
didactique, et il n’est pas moins difficile de penser la présence substantielle d’une divinité au
monde que de penser celle d’une ame immatérielle dans un corps. Par voie de conséquence, la
faiblesse de la position newtonienne par rapport a la ligne doctrinale orthodoxe est une force

lorsqu’on en regarde la cohésion interne.

« Tempus et Locus » n’a pourtant pas été publi¢ par 1’auteur, et si 1’intention qui
présidait a son écriture était de le faire figurer comme préface aux Principes mathématiques de
la philosophique naturelle, Newton aura finalement préféré y substituer un texte plus proche de
celui qui ouvre La Méthode des fluxions ainsi qu’un Scholie des Définitions qui intéressent
davantage les physiciens que les métaphysiciens. Pourquoi ? Est-ce la crainte d’une controverse
publique, le désir de garder secrete son adhésion a I’arianisme, le souci de cloisonner en public
les différents champs de sa pensée ou bien I’impression de ne pas avoir encore atteint une
réflexion aboutie ? La comparaison de ce manuscrit avec les trois textes physico-théologiques
publiés de son vivant que sont les questions 28 et 31 de 1I’Optique et le Scholie Général nous

permettra peut-étre de mieux comprendre, rétrospectivement, « Tempus et Locus ».

172



Chapitre 4

Les Questions 28 et 31 de I’Optique : le vide, les atomes, Dieu

« Il ne faut pas redouter I’illimitation de I’intelligible »

Plotin, Ennéades V, 7, 1.

Les Epicuriens situent leurs dieux bienheureux dans des intermondes, a 1’écart des
soucis des mortels qui ne les concernent en rien. Le démiurge platonicien du mythe du Timée
est comme penché sur sa table de travail, ne se confondant pas avec elle, gardant les yeux fixés
sur les formes intelligibles et les mains dans la mati¢re. Le Premier Moteur aristotélicien s’aime
lui-méme dans le ciel supra-lunaire, la ou réegne un mouvement qui ne corrompt rien. Nous ne
pouvons prendre le temps ici d’en faire un exposé exhaustif, mais rappelons simplement que
tout en reprenant a leur compte cette question de la localisation du divin, les philosophes et
théologiens chrétiens du Moyen Age distinguent 1’idée de localisation de I’idée de spatialité :
ils évitent ainsi de méler leur divinité transcendante au monde matériel, divisible et périssable.
Se distinguant du modeéle artisanal de certains des philosophes grecs, ils se montrent désireux
de maintenir un lien entre Dieu et ce qu’il aurait fait surgir du non-étre : sa création. S’il y a
quelque chose plutdt que rien, si Dieu a fourni cet effort et a ceuvré en usant de sa volonté€ et de
son entendement depuis des hauteurs symboliques, alors il serait contradictoire de 1’imaginer
se retirer du monde a la maniére d’un ouvrier délaissant son établi le soir venu. Dieu doit étre
13, et plus encore : il doit étre partout. Pourtant, comme il est purement spirituel, il ne peut pas
étre présent sur le méme mode que le sont les étres finis et tangibles. Contrairement a eux, il ne
constitue pas le monde, mais il le gouverne. Il I’observe, il le juge et intervient éventuellement,
selon les lois de la nature qu’il a instituées ou selon des décrets ponctuels que 1’humanité
nomme « miracles ». La solution qui consiste a placer Dieu au niveau ou au-dela de la sphere
des fixes se désagrege au fur et a mesure que les représentations du monde changent : le cosmos
s’étire, la Terre n’en est plus le centre, et plusieurs soleils forment comme autant de systémes
planétaires. Les nouvelles découvertes astronomiques contribuent a I’abandon d’une hiérarchie

entre plusieurs cieux, ou plus exactement entre la petite zone occupée par notre Terre imparfaite

173



et le ciel régulier et divin.®>* Présent sans étre localisé, partout sans étre nulle part : ce sont donc
les deux réquisits qu’il s’agit d’essayer de tenir ensemble. Ce faisant, la question se transforme a
I’age classique : il ne s’agit plus de se demander ou est la divinité, mais sous quelle modalité
elle est 1a. Chez Newton, Dieu n’est pas d’abord considéré par rapport a sa bonté mais par
rapport a sa puissance. Et pour exercer sa puissance, sans intermediaire, il doit étre directement
présent au monde qu’il a créé. C’est la raison pour laquelle « Tempus et Locus » comparait
rapidement et discrétement la présence divine au monde a celle de ’ame au corps. Newton
semble y voir une bonne maniére de parler de la nature de cette relation puisqu’il la développe
dans les Questions 28 et 31 de I’Optique. Ainsi est-elle publiquement connue de son vivant et
désignée comme « I’analogie du sensorium Dei ». C’est pour la comprendre, dans son contexte,
dans ses enjeux et avec ses conséquences, et ¢’est pour voir ce que cela fait au concept d’espace,

que nous Nnous proposons de nous pencher sur ces deux textes.

Newton s’est intéressé aux questions d’optique des les années 1660, donc bien avant la
rédaction de « Tempus et Locus ». 11 fait remonter I’expérience du prisme a I’année 1666. Ce
n’est pourtant qu’en 1704 qu’il publie pour la premicre fois le résultat de plusieurs années de
recherche : le Traité d’Optique sur les réflexions, réfractions, inflexions et couleurs de la
lumiére.®® A ce moment-la, Newton est célébre comme mathématicien, mais aussi comme
physicien, puisqu’Edmond Halley a déja fait publier la premicre édition des Principes
mathématiques de la philosophie naturelle. L’Optique est un ouvrage que Newton veut rendre
accessible aux non-mathématiciens, qu’il rédige d’emblée en anglais et qu’il fait traduire

rapidement en latin et en frangais.

354 Comme I’écrit Galilée, encourageant a un profond renversement de perspective : « I’examen de nouvelles
taches solaires nous a conduit a cette pensée : nous comprenons avec certitude que la surface de la lune n’est pas
polie, réguliére et d’une sphéricité parfaite comme la grande cohorte des philosophes 1’a estimé, a son sujet et a
celui des autres corps célestes, mais au contraire irréguliére, rugueuse, pourvue de cavités et de gonflements, tout
comme la surface de la terre elle-méme qui est rendue partout différente par les hauteurs des montagnes et les
profondeurs des vallées. », Le messager céleste, introduction et traduction d’Isabelle Pantin, Les Belles Lettres,
collection Science et humanisme, Paris, 1992, p.9.

3511 explique cela dans I’ Avis de I’auteur de cette premiére édition : « Une partie de ce traité fut écrite en 1675, a
la priére de quelques Membres de la Société royale, et lue ensuite aux assemblées de cette Société. Douze ans
aprés, voulant compléter la théorie de la lumiére, j’ajoutai le reste, a I’exception du livre 111, et de la derniére
proposition du livre I1. », et il ajoute en guise d’explication : « Si j’ai différé si longtemps I’impression de ce Traité,
¢’était par crainte d’entrer en lice sur les matiéres qui en font I’objet : je ’aurais différée plus longtemps encore,
sans les instances de quelques amis, auxquelles il a fallu me rendre. », Optique, traduction par Jean-Paul Marat,
Christian Bourgois, collection Epistéme classiques, 1989, p. 33. La partie de ce traité dont il est question a été
envoyée & Oldenburg dans un courrier daté du 7 décembre 1675, sous le titre : « An Hypothesis explaining the
Properties of Light discoursed of in my severall Papers », Correspondence of Isaac Newton, volume I, Op.cit., pp.
362-392.

174



Cent ans exactement avant cette premiere édition de 1’Optique, Kepler écrivait
1’Astronomiae Pars Optica.®*® Cette ceuvre a été lue durant tout le XVII® siécle : Gérard Simon
a montré que, malgré la fausseté scientifique (au sens étroit) de son travail en optique, Kepler a
accompli deux grands gestes qui ont rendu possible le développement de 1’optique et 1’ont fait
véritablement entrer dans le champ de la science physique.®’ Premiérement, Kepler rompt
définitivement avec le modele de la vision du De Anima auquel tout le Moyen Age avait souscrit
et qui faisait de la couleur et de la lumiére les propriétés actualisées des objets.>*® Cela
s’accompagne d’un deuxiéme geste, qui consiste a donner un statut autonome a la lumieére :
tandis qu’elle était auparavant définie comme une propriété des corps, Kepler en fait un objet
physique a part entiere. Il s’intéresse moins au phénomene de la vision qu’au phénomene qu’est
la lumiére en tant que telle. Il commence par la présenter comme un analogue du Saint-Esprit :
de la méme maniere que le Saint-Esprit relie le Pére et le Fils, la lumiére relie sa source — le
soleil — aux confins du monde, la sphere des fixes. Et elle les relie immédiatement puisque
Kepler lui attribue une vitesse infinie : aussi paradoxal que cela soit, elle ne met aucun laps de
temps a parcourir I’espace depuis son centre jusqu’a ses limites. A partir d’'un mouvement
originel violent, elle se répand par nappes sphérigues successives, chaque faisceau de rayons se
propageant en ligne droite. Kepler la congoit comme une surface en déplacement et, en tant que
telle, elle est assimilée a un corps, mais a un corps sans matiere pondérable. Bien qu’a mi-
chemin entre le sensible et I’intelligible, ce statut de corps la soumet aux mémes lois auxquelles
tous les corps matériels obéissent : singuliére sur le plan ontologique, elle n’est cependant pas
un phénoméne physique extraordinaire et s’inscrit dans le régime causal naturel et universel.

Comme 1’écrit Gérard Simon :

[...] sous ces oripeaux bizarres, apparait quelque chose de radicalement
nouveau en optique. Pour la premiere fois, les lois de propagation, telles
qu’on les utilise dans un ouvrage technique, dépendent explicitement d 'une
conception d’ensemble de la lumiére. Celle-ci devient de ce fait, au moins a
titre programmatique, une entité physique indépendante, a partir de laquelle

on doit pouvoir expliquer ce que I’expérience donne a constater.>*®

356 Kepler, Johannes. Astronomiae Pars Optica, in Gesammelte Werke, 11, C.H. Beck, 1939.

357 Simon, Gérard. Structures de pensée et objets du savoir chez Kepler, tome 1, Service de reproduction des théses,
Université de Lille 111, 1979, pp. 388-589.

38 Aristote, De [’ame, (Euvres complétes, Op.cit., pp. 967-1040. Sur la vision : 11, 7, 418a-419b.

39 Simon, Gérard. Structures de pensée et objets du savoir chez Kepler, Op.cit., p. 397.

175



A titre programmatique : et ¢’est en effet ce qu’il va se passer, 1’Optique newtonienne n’existant
que compte tenu de cet élan keplérien. C’est peut-étre sur la question de la nature des couleurs
gue nous pouvons le mieux nous rendre compte de cette filiation en forme de rupture. Kepler
définit les couleurs comme une certaine lumiere a !’intérieur de la matiére, mais une lumiere
qui aurait besoin d’étre révélée par une lumiere adventice. Si cette théorie ne satisfait pas
entierement Kepler (pourquoi la lumiére, qui n’est pas de la matiére pondérale, serait-elle a
I’intérieur de la matiére pondérale ? pourquoi aurait-elle besoin d’une lumiére adventice ?), elle
permet pourtant de penser les couleurs non pas relativement a la seule vision, mais avant tout
par rapport a la lumiére. L’expérience du prisme et la démonstration de la composition de la
lumiére blanche par Newton prouve que ce rapport est encore plus étroit que Kepler le
supposait. Tout en démontrant la vacuité des conclusions képlériennes sur les couleurs, Newton

renforce donc la conception générale qui en était a 1’origine.

La Dioptrique de Descartes, publiée en 1637, est également 1’un des stolons de la
recherche keplérienne. Comme en écho au premier chapitre de 1’Astronomiae Pars Optica, le
premier discours porte sur la nature de la lumiere. Descartes la présente comme s’étendant en
un instant autour des corps lumineux, chaque rayon se diffusant en ligne droite.® La lumiére
pour Descartes, conformément aux regles de son systéme physique, n’est pas non plus un

ensemble de particules ou d’ondes, mais seulement...

[...] un certain mouvement, ou une action fort prompte et fort vive, qui passe
vers nos yeux, par l’entremise de [’air et des autres corps transparents, en
méme temps que le mouvement ou la résistance des corps, que rencontre cet
aveugle, passe vers sa mai, par [’entremise de son bdton ».>®* Les couleurs
perdent toute existence objective : elles sont le résultat de la combinaison
d’une agitation tres forte des filaments du nerf optique et d’'un certain angle

d’entrée de la lumiére jusqu’a la rétine.>%?

360 Descartes, René. Euvres compleétes, tome 111, Gallimard, Tel, 2009, pp. 149-156. Le deuxieme discours porte
sur les lois de la réfraction et ouvre la porte a la loi des sinus. Comme chez Kepler, I’étude de I’ il et du phénomeéne
de la vision vient dans un deuxiéme temps, a partir du troisieme discours. Voir : Delphine Bellis, « La nature de
la lumiére entre physique et ontologie : Descartes et Boulliau », in Descartes en dialogue, Bale, 2019, pp. 189-
217. L’autrice y montre que Descartes n’a pas négligé de s’intéresser a la nature de la lumiere. Le fait qu’il ne
reprenne pas a son compte la tentative de Kepler a faire de la lumiére un corps qui n’en serait pas tout a fait un, ne
signifie pas qu’il fuit cette question : en la définissant comme un mouvement ou une action, il cherche une autre
voie.

%1 |bid., p. 150.

362 Ibid., pp. 182-194.

176



L’Optique newtonienne, qui s’inscrit en faux par rapport a ces théses cartésiennes, s’oppose
surtout au travail de Robert Hooke. Bien qu’il ne soit pas explicitement désigné dans I’ Avis de
’auteur, il est admis que c’est contre lui que Newton ne souhaitait pas entrer dans une nouvelle
dispute publique. Hooke publie Micrographia en 1665, soit a I’époque ou Newton commence
a élaborer sa théorie de la lumiere. Micrographia présente les couleurs comme des pulsations
confuses et obliques de la lumiére. En effet selon Hooke, la lumiére blanche n’est pas
composee ; elle est simple et les couleurs viennent donc aprés coup, comme des intermédiaires
entre la lumiere et I’obscurité. Ce n’est sans doute pas 1I’ceuvre du hasard s’il publie la premicre

édition de 1’Optique un an apres la mort de son adversaire.

L’importance qu’il lui accorde et la célébrité de 1’ouvrage se traduisent par un nombre
important de rééditions : du vivant de Newton et toutes langues confondues, huit éditions sont
publiées. La premiéere edition de 1704 est en anglais et est suivie d’une série de onze « Queries »
et de deux traités mathématiques, le « Tractatus de quadratura curvarum » et 1I’« Enumeratio
linearum tertii ordinis ». Trois autres éditions anglaises suivent en 1717, en 1718 puis apres sa
mort en 1730. Dés 1717 nous trouvons 1I’ensemble des Questions telles que nous les connaissons
aujourd’hui. Pour les éditions latines de 1706 et de 1719 et les éditions frangaises de 1720 et
1722, Newton supervise directement ou indirectement les traductions. La traduction latine est
confiée a Samuel Clarke. Pour la traduction frangaise, c’est Pierre Coste qui s’en occupe : il est
un traducteur compétent et déja rompu a 1’exercice philosophique ; sur le plan scientifique il
est grandement aidé par des proches de Newton: Abraham de Moivre, Jean-Théophile
Desaguliers et, pour la seconde édition, Pierre Varignon. Entre la toute-premiere édition de
1704 et la quatrieme édition anglaise de 1730, Newton augmente grandement le nombre de
Questions, la densité de certaines d’entre elles et ajoute le livre III, intitulé « Observations sur
les inflexions des rayons de lumiére, et les couleurs qui en résultent. ». In fine, 1’Optique

comprend trois grandes parties et trente-et-une Questions.>®3

Dans le cadre de notre reconstitution de ’histoire du concept d’espace chez Newton, ce

sont les Questions 28 et 31, publiées dés 1’édition de 1706, qui nous intéressent puisqu’elles

363 e dernier paragraphe du livre 111 ouvre ainsi la partie des Questions : « Dans le temps que je m’occupais de
ces phénoménes, j’avais dessein de refaire avec plus de soin la plus grande partie des Observations qui précédent,
et méme d’en faire de nouvelles, propres a déterminer la maniére dont les rayons se plient en passant pres des
corps pour produire ces franges colorées, et les intervalles obscurs qui les séparent : mais d’autres occupations
vinrent a la traverse, et aujourd’hui je ne saurais me résoudre a reprendre cet examen. Puis donc que cette partie
de mon ouvrage reste imparfaite, je me bornerai a proposer quelques Questions qui pourront engager les physiciens
a pousser plus loin ces recherches. », Op.cit., pp. 291-292. Richard Westfall donne un compte-rendu clair et
synthétique de I’histoire des Questions, Newton, Op.cit., pp. 673-674.

177



présentent et développent 1’analogie du sensorium Dei. Nous les lirons dans plusieurs éditions
: pour la langue anglaise, nous consulterons réguliérement la quatrieme édition anglaise,
republiée en 1952 par Bernard Cohen.*®* En francais, nous consulterons alternativement trois
traductions : celle de 1722 de Pierre Coste®®, celle de de Jean-Paul Marat de 1787 (dans
1’édition de 1989 citée plus haut et qui est relative a la quatrieme édition anglaise), et celle de
Luc Peterschmitt de 2013, qui ne concerne que des extraits et qui a été faite a partir de 1’édition
latine de 1706 et de 1’édition anglaise de 1717.%%° Il ne s’agira nullement d’un travail de
comparaison exhaustif entre les traductions francaises, et nous nous aiderons principalement de
la traduction de Jean-Paul Marat : bien que moins littérale, elle est plus claire et agréable a
lire.37 Les traductions de Pierre Coste et de Luc Peterschmitt viendront en complément de cette
lecture, afin de rendre mieux compte des passages anglais les plus complexes et de montrer les

différentes facons dont ils ont pu étre regus.3%®

En-dehors de 1’analogie du sensorium Dei, les Questions 28 et 31 donnent a 1’ouvrage
un tour métaphysique supplémentaire en défendant la nécessité de I’existence d’une premiére
cause et, corrélativement, I’importance de ne pas se limiter aux explications purement
mécanistes. Par rapport a 1’ouvrage pris dans son ensemble, en sont-elles des excroissances ou
sont-elles centrales ? Si nous les considérons comme des excroissances, elles sont suffisamment

développées pour attirer 1’attention et dévier la compréhension du projet de I’ouvrage. Mais si

364 Newton, Isaac. Opticks, or A Treatise of the Reflections, Refractions, Inflexions & Colours of Light, based on
the fourth edition London, preface by I. Bernard Cohen, Dover Publications, New York, 1952. Lorsque nous la
citerons, nous indiquerons « BC » en note. Pour la deuxieéme anglaise, nous renvoyons a sa retranscription en ligne
sur le site du Newton Project.

365 Newton, Isaac. Traité d optique, traduction de Pierre Coste, préface de Maurice Solovine, Gauthier-Villars, Les
Maitres de la pensée scientifique, Paris, 1955. Dans un souci de clarté, nous prendrons la liberté de moderniser
parfois I’orthographe. Lorsque nous la citerons, nous indiquerons « PC » en note.

366 Newton, Isaac. « Questions 28 et 31 (extraits) », Espace et métaphysique de Gassendi a Kant, Op.cit., pp.
192-194. Lorsque nous la citerons, nous indiquerons « LP » en note.

367 Ce sera la traduction francaise donnée par défaut tout au long de ce chapitre, indiquée JPM.

368 A partir des travaux et des intentions de Pierre Coste d’un c6té, et de Jean-Paul Marat de I’autre, Jean-Frangois
Baillon montre que ces deux traductions francaises servent des projets différents et n’ont donc pas le méme statut
dans I’histoire des sciences. La traduction de Pierre Coste sert les intéréts de Newton lui-méme, qui dans le
contexte de sa querelle avec Leibniz et en vue d’une nouvelle édition des Principes, souhaite diffuser son travail
en Europe ; c’est d’ailleurs dans cette perspective qu’il envoie un exemplaire de 1I’Optique avant 1704 a 1’abbé
Bignon de I’Académie Royale des sciences, ou encore un autre en 1719 & Fontenelle. Jean-Francois Baillon voit
au contraire dans la traduction de Jean-Paul Marat un geste symbolique, voire une tentative de désacralisation :
Jean-Paul Marat, qui cherche a faire connaitre ses conclusions anti-newtoniennes en optique, est rejeté par le milieu
universitaire. Il plonge dans le texte de son prédécesseur et adversaire, le traduit et 1’accompagne d’un long
commentaire critique. S’il espére ainsi attirer I’attention sur son propre travail, la postérité ne retient que sa — belle,
0 ironie du sort — traduction. Baillon, Jean-Frangois. « Retraduire la science. Le cas de I’Optique de Newton, de
Pierre Coste (1720) a Jean-Paul Marat (1787) », Traduire la science : Hier et aujourd ’hui, Maison des Sciences
de ’Homme d’Aquitaine, Pessac, 2008, pp. 69-88.

178



elles étaient vraiment centrales, pourquoi Newton les aurait-il reléguées a la toute fin de

I’annexe de I’ouvrage ?

La lecture positiviste, qui consiste & minimiser leur importance, ne date pas de 1’époque
contemporaine mais s’installe dés le vivant de Newton. Souvenons-nous que les textes que nous
venons d’analyser, le « De Gravitatione » et « Tempus et Locus », ne sont alors pas encore
connus du public. La correspondance avec Bentley, somme toutes trés conventionnelle, ne dit
rien des positions hérétiques de Newton. Les lectures nombreuses des textes sacrés, des
prophéties bibliques, de la littérature patristique et de I’histoire du Concile de Nicée sont de
I’ordre de I’intime et il n’y a qu’avec Locke que Newton correspond explicitement a 1’écrit sur
ces sujets. Des lors, il est compréhensible que ce soit les travaux scientifiques et novateurs du
savant anglais qui aient d’abord attiré 1’attention, et nous pouvons nous faire une idée de la
réputation qu’il acquit également sur le continent lorsque nous lisons 1’Eloge de Newton de
Fontenelle. Fontenelle présente en effet 1’Optique comme une étude de « I’anatomie de la
lumiére » et comme un discours de la méthode expérimentale appliqué.®®® 1l est en effet
indéniable que 1’Optique est, peut-étre plus que les trés géométriques Principes mathématiques
de la philosophie naturelle, le lieu de la plus belle expression de 1I’empirisme newtonien. Cette
lecture peut conduire toutefois a ne lire ’ouvrage que comme un monument de la science
moderne et a considérer que I’insistance sur les autres travaux — en alchimie et sur les prophéties
— et sur les croyances de Newton est exagérée, voire dommageable. Apres quelques rappels de
bon sens, telle que I’importance de se garder des anachronismes et de lire attentivement les
textes, Stephen Toulmin prend I’exemple de la recherche philosophique autour des textes de
Newton.3’® I discute surtout de la lecture du Scholie des Définitions des Principes
mathématiques de la philosophie naturelle, précisant dans une note que 1’Optique se préte
davantage aux discussions dans la mesure ou ¢’est un texte formellement plus libre. Cependant,
il accuse globalement certains commentateurs et philosophes de céder aux « modes »3"

interprétatives de leur temps et de réduire depuis quelques décennies les concepts de temps,

369 Fontenelle, Bernard le Bouyer de. Eloges, « Eloge de Newton », Classiques Garnier, collection Classiques
Jaunes, Paris, 2014, pp. 220-240. « Une utilité de ce livre, aussi grande peut-étre que celle qu’on tire du grand
nombre de connaissances nouvelles dont il est plein, est qu’il fournit un excellent modele de I’art de se conduire
dans la philosophie expérimentale. Quand on voudra interroger la nature par les expériences et les observations, il
la faudra interroger, comme Newton, d’une maniére aussi adroite et aussi pressante. Des choses qui se dérobent
presque a la recherche pour étre trop déliées, il les sait réduire a souffrir le calcul, et un calcul qui ne demande pas
seulement le savoir des bons géométres, mais encore plus une dextérité particuliére. L’application qu’il fait de sa
géomeétrie a autant de finesse que sa géométrie a de sublimité. », p. 231.

370 Toulmin, Stephen. « Criticism in the History of Science : Newton on Absolute Space, Time and Motion, | »,
The Philosophical Review, volume 68, n°1, 1959, pp. 1-29.

371 Le terme est le notre, et non celui de Stephen Toulmin.

179



d’espace et de mouvement absolus au seul champ de la métaphysique. Il propose un plaidoyer
en faveur d’une lecture fidele de ce scholie, qui le prendrait pour ce qu’il serait, & savoir un
passage posant uniquement les axiomes de la nouvelle physique newtonienne.®”2 Malgré
I’intérét méthodologique de cet article, nourri par ailleurs d’une connaissance érudite de la
littérature newtonienne, il semble que Stephen Toulmin néglige I’importance du croisement des
textes — a sa décharge, a une époque ou les manuscrits non publiés du vivant de Newton étaient
peut-étre moins connus. Faire se rencontrer les textes ne conduit pas nécessairement a y apposer
ses propres préjugés et a trahir ce qu’il s’y dit et les enjeux qui s’en dégagent. Par ailleurs, s’il
est nécessaire de prendre les textes de physique et de mathématique de Newton pour des jalons
de I’histoire des sciences, il est également important de prendre en compte I’adhésion de
Newton a la prisca sapientia et le souci d’unité qui en découle et qui se traduit dans ses
différents travaux. Il est tout aussi fondamental, sinon plus de reconnaitre que la conception de
la science a laquelle Newton souscrit est plus large que celle que nous avons de nos jours, et il
nous parait dommageable que Stephen Toulmin ne prenne pas suffisamment en compte le lien

fort entre philosophie naturelle et philosophie premiére a 1’Age classique.3”

Si nous ne partageons pas son jugement, nous pouvons toutefois comprendre que
Stephen Toulmin en soit venu a le formuler compte tenu de I’engouement que la découverte
des lots de manuscrits alchimiques et théologiques de Newton a engendré. Les interprétations
plus ou moins radicales qui ont alors vu le jour ont conduit a fabriquer dans le meilleur des cas
I’image d’un Newton moins scientifique que métaphysicien, et dans le pire des cas le portrait
d’un homme obscur et membre des mouvements les plus secrets de son époque. En insistant
sur les croyances théologiques et sur le finalisme newtoniens, le risque est de passer sous silence
la réalité et la fécondité de ses travaux scientifiques par rapport aux progrés de la science
moderne et contemporaine. Dans le cas de 1’Optique, il ne faudrait pas n’en retenir que les
Questions 28 et 31, comme si les trois livres et les Questions qui les précedent n’existaient pas
ou n’avaient plus aucune valeur. L’Optique est principalement un ouvrage qui traite de la nature

de la lumiére et des phénomeénes de réfraction ; il a eu des conséquences concrétes dans le

372 « Discovering this [scientific] function is not a purely historical task. In fact, it requires us to restrain for the
moment our very proper interest in historical questions of two kinds : first, those about the background from which
Newton’s ideas sprang, and, second, those about the wider implications Newton himself might have wanted to
read into his distinctions. [...] So long as a dynamical interpretation remains open to us we should accept it, just
because of what it is, in preference to a metaphysical or theological one. We may perhaps, on further study of the
scholium, be driven to conclude that at a certain point Newton leaves physics for metaphysics — that not everything
he says there can be understood in a dynamical sense ; but in reading so austerely restricted and carefully phrased
a treatise, our initial presumption must surely be against it. », Ibid., pp. 20-21.

373 Nous partageons tout a fait le point de vue défendu par Stephen Snobelen dans « La lumiére de la nature : Dieu
et la philosophie naturelle dans 1’Optique de Newton », Lumieres, numéro 4, 2004, pp. 65-104.

180



progreés technique de la fabrication des lunettes astronomiques et dans le progreés théorique de
I’explication des phénomenes célestes. En outre, tout en s’inscrivant dans le cadre de la théorie
corpusculaire, certains passages ouvrent la voie a une future conception ondulatoire de la
lumiére. Toutefois, il n’est pas que cela et nous souscrivons a lecture qu’en propose Jean-

Francois Baillon :

L optique newtonienne n’est en effet pas seulement une suite de propositions
sur la nature de la lumiére ni méme sur les mécanismes de la vision. C’est
aussi — et peut-étre avant tout — une réflexion sur la possibilité méme d’avoir
des expériences visuelles du monde réel. Qu’est-Cce qui garantit que mes
expériences visuelles ont bien leur source dans les phénoménes et non dans
mes propres hallucinations ? Telle est en effet la question qui conditionne la
possibilité méme d’écrire un texte tel que [’Optique. Newton a besoin de cette
hypothese réaliste : le succes de ’entreprise expérimentale décrite dans le
traité de 1704 est tout entier déterminé par la rigueur de ce fondement. Dés
lors, un nouveau hors-texte apparait : celui des expériences par lesquelles
Newton, dés ses années de formation, s’ assure de la validité du témoignage
de la vue. L’ épistémologie de [’Optique est en effet sous-tendue par une
réflexion et une expérimentation portant sur le réle de I’'imagination dans les
phénomeénes de la vision. [...] Pourtant les investigations menées par Newton
ne s arrétent pas au seul domaine de la physique expérimentale. L extension
de la notion d’imagination affecte le champ de la théologie et participe d 'une
entreprise systématique d’invalidation du discours « enthousiaste »,
invalidation dans laquelle je propose de repérer le véritable point
d’application de ['épistémologie de 1’Optique. L imagination est une faculté
mobilisée par Newton au service d’une critique des formes aberrantes ou

fanatiques, « enthousiastes » ou « idolatres » de la religion (chrétienne).3™*

374 Baillon, Jean-Frangois. « Théologie newtonienne et théorie de la vision : quels contextes pour les éditions de
I’Optique de Newton de 1704 a 1722 ? », XVU-XVIII. Revue de la Société d’études anglo-américaines des XVII®
et XVIII¢ siecles, volume 62, 2006, pp. 129-141. La citation se trouve aux pages 133-134. Nous renvoyons aux
derniéres pages de cet article, dans lesquelles Jean-Frangois Baillon propose de comprendre, a partir de la position
théologique explicite de Newton et & partir de sa relation avec Fatio de Duillier, le rapport de Newton aux
millénaristes cévenols exilés en Angleterre.

181



C’est a partir d’une relecture de 1’injonction étrange selon laquelle il ne faudrait pas forger

d’hypothéses®”®

que Jean-Francgois Baillon congoit I’imagination raisonnable et la lutte de
Newton contre les corruptions de la prisca sapientia comme les deux faces d’un méme projet.
D¢s lors, la question n’est plus de se demander si 1’Optique doit étre lue comme un texte
scientifique accompagné d’une ouverture physico-théologique ou comme le produit d’une
intention physico-théologique originelle et centrale. A la place, il s’agit de lire I’Optique comme

une sorte...

... de « cheval de Troie » a la défense d’une position théologique beaucoup

moins consensuelle.?7

Bien que la démonstration de Jean-Francois Baillon nous paraisse pertinente, nous ne le suivons
pas jusqu’au bout lorsqu’il suppose que Newton aurait pu chercher a promouvoir activement, a
partir des nombreuses publications de 1’Optique puis des Principes mathématiques de la
philosophie naturelle, des theses scientifiques compatibles avec ses positions hérétiques, et qui
en seraient en quelque sorte la porte d’entrée. Selon nous, il s’agit plutét de la manifestation,
précieuse parce que trés rare, d une tentation d’exprimer pour une fois publiquement ses vues

antitrinitaires.

L’étude qui va suivre des Questions 28 et 31 ne doit donc pas se comprendre comme le
corollaire d’un oubli de I’Optique pris dans son ensemble. Nous ne les considérons pas comme
le centre et ’origine du traité, comme si elles en expliquaient les moindres démonstrations.
C’est parce qu’elles sont plus proprement philosophiques et parce que s’y dégage une réflexion
sur le rapport de la divinité a I’espace que nous faisons le choix de nous y limiter. Dans cette

perspective, nous nous poserons les questions suivantes :

¢+ Dans quelle mesure les Questions 28 et 31 permettent-elles de mieux comprendre les étapes du

processus d’élaboration de la conception newtonienne de I’espace ?

¢+ Par rapport au « De Gravitatione » et & « Tempus et Locus », quel degré d’importance devons-

nous accorder a I’analogie du sensorium Dei ? Dit-elle quelque chose de plus ou de différent de

37 Dans la préface de 1’édition anglaise republiée en 1952, Bernard Cohen rappelle en effet que, malgré la célébrité
de cette petite formule, « it should, of course, be borne in mind that Newton’s phrase Hypotheses non fingo was
applied by him to the nature of the gravitational attraction and was never a guiding principle in his work. »,
Op.cit., page xxiv.

378 Ibid., p. 141.

182



ce que disaient les deux manuscrits ? Et que signifie-t-elle en elle-méme, a I’intérieur de la

pensée de Newton et indépendamment de I’encre qu’elle a fait couler 737

+«» Enfin, comment comprendre qu’elle fut si mal regue, et peut-étre tout a fait incomprise, par

Leibniz ?

1. La Question 28

a. De lalumiere au vide

La Question 28 s’ouvre ainsi :

Les hypotheses qui font consister [’action de la lumiére en une pression, ou
en un mouvement propagé a travers un milieu fluide, ne sont-elles pas toutes
erronées ; puisque d’aprés ces hypothéses on a expliqué jusqu’ici les
phénomeénes de la lumiére par de nouvelles modifications que recevaient les

rayons, ce qui est évidemment faux 2378

Newton s’oppose a cette hypothése, et tout en avangant les raisons physiques pour lesquelles il
larefuse, il la précise : cette théorie qui fait de la lumiere une pression empéche en méme temps
de la définir comme un mouvement de transport. En effet, elle repose sur I’idée selon laquelle
la lumiére se propagerait « instantanément a des distances prodigieuses ».3”® Si cela n’avait pas
¢été assez clair dans le corps de I’ouvrage, il s’agit 1a d’une confirmation : Newton prend ses
distances vis-a-vis de 1’optique keplérienne et de I’optique cartésienne. De la méme maniére
que dans le « De Gravitatione » il refusait d’abord la physique cartésienne pour des raisons
physiques, il refuse cette conception de la lumiére a partir d’observations empiriques.
Premiérement, si elle était une pression sans mouvement, elle ne mettrait pas en branle les corps
qu’elle heurte et qui la réfléchissent, en les agitant ou en augmentant leur température — ce
qu’elle fait pourtant. Deuxiémement, dans la mesure ou 1’on admet que la lumicre puisse
parcourir de grandes distances a une vitesse infinie, chaque corpuscule qui la compose devrait
étre animé d’une force elle-méme infinie, et ce sans discontinuer — ce qui ne se vérifie pas.

Troisiémement, si c’était le cas, les rayons de lumiere « s’infléchiraient autour des corps [...]

377 Notre démarche est la méme que celle adoptée par Patrick J. Connolly dans « Newton and God’s Sensorium »,
Intellectual History Review, volume 24, n°2, 2014, pp. 185-201. « Between though passages are well known, it is
rare to see a sustained discussion or systematic interpretation of them. Instead, they are normally a source of
puzzlement or embarrassment for commentators. [...] And several commentators have done well to show how
Leibniz’s various criticisms were insightful and well-motivated from within the Leibnizian system. So despite the
fact that Newton'’s claims about God’s sensorium are often mentioned, they are rarely understood. », p. 185.

378 JPM, p. 312.

379 Ibid.

183



et tomberaient sur I’ombre ».38 Pour bien comprendre cette réfutation, il faut prendre en compte
que dans la conception de la lumiere comme pression instantanée, la trajectoire attribuée a la
lumiére est celle de la ligne droite. Si cette propagation était simplement déviée, explique
Newton, elle ferait le tour des corps en se propageant y compris dans leur ombre. Or dans les
faits, « on n’a jamais vu la lumiére suivre des routes tortueuses, et se plier derriére le corps qui
fait ombre ».38! Contrairement a ce qu’en dit la théorie aristotélicienne, I’ombre n’est pas une
sorte de lumiere mais bien son opposé ; il est donc non seulement absurde de supposer que la
lumicre se propage en ligne droite et, en méme temps, puisse se courber autour des corps qu’elle

rencontre, mais également d’imaginer qu’elle puisse exister dans 1’ombre de ces corps.

La derniére raison qu’avance Newton renvoie a 1’impossibilité d’expliquer avec cette
hypothése de quelle maniére les rayons pourraient étre « tour a tour dans des acces de facile
réflexion et de facile transmission ».382 Ce passage constitue en vérité une sorte de porte
d’entrée vers la question de la nature de 1’éther : tout en réfutant I’hypothése contradictoire
selon laquelle il pourrait exister deux sortes d’éther dans 1’espace, il en vient rapidement a
avancer 1’idée qu’il faut imaginer un éther peu résistant pour concevoir la régularité des
mouvements des astres. C’est alors que Newton bascule de la question de la valeur de la théorie
de la lumiére comme pression immédiate, a la question de I’importance du vide et de la nature
de I’éther :

Les espaces célestes sont donc privés de toute matiére sensible : car la
résistance des milieux fluides vient de [’attrition de leurs parties, et de leur

force d’inertie, force commune a toute matiére.38

La force d’inertie d’un milieu est corrélée a sa densité. Comme les astres se meuvent avec
constance, le savant suppose qu’ils ne traversent pas de milieux trop épais. L’univers qui se
dessine est donc celui que nous imaginions dés le « De Gravitatione » : c’est un espace
majoritairement vide, dans lequel circulent quelques corps célestes et des nuages d’un éther trés
fin. Newton établit alors un paralléle entre les expériences sur le vide faites sur Terre, sur
laquelle I’atmosphére exerce une pression, et la raréfaction de la densité de I’air au fur et a

mesure qu’on s’¢loigne de notre planéte :

380 |hid.

31 |bid., pp. 312-313.
32 |bid., p. 314

383 |bid., p. 314.

184



[...] dans un vase ou l’on a bien fait le vide, la résistance, étant supposée
seulement 100 fois moindre qu’en plein air, serait environ 1000000 de fois
moindre que dans le mercure. Mais elle parait étre beaucoup moindre sous
le récipient, et beaucoup moindre encore dans les espaces célestes, a trois ou
quatre cents milles de la surface du globe ; Boyle ayant fait voir que [’air
peut étre raréfie 10000 fois plus qu’il ne [’est a la surface de la Terre. Dans
les espaces célestes le vide est porté par la Nature beaucoup plus loin, qu’il
ne [’est par ’art sous un récipient : car [’air étant comprimé par le poids de
[’atmosphere, et sa densité étant proportionnelle a la force qui le comprime,
il suit qu’a 8 milles au-dessus du niveau de la mer, il est 4 fois plus rare qu’a
ce niveau ; a 16 milles au-dessus, il est 16 fois plus rare ; a 24, 32 ou 40
milles au-dessus, 64, 256 ou 1024 fois plus rare ; et a 80, 160 ou 240 milles
au-dessus, environ 1000000, 1000000000000 ou 1000000000000000000 de

fois plus rare, méme davantage.3®*

Cette parenthése comparative le conduit a progresser dans sa démonstration, qu’il est important

de lire en entier :

La chaleur contribue beaucoup & la fluidité des corps. En diminuant
[’adhésion de leurs parties, elle en rend fluides plusieurs, qui cessent de [’étre
des qu’ils sont froids ; et toujours elle augmente la fluidité des liquides qui
ont beaucoup de consistance, tels que I ’huile, les baumes, le miel. Par la elle
diminue donc leur résistance. Mais la chaleur ne diminue pas
considérablement la résistance de [’eau, comme elle le ferait si cette
résistance venait surtout de [’attrition ou de l’adhésion des globules aqueux
ce qui prouve qu elle vient presque uniquement de leur force d’inertie. Donc,
si les espaces célestes étaient remplis d’un fluide aussi dense que [’eau ou le
mercure, sa résistance ne serait guére moindre que la leur ; et si ce fluide
était d’'une densité extréme, quelque subtil qu’il fut d’ailleurs, sa résistance
serait incomparablement plus grande que celle du mercure. Dans un pareil
milieu, un globe solide perdrait plus de la moitié de son mouvement, en
parcourant un espace de trois de ses diamétres ; et un globe qui ne serait pas

parfaitement solide (tel qu’un des globes célestes), perdrait son mouvement

34 |id., p. 316.
185



beaucoup plus tot. Aussi, les mouvements réguliers des planétes et des
cometes ne peuvent-ils s entretenir qu’autant que les espaces immenses des
cieux sont vides de toute matiere, a quelques exhalaisons prés qui viennent
peut-étre des atmospheres de la Terre, des planetes, ou des comeétes ; et a un
fluide éthéré extrémement rare, tel que celui dont nous avons traité plus haut.
Un fluide dense serait plus qu’inutile pour rendre raison des mouvements des
astres ; puisqu’il ne servirait qu’a retarder ces mouvements, et ad
embarrasser le jeu des ressorts de la Nature. Introduit dans les interstices
des corps, il ne servirait non plus qu’a arréter les vibrations de leurs parties,
d’ou dépendent leur chaleur et leur activité. D apreés cela, faut-il étre surpris
que rien ne prouve [’existence d’un pareil fluide ? |l doit donc étre regardé
comme un étre fictif. Ainsi, les hypotheses qui font consister [’action de la
lumiére en une pression ou un mouvement propage a travers un pareil milieu

sont insoutenables.38°

La réfutation de la théorie de la lumiére comme pression va de pair avec le refus de I’existence
d’un milieu dense et omniprésent, puisque pour concevoir un mouvement des corpuscules de
lumiere, il faut commencer par poser la possibilité-méme de ce mouvement, a savoir du vide.
Tout cela se trouve a I’état embryonnaire dans 1 « Hypothesis » de 1675, lorsque Newton disait
déja de I’éther qu’il se trouvait en trés rare quantité dans les pores des fluides et des corps.>®
Cela se lit egalement dans la proposition 11l de la troisiéme partie du livre II de 1’Optique :
Newton y démontre 1’idée selon laquelle les corps, en particulier les corps opaques, sont
composés d’une matiére discontinue dans les pores de laquelle se trouvent « des espaces vides

ou remplis de quelques fluides d’une densité différente », & savoir plus faible.%’

385 |bid., pp. 316-317.

386 « So | suppose aether, though it pervades the pores of crystal, glass, water, and other Naturall bodyes, yeti t
stands at a greater degree of rarity in those pores then in the free aetherall Spaces, & at so much a greater degree
of rarity as the pores of the body are Smaller. », Op.cit, p. 367. L’éther est un objet sur lequel Newton s’est penché
tout au long de son ceuvre et ce dés les années 1670, comme I’atteste le manuscrit « De Aere et Aethere »
(Add.3970, f.652-3). Dans ses derniéres années, il méle a sa conception de 1’éther ce qu’il présente comme un
esprit élastique et électrique : a ce sujet, nous renvoyons au manuscrit « De Vi Electrica » (Add.3970, f.425-9),
qui se trouve accompagné d’une traduction anglaise dans le volume 5 de sa Correspondence, pp. 362-369. Hall et
Tilling le datent des années 1710, et Dobbs évoque cette confusion dans The Janus faces of genius, Op.cit., pp.
213-249. Néanmoins, si la position de Newton varie aussi dans le temps au sujet du rapport entre 1’éther et la force
gravitationnelle, il ne remet jamais en question sa conception d’un espace trés vide de matiére, y compris de matiére
subtile. Pour se faire une premiére idée de 1’évolution de la conception newtonienne de I’éther, nous renvoyons au
compte-rendu qu’en donne Arnold Thackray dans Atoms and Powers, An Essay on Newtonian Matter-Theory and
the Development of Chemistry, Haward University Press, Harvard Monographs in the History of Science,
Massachusetts, 1970, pp. 26-32.

387 |bid., pp. 220-221.

186



b. Meécanisme et finalisme : ’unification du réel

Pour rejeter cette hypothése d’un fluide éthéré épais, Newton ne s’arréte pas a la
démonstration mécanique qu’il vient de donner. Comme pour asseoir son propos, il fait

référence aux...

[...] plus célebres philosophes de la Grece et de la Phénicie, qui établissent,
pour base de leur doctrine, le vide, les atomes, et la pesanteur de ces atomes ;
attribuant de la sorte la pesanteur®® & une cause différente de la pression
d’un fluide.>®®

De nouveau — pour la premiere fois dans un travail publié — Newton rend manifeste sa lecture
des philosophes atomistes. Partisan de la théorie corpusculaire et ayant démontré I’existence du
vide, il est logique qu’il se sente des accointances avec cette physique antique. Ce qui est
intéressant par rapport a ce qui va suivre immédiatement, ¢’est que pour s’émanciper du strict
mécanisme, Newton compare cette ancienne doctrine matérialiste et la démarche mécaniste

moderne :

Les philosophes modernes, ayant banni de leurs spéculations physiques
l’influence de cette cause, ont imaginé des hypothéses pour tout expliquer
mécaniquement.®® Mais le plus grand but qu’on doit se proposer dans
[’étude de la Nature, c’est de raisonner sur les phénomenes sans le secours
d’aucune hypothése®*, de déduire les causes des effets, jusqu’a ce qu’on soit
parvenu a la Cause premiere, qui trés certainement n’est pas mécanique ;
d’expliquer par ce moyen le mécanisme du monde, et de résoudre mille

questions de l'importance de celles qui suivent.>*?

Pour Newton, le mécanisme est limité et ne permet pas de rendre raison de I’ensemble des
phénomenes, et en particulier de celui de la gravitation. La physique atomiste ancienne renvoie
dos a dos les explications téléologiques et les superstitions, et est bien-sir dénuée de tout
arriére-plan créationniste. La pesanteur des corps et 1’attraction des atomes les uns par rapport

aux autres s’expliquent en vertu de leurs poids et de leur nature ¢lémentaire. Mais parce que

388 « gravité », LP, p. 192.

389 |bid., p. 317.

3% « et en rapportant les autres causes a la métaphysiques », LP, p. 192 ; « et renvoyant les autres Causes a la
Meétaphysique », PC, p. 444.

391 « the main Business of natural Philosophy, feigning Hypotheses for explaining all things mechanically », BC,
p. 369.

392 |bid., pp. 317-318.

187



c’est une physique qui hisse le vide au rang de principe, elle évite ce faisant ’erreur de
considérer la pression a I’intérieur d’un éther dense comme la cause de la pesanteur. Autrement
dit, la physique atomiste a I’avantage d’avoir offert il y a longtemps déja une démonstration de
I’importance du vide pour penser le mouvement de la lumiére et des astres. Toutefois, des que
nous prenons en compte la suite du texte, nous voyons que Newton regrette qu’elle ne propose

qu’une explication purement mécaniste de ces mouvements.

Ce qui semble se dégager de la critique des « philosophes modernes », ¢’est I’idée qu’ils
ont fait finalement la méme chose que leurs prédécesseurs : ils se sont heureusement défaits de
I’hypothese d’un éther dense et de I’explication du mouvement par pression, mais pour rester
tributaires du seul mécanisme. Les hypothéses par lesquelles ils ont remplacé I’hypothése de
I’éther dense ne valent finalement pas mieux. Sauf que la raison pour laquelle elles ne valent
pas mieux n’est pas a proprement parler physique, mais métaphysique : en se cantonnant au
cadre strict du mécanisme, ils évacuent toute causalité finale. Les fameuses « hypothéses » qu’il
faut se garder de fabriquer, pour Newton, ce ne sont pas les hypothéses en général qui guident
les travaux de recherches. Ce sont les « hypothéses imaginaires », c’est-a-dire celles qui
prétendent déterminer mécaniquement, et seulement mécaniquement, la source de la causalité
physique. L’imagination mécaniste limite la science de la nature : elle ’empéche de remonter

a la cause premiére et unique de I’ensemble des phénoménes.

La philosophie naturelle a pour but la connaissance de cette cause premiere. Cette
finalité unifie les différents domaines de recherche que sont la physique terrestre, la mécanique
céleste, 1’alchimie et I’analyse de la composition de la matiere. Ainsi s’explique 1’apparente
hétérogénéite de cette réponse a la Question 28, qui commence par interroger la facon dont la
lumiére se propage, qui s’intéresse ensuite a la composition du medium qui permet sa
transmission et a I’importance du vide dans la nature, et qui conduit enfin a prendre en compte
I’existence d’une cause premiére. La course des planétes et la composition des liquides sont les
résultats d’une méme origine causale : de I'infiniment grand a I’infiniment petit, il n’y a donc
qu’un pas. Le faire nécessite une souplesse intellectuelle a laquelle la pratique alchimique de
Newton, fondée sur les analogies entre les corps qui composent 1’univers et sur 1’idée d’une
structure fondamentale et universelle de la matiére, contribue sans doute. L’Optique est, comme
tous ses autres travaux, une manicre de regarder le monde pour s’efforcer de remonter a sa
source. Le mécanisme n’est pas sa propre fin : il est I’outil d’une recherche des origines et des

finalités.

188



Bien que limité, il n’en demeure pas moins un outil puissant que Newton ne rejette
jamais. Pour montrer son importance, Newton juxtapose plusieurs questions auxquelles il

permet de répondre :

Qu’y a-t-il dans des lieux presque vides de matiere ? D ou vient que le Soleil
gravite vers les planetes, et que les planétes gravitent vers le Soleil, sans
qu’ils soient environnés d’un fluide dense ? Pourquoi la Nature ne fait-elle
rien d’inutile ? D ou procede [’ordre que nous voyons établi dans [’Univers
2 3% Pourquoi les planétes se meuvent-elles toutes suivant la méme direction
et dans des orbes concentriques ; tandis que les cometes se meuvent suivant
toutes les directions, dans des orbes trés excentriques ? Qu’est-ce qui
empéche les étoiles fixes de tomber les unes sur les autres ? Pourquoi le corps
des animaux est-i/ d’une organisation si recherchée, et a quelles fins leurs
diverses parties ont-elles été formées ?°** La structure de ['wil ne
supposerait-elle aucune connaissance de ['Optique ; et celle de [’oreille,
aucune connaissance de [’Acoustique ? Comment les mouvements du corps

dépendent-ils de la volonté ? Qu est linstinct dans les bétes 7%

Cette liste de questions s’ancre dans les cieux pour descendre trés rapidement jusqu’aux corps
vivants. Newton, bien qu’il n’en fasse pas I’objet d’un travail a part entiere, inclut la physiologie
(au sens de I’é¢tude du vivant) dans 1’analyse a la fois mécaniste et finaliste de la nature. La
disposition belle et ordonnée des planétes, des cometes et des étoiles fixes est analogue a celle
des parties du corps : elle répond a certaines finalités. De la méme maniére que les astres sont
éloignés les uns des autres de fagon a ne pas se heurter, les organes sont constitués et disposés
les uns par rapport aux autres afin de pouvoir remplir certaines fonctions. Ces agencements font
signe, a travers le caractere rhétorique de certaines de ces questions, vers la divinité créatrice
dont Newton disait déja a Bentley qu’elle était intelligente et douée en géométrie et en

mécanique. Ici, elle est présentée comme douée de connaissances en optique et en acoustique.

3%« D’ou procéde tout cet Ordre & toute cette Beauté que nous voyons dans le Monde ? », PC, p. 445 ; « d’ou

vient tout cet ordre et toute cette beauté que nous voyons dans le monde ? », LP, p. 193.

3% « D’ou vient que les Corps des Animaux ont été composés avec tant d’art ; & pour quelles fins ont été formées
leurs différentes parties ? », PC, p. 445.

3% |bid., p. 318. « How do the Motions of the Body follow from the Will, and whence is the Instinct in Animals ? »,
BC, p. 370.

189



Ainsi nous trouvons-nous au cceur de I'une des expressions de la physico-théologie

newtonienne et de 1’argument du Dessein.3%

c. Du sensorium animal a ’espace comme sensorium de Dieu

e Le premier énoncé de ’analogie du sensorium Dei

Les deux derniéres questions de cet extrait renvoient au rapport entre le corps et la
volonté. Parce que Newton n’est pas cartésien et parce qu’il hérite de la vision moins strictement
dualiste des néoplatoniciens de Cambridge, il s’agit d’une difficulté moins grande que celle que
Descartes était tenu d’affronter. Il n’est donc pas question pour lui de se demander, comme le
faisait Descartes, comment deux substances de natures radicalement différentes peuvent
communiquer. Pour autant, le processus de perception reste énigmatique : comment notre esprit
prend-t-il connaissance de ce que lui transmettent nos sens externes ? Les données sensibles
sont-elles des parties des objets extérieurs ? Ou en sont-elles des images ? Si elles en sont des
images, sont-elles des représentations fidéles ? Quelle est leur nature et comment se fait-il
qu’elles puissent étre saisies, voire réinterprétées, par 1’esprit ? Ces questions redoutables font
I’objet de recherches et de propositions nombreuses sur le continent et en Angleterre aux XV1I°
et XVIII¢ siecles. Nous reviendrons un peu plus tard et en détail sur tout cela au sujet de la
perception visuelle, mais rappelons déja qu’elles accentuent la fracture entre, d’une part,
I’empirisme et D’importance qu’il accorde aux faits physiologiques et, d’autre part,
I’intellectualisme et 1’accent qu’il met sur la substance pensante. Au-dela de ces débats, ces
questions encouragent a recourir a I’hypothese ancienne de I’existence d’un sens commun, qui
serait le cerveau ou un autre organe, comme par exemple la glande pinéale. C’est dans cette

perspective que Newton écrit alors :

Le sensorium des animaux n’est-il pas le siege de la substance sensitive et
pensante et le lieu ou elle apercoit les impressions des objets transmises par

les nerfs 2397

Il se trouve que Jean-Paul Marat a ajouté « et pensante » dans sa traduction. Dans la version

anglaise, il est seulement écrit :

Is not the Sensory of Animals that place to which the sensitive Substance is

present, and into which the sensible Species of Things are carried through

3% Harrison, Peter. « Naturalism and the Success of Science », Op.cit. Sur I’argument du Dessein chez Newton :
pp. 11-13.
397 JpM, p. 318.

190



the Nerves and Brain, that there they may be perceived by their immediate

presence to that Substance ?3%

De plus, Jean-Paul Marat comme Pierre Coste ont tous deux enlevé la mention du cerveau pour
ne conserver que celle des nerfs. Enfin, la fin de la phrase anglaise est tronquée, faisant
s’évanouir la notion de présence, dont nous verrons qu’elle a une importance primordiale dans
la Question 31. Ces modifications, toutes légeres et insignifiantes qu’elles puissent paraitre,
nous semblent symptomatiques d’une certaine lecture du texte newtonien. Que ce soit deux
Francais, méme a plusieurs décennies d’intervalle, qui les aient commises renvoie peut-étre au
présupposé intellectualiste hérité de Descartes et de ses disciples. Or, ce que nous voyons dans
le texte de premicre main de Newton, c’est qu’il est d’abord question de faits physiologiques :
nulle référence a un esprit ou une ame, mais seulement a une substance sensible ou sensitive,
au cerveau et aux nerfs. Nous y reviendrons en détail plus loin, mais notons d’ores et déja que
I’'usage de la notion de sensorium ou de sensory doit visiblement étre comprise a partir d’un
systéme de représentations qui n’est pas celui du dualisme cartésien, mais de 1’empirisme

anglais.3%

Sans développer plus avant, Newton avance alors 1’analogie du sensorium Dei :

And these things being rightly dispatch’d, does it not appear from
Phaenomena that there is a Being incorporeal, living, intelligent,
omnipresent, who in infinite Space, as it were in his Sensory, sees the things
themselves intimately, and throughly perceives them, and comprehends them
wholly by their immediate presence to himself : Of which things the Images
only carried through the Organs of Sense into our little Sensoriums, are there

seen and beheld by that which in us perceives and thinks.*%

La traduction de Jean-Paul Marat omet de rendre compte de 1’adjectif « living », dont nous
avons vu précédemment qu’il était ’'une des caractéristiques divines sur lesquelles Newton
insistait, en particulier pour I’opposer a I’espace. Plus révélateur, il ne traduit pas 1’expression

«as it were in his sensory » alors qu’elle prouve qu’il s’agit d’une analogie.*®* Sans elle,

3% BC, p. 370.

3% Qur ce point : Burtt Edwin Arthur, The Metaphysics of sir Isaac Newton, Op.cit., sections 3 et 4 ; Glauser,
Richard. Berkeley et les philosophes du XVII¢ siecle. Perception et scepticisme, Mardaga, Philosophie et Langage,
Belgique, 1999, pp. 33-165.

40 BC, p. 370.

401 |_a traduction de Jean-Paul Marat dit : « De I’explication satisfaisante de ces questions ne résulte-t-il pas qu’il
est un Etre immatériel, intelligent, présent partout, et qui voit immédiatement le fond des choses dans ’infinité de
I’espace et du temps ? Puisqu’il n’y a que les images des objets qui soient transmises par les organes des sens a

191



I’espace et le temps apparaissent comme ce dans quoi la divinité percoit les choses mondaines
— ce que ne dit pourtant pas le texte anglais. En revanche, la traduction de Pierre Coste respecte
fidélement I’analogie, et c’est sans doute un point sur lequel Newton a été particuliérement

vigilant :

[...] ne parait-il pas par les Phénoménes, qu’il y a un Etre incorporel, vivant,
intelligent, tout-présent ? qui dans I’Espace infini, comme si ¢ était dans son
Sensorium, voit intimement les choses en elles-mémes, les apercoit, les
comprend entierement & a fond, parce qu’elles lui sont immédiatement
présentes : desquelles choses, il n’y a que les Images seules qui étant portées
par les Organes des Sens dans le lieu étroit de nos Sensations, puissent étre

apercues par ce qui sent & pense en nous. %

Avant de nous demander plus avant ce que signifie exactement cette analogie, et quelle(s)
fonction(s) elle remplit, sa singularité — au moins apparente — encourage a chercher si elle est

une invention newtonienne ou si elle est la reprise d’un motif antérieur & Newton.

e Lesorigines possibles de cette analogie

Nous I’avons vu au cours de 1’analyse de « Tempus et Locus » : dans un passage du
chapitre XI du premier tome de An Antidote against Atheism, Henry More comparait 1’ame
humaine a une petite statue a 1’effigie de la divinité. Nous avions vu qu’a partir de cette
comparaison, More supposait que nous pourrions étre en mesure d’appréhender la nature de la
divinité grace a 1’étude psychologique de I’étre humain. Ce faisant, il transposait la preuve
ontologique cartésienne dans le cadre d’une démonstration a posteriori : si I’esprit humain est
capable de penser I’infini, c’est parce qu’il en est a la fois une créature et un condensé ; ce
faisant, il peut tacher de le connaitre, dans les limites de son entendement fini en se prenant lui-
méme comme point de départ. Nous ne trouvons nulle part trace ni d’une telle comparaison, ni
d’étude de la psyché humaine, dans les textes newtoniens. Néanmoins, nous pouvons nous
demander si, compte tenu de I’importance de la philosophie de More dans la formation de
Newton, I’image du médaillon ne 1’aurait pas marqué et n’aurait pas quelque peu a voir avec

I’analogie du sensorium Dei.

I’endroit ou se forment nos sensations, n’est-il pas manifeste que c’est 1a seulement que peut apercevoir ces images
ce qui sent et qui pense en nous ? », p. 318.
402 pC, pp. 446.

192



Il est une piste qui semble plus probable puisqu’on y trouve une analogie tres
ressemblante : il s’agit d’un passage, unique, dans 1’ceuvre de Kepler, et plus précisément dans
la premiére partie du livre IV de I’Epitome Astronomiae Copernicanae.*®® Plus haut, au sujet
de [’Astronomia Pars Optica, nous avons vu que Kepler présente la lumiére comme ’analogue
du Saint-Esprit. Se propageant depuis le soleil, elle relie le centre de I’univers a ses confins. La
disposition de 1’univers, centrée autour d’un point lumineux et dispensant la vie, traduit la
structure trinitaire de la substance divine. Ainsi Kepler hérite-t-il & la fois du renouveau du

néoplatonisme chrétien de la Renaissance*®*

et de la lecture de Platon par Augustin. Arrétons-
nous un instant sur ce point pour mieux comprendre ensuite le geste keplérien. Dans le Timée,
nous pouvons en effet deviner combien les passages décrivant la fabrication mythique du

monde, tel que celui-1a, ont pu attirer son attention :

Eh bien, avons-nous eu raison de déclarer que le ciel est unique, ou edt-il été
plus juste de dire qu’il y en a plusieurs et méme une infinité ? Nous devons
dire qu’il est unique, des lors que le déemiurge l’a fabriqué d’apres ce modéle.
En effet, ce qui enveloppe tout ce qu’il y a de vivants intelligibles ne saurait
jamais venir apres un autre au second rang. Car il faudrait encore un autre
vivant qui enveloppe les deux précedents, et dont ces deux-la seraient chacun
une partie ; et ce ne serait plus a ces deux-1a, mais a celui qui les enveloppe
gue notre monde ressemblerait, serait-il plus juste de dire. C’est donc bien
pour que notre monde ressemblat par son unicité au vivant total, que celui
qui a fabriqué le monde n’en a pas fait deux ou une infinité ; aussi notre ciel

a-t-il été engendré seul de son espére, et il le restera.*%®

Timée explique ensuite que le démiurge utilisa de la terre et du feu pour former le corps du
monde, et qu’il plt les unir et embellir leur mélange grace a deux autres éléments, 1’air et ’eau.
Or, avant d’expliquer qu’il faut toujours deux médiétés afin qu’un solide soit beau (32b) et que

c’est la raison pour laquelle le corps du monde est composé de quatre éléments, Timée précise

403 Kepler, Johannes. Epitome Astronomiae Copernicanae, in Gesammelte Werke, VII, CH.Beck, 1953, pp. 258-
289.

404 Renouveau qui se fonde lui-méme sur le lien, affirmé depuis Sceusippe et Xénocrate jusqu’aux néoplatoniciens
tardifs, entre la pensée de Pythagore et celle de Platon dans le Timée. Sur ce point, et en particulier sur la lecture
mathématico-théologique qu’en a Proclus, voir : Lernould, Alain. Physique et théologie, Lecture du Timeée de
Platon par Proclus, Presses Universitaires du Septentrion, collection Problématiques philosophiques, Villeneuve-
d’Ascq, 2001.

405 platon. Timée, présentation et traduction de Luc Brisson, Flammarion, collection GF Flammarion, Paris, 1992,
31a-31b, pp. 119-120.

193



qu’en général, si on veut produire un beau mélange sans profondeur, alors il faut un troisieme

élément :

Mais deux éléments ne peuvent seuls former une composition qui soit belle,
sans l'intervention d’'un troisieme ; il faut en effet, entre les deux, un lien qui
les réunisse. Or, de tous les liens, le plus beau, c’est celui qui impose a lui-
méme et aux éléments qu’il relie [ 'unité la plus complete, ce que, par nature,
la proportion réalise de la fagon la plus parfaite. Chaque fois que de trois
nombres quelconques, que ces nombres soient entiers ou en puissance, celui
du milieu est tel que ce que le premier est par rapport a lui, lui-méme [’est
par rapport au dernier, et inversement que ce que le dernier est par rapport
a celui du milieu, celui du milieu [’est par rapport au premier, celui du milieu
pouvant devenir premier et dernier, le dernier et le premier pouvant a leur
tour devenir moyens, il en résulte nécessairement que tous se trouvent étre
dans une relation d’identité, et que, parce qu’ils se trouvent dans cette
relation d’identité les uns par rapport aux autres, ils forment tous une
unité.%

Il est possible de lire le Timée avec des lunettes chrétiennes en supprimant les passages qui ne
concordent pas suffisamment avec 1’idée d’une création ex nihilo. C’est ainsi par exemple que,
dans La Cité de Dieu, Augustin évoque ce passage en le mettant en regard du récit de la Genese,
1, 1, dans lequel la Terre est présentée comme une masse de terre informe. Augustin propose
de voir dans la mention platonicienne du feu une référence au ciel. Au sujet des deux autres
éléments, il cite le verset « L’esprit de Dieu était porté sur les eaux », proposant de considérer
que Platon, dans 1’hypothése ou il aurait eu connaissance des Ecritures en discutant avec des
Juifs, aurait compris « air » a la place d’« esprit ».4%” Concernant les deux extraits que nous
venons de voir, Augustin les a-t-il sans doute lus comme une preuve de I’unité du monde et
comme une preuve, via le recours aux proportions entre trois nombres et au principe d’identité,
de I'unicité d’une substance divine qui est pourtant, en méme temps et sans que cela la divise
véritablement, trine. Autrement dit, dans cette page du mythe vraisemblable de la formation du

monde, Augustin met en avant trois idées qui convergent avec la doctrine chrétienne officielle :

4% 1hid., 31b-32a.
407 Augustin. La Cité de Dieu, tome 1, traduction de Louis Moreau revue par Jean-Claude Eslin, Editions du Seuil,
collection Points, 1994. 1l s’agit du §XI du livre VIII, pp. 340-342.

194



la création du monde qui commence par celle de la terre et du ciel, I'unicité de ce monde, et

I’importance d’un troisiéme terme pour penser cette unité.

Comme Augustin avant lui — dont il est un grand lecteur — et comme certains de ses
contemporains, Kepler juge que le lien entre le platonisme du Timée et le christianisme tombe
sous le sens. En-deca des points sur lesquels nous venons de nous concentrer, en-dec¢a aussi du
paralléle qu’il serait possible de faire entre les formes intelligibles et les pensées divines, il y a
un pont entre la rationalité du démiurge géomeétre et celle du Verbe ou, pour étre plus précis,
du Logos créateur.*®® Dans son travail de thése, Nicolas Roudet avance 1’idée selon laquelle
Kepler « se devait d’étre en possession d’une doctrine rendant possible une mathématisation du
réel — ce que permettait le platonisme ».%%° C’est de nouveau vers le Timée qu’il faut se tourner,
puisque les éléments qui composent le monde sont réduits a des solides qui sont, eux-mémes,
réductibles & des surfaces planes d’origine triangulaire.*'° Le néoplatonisme chrétien donne
ainsi une raison d’étre a I’enquéte sur les structures de 1’univers. Corrélativement, il en résulte
la conception d’un Dieu architecte, semblable a un démiurge qui aurait créé le monde, sans
aucune aide, et qui se serait pris lui-méme pour modele.*!! C’est, comme I’explique Gérard
Simon, I’idée primordiale de Kepler et celle qui guide tout son travail.*!2 C’est dans cette
mesure que, contrairement a Augustin, ce qui compte pour 1’astronome est moins la Bible que

le livre de la nature. Quand dans ses écrits théologiques, Newton consideére les prétres anciens

498 Simon, Gérard. Structures de pensée et objets du savoir chez Kepler, Op.cit., 2é™ partie, chapitre 1V, pp. 188-
257 ; Crombie, Alistair Cameron. Styles of Scientific Thinking in the European Tradition, The history of arguments
and explanation especially in the mathematical and biomedical sciences and arts, Volume I, Gerald Duckworth
& Company, Londres, 1994, pp. 93-182.

409 Roudet, Nicolas. Un monde parfait : « cosmologie » et « théologie » dans I’Harmonice Mundi de Kepler, Thése
d’Etat de I’Université de Lille, 2001, p. 165.

410 Platon. Timée, Op.cit., 53c-55d, pp. 154-158.

411 « Taceo, quod haec materia, Creationis, quam negarunt Philosophie, magnum argumentum est : dum cernimus,
vt Deus instar alicuius ex nostratibus Architectis, ordine et norma ad mundi molitionem accesserit, singulaque sit
ita dimensus ; quasi non ars naturam imitaretus, sed Deus ipse ad hominis futuri morem aedificandi,
respexisset. », Kepler, Johannes. Gesammelte Werke, I, CH.Beck, 1938, p. 6, lignes 7 & 9. Quelques pages plus
loin, dans la préface au lecteur, nous pouvons également lire : « Propositum est mihi, lector, hoc libello
demonstrare, quod Creator Optimus maximus, in creatione Mundi huius mobilis, et dispositione Coelorum, ad illa
quinque regularia corpora, inde a PYTHAGORA et PLATONE, ad nos vsque, celebratissima respexerit, atque ad
illorum naturam coelorum numerum, proportiones, et motuum rationem accommodauerit. », p.9, lignes 2 a 7.
Cette image classique du Dieu architecte se lit également dans le De Revolutionibus de Copernic: «[...] le
scintillement de leurs lumiéres démontre qu’il y a encore un grand espace entre la plus haute des planétes, Saturne,
et la sphére des fixes. C’est par cet indice-ci qu’elles se distinguent profondément des planétes, puis donc qu’il
convient qu’entre les mues et les non mues il y ait la plus grande différence. Tellement parfaite, en vérité, est cette
fabrique divine du meilleur et supréme Architecte. », Op.cit., p. 118.

412 Simon, Gérard. « Kepler ou les legons d’un contre-exemple en épistémologie », Savoirs et sciences aux XVI€ et
XVII¢ siécles, Op.cit., pp. 77-101. Plus généralement, sur la critique d’une premiére distinction entre le naturalisme
épistémologique et le naturalisme ontologique et d’une seconde distinction qui aurait une sorte de valeur
intemporelle entre des explications naturalistes et des explications surnaturelles : Harrison, Peter, « Naturalism
and the Success of Science », Op.cit., pp. 274-291.

195



comme de véritables savants, son prédécesseur Kepler s’identifie clairement lui-méme, en tant

qu’astronome, a un prétre.*'?

Kepler fait de la sphere une image de la divinité, sa tridimensionnalité augmentant sa
perfection géométrique. Composée d’un centre, d’une surface et d’un intervalle ou d’une
contenance, elle représente les trois personnes de Dieu. L’égalité de longueur des lignes qui
partent de son centre pour rejoindre sa surface et sur laquelle Platon déja insistait*'4, fait écho
chez I’astronome chrétien a 1’égalité entre le Pére, le Fils et le Saint-Esprit. A partir de la, dans
la mesure ou le cosmos est sphérique, il peut étre pensé comme une manifestation des rapports

entre les trois personnes divines.*!®

TRINITE SPHERE COSMOS
Le Pere Le centre Le soleil
Le Saint-Esprit L’intervalle / la contenance L’éther / le medium / I’espace
Le Fils La surface La sphere des fixes

Cette forte relation d’analogie et d’expression entre Dieu, la sphére et le monde est tout
a fait explicite dans le travail de Kepler, comme en témoigne par exemple ce passage de

I’Epitome :

L’archétype du monde est Dieu [ui-méme, a qui aucune figure ne ressemble
mieux (dans la mesure ou il y a lieu de parler de ressemblance) que la surface
sphérique. Car Dieu est [ ‘Etre des Etres, antérieur d tout, inengendré, le plus
simple, le plus parfait, immobile, se suffisant totalement a lui-méme et a

toutes les créatures, créateur et sustenteur de toute chose, un en essence, trois

413 « Ego vero sic censeo, cum Astronomj, sacerdotes dej altissimj ex parte librj Naturae simus : decere non ingenij
laudem, sed Creatoris praeripué gloriam spectare. », Gesammelte Werke, XI1I, C.H.Beck, 1945, p. 193, lignes
182-187.

414 « Comme figure, il donna [au monde] celle qui lui convenait et qui lui était apparentée. Au vivant qui doit
envelopper en lui-méme tous les vivants, la figure qui pourrait convenir, c¢’était celle ou s’inscrivent toutes les
autres figures. Aussi est-ce la figure d’une spheére, dont le centre est équidistant de tous les points de la périphérie,
une figure circulaire, qu’il lui donna comme s’il travaillait sur un tour — figure qui entre toutes est la plus parfaite
et la plus semblable & elle-méme —, convaincu qu’il y a mille fois plus de beauté dans le semblable que dans le
dissemblable. », Timée, 33b, Op.cit., p. 122.

415 Nicolas Roudet propose le syllogisme suivant : (1) Tout ce qui est sphérique a un rapport avec la Trinité, (2)
Or, le cosmos est sphérique, (3) Donc, le cosmos a un rapport avec la Trinité. (Un monde parfait, Op.cit., p. 404)
Voir également : Hallyn, Fernand. La structure poétique du monde : Copernic, Kepler, Editions du Seuil,
collection Des travaux, Paris, 1987, pp. 176-196. Fernand Hallyn insiste sur le fait que ce systéme de ressemblance
est fondé, pour Kepler, sur le principe de raison suffisante et sur 1’observation des phénomenes. Ainsi 1’étude de
la forme du flocon dans L étrenne est-elle 1'une des traces qui attesteraient des archétypes géométriques qui
structurent la réalité.

196



en personne. Parmi les différentes figures, [seule] la surface sphérique

posséde, quoique sur un mode rudimentaire, les mémes propriétés.*'®

Le cosmos, s’il manifeste la divinité, n’est pas la divinité. Kepler ne souscrit pas a un
panthéisme de type stoicien : bien que Dieu soit dans les choses et bien que les choses expriment
I’essence et la volonté créatrice de Dieu, Dieu ne se confond pas avec le monde et n’est pas
localisé. C’est notable dans le cas du Fils : selon la Bible, il est au ciel, et il incarne et diffuse
la parole divine. Pour ces raisons, il est représenté par la surface de la sphére — qui émane du
point central et des lignes qu’on en tire — et par la sphere des fixes — qui englobe un monde
illuminé par la source solaire. Pour autant, il n’est pas corporellement dans la sphére des fixes :
il est au ciel partout sans étre nulle part. Sa corporéité n’est donc pas une condition nécessaire
pour attester de sa présence. Il nous faut garder en téte pour plus tard que, de son cote, et tout
en refusant aussi une identification du monde et de Dieu, Newton pense la présence divine de
facon plus substantielle ; c’est sans doute le point métaphysico-théologique qui sépare le plus

les deux savants.

Compte tenu de tout cela, il est possible de relire le passage de 1’Epitome dont nous
parlions plus haut. Kepler propose d’abord une analogie entre certaines composantes du monde

et les facultés de I’ame :

La perfection du monde consiste dans la lumiére, la chaleur, le mouvement,
et [’Harmonie du mouvement, qui sont analogues aux facultés de ’ame : la
lumiére [est comparable] a la [faculté] sensitive, la chaleur a la [faculté]
vitale et naturelle, le mouvement a [la faculté] animale, et |’Harmonie a la

[faculté] rationnelle.*t’

Le raisonnement se développe ensuite autour de I’importance de I’harmonie et du soleil pour,

quelques lignes plus loin, se conclure ainsi :

Ainsi, dans les animaux, le cerveau, siege de la faculté sensitive, communique

tous les sens a [’animal tout entier, et par une action du sens commun, il

416 « Mundi Archetypus Deus ipse est, cujus nulla figura similior est, (si qua similitudo locum habet) quam
sphaerica superficies. Nam vti Deus est Ens Entium, antecedens omnia, ingenitum, simplicissimum,
perfectissimum, immobile, sibi ipsi creaturisque omnibus sufficientissimum, creans et sustentans omnia, vunus
essentia, in personis trinus : sic sphaericum etiam easdem rudi quodam modo proprietates habet inter figuras
caeteras. », Op.cit, livre |, partie Il, p. 47, lignes 2-6. La traduction est celle de Nicolas Roudet, Ibid., pp. 403-404.
417 « Mundi perfectio consistit in luce, calore, motu, et Harmonia motuum ; quae sunt analoga facultatibus animae,
lux sensitivae, calor vitali et naturali, motus animali, Harmonia rationali. », Ibid., p. 259, lignes 9 & 11 (nous
traduisons).

197



produit la présence vive de tous ces sens, les excitant, pour ainsi dire, et leur
ordonnant d’étre éveillés. Autrement dit, dans cette comparaison, le soleil se
tient a la place du sens commun lui-méme, les globes planétaires dans
[’espace intermédiaire a la place des instruments (Sensoriorum), les [étoiles]

fixes & la place des objets des sens.*8

Il s’agit 1a de I’unique occurrence dans 1’ceuvre de Kepler du terme « sensorium », et elle a lieu
a l’intérieur d’une analogie qui réunit la structure du cosmos et celle de la perception sensible.**°
En schématisant cette analogie et en la recontextualisant a I’intérieur du systeme keplérien de

renvois entre mathématique, cosmologie et théologie, cela donne :

Epitome, livre 1V, p259, 27-31 :

GEOMETRIE THEOLOGIE COSMOLOGIE PHYSIOLOGIE
Sphére Trinité Cosmos Faculté sensitive
centre le Pére soleil sens commun (a

I’intérieur du cerveau)

Contenance ou Saint-Esprit Ether, medium, espace | Sensoriorum (les sens)
intervalle
Superficie le Fils sphére des étoiles fixes | objets des sens/sentis

Devons-nous trouver dans ce passage de 1I’ceuvre de Kepler 1’origine, ou a tout le moins
I’'un des facteurs explicatifs, de I’analogie newtonienne du sensorium Dei ? Il est certain que
Newton a lu son prédécesseur ; peut-&tre que cette comparaison lui est restée en mémoire, plus
ou moins consciemment, et lui a paru utile. Toujours est-il que la ressemblance du procédé est
frappante. En effet, ’analogie keplérienne et I’analogie newtonienne ont d’abord pour point
commun et pour raison d’étre le fait qu’elles s’inscrivent dans un systéme de représentations,
hérité de la Renaissance, ou I’infiniment petit et I’infiniment grand se signifient I’un, Iautre.
Chaque phénomene fait signe vers ceux qui lui ressemblent et auxquels il ressemble. Nous
trouvons cela dans les disciplines qui, depuis, ne sont plus considérées comme des sciences, et
en particulier dans 1’alchimie et 1’astrologie. Ce que nous constatons donc, c’est que deux

astronomes modernes, tous deux soucieux de découvrir la rationalité mathématique a I’ceuvre

418 « Sic in animalibus cerebrum, sedes sensitivae facultatis, toti animali sensus omnes communicat, et actu sensus
communis, causatur illorum sensuum omnium praesentiam, eos veluti excitans et vigilare jubens. Et aliter, in hac
comparatione Sol sese habet instar ipsius sensus communis, Globi in intermedio, instar organorum sensoriorum ;
fixae intar objectorum sensilium. », Ibid., lignes 27 a 31. (traduction de Valentin Decloquement, que je remercie.)
419 Nous remercions vivement Edouard Mehl, qui remarqua cette occurrence et nous encouragea a poursuivre cette
piste de recherche.

198



dans la nature et tous deux partisans de la démarche physico-théologique, établissent dans les
deux cas au sein d’une réflexion sur I’agencement merveilleux des astres, un rapport plus ou
moins direct entre la physiologie animale et la théologie. Chez Newton, le rapport est
immediat : ’espace est comparé a un sensorium divin ; tandis que chez Kepler, le rapport est

médiatise : il n’est donc pas question a proprement parler de sensorium divin.

Analogie keplérienne Analogie newtonienne
COSMOLOGIE PHYSIOLOGIE THEOLOGIE PHYSIOLOGIE
Cosmos Faculté sensitive Rapport de Dieu au Rapport de I’ame au
monde monde
soleil sens commun (a Dieu (incorporel et I’ame (immatérielle et
I’intérieur du cerveau) intelligent) intelligente)
Ether, medium, Sensoriorum (les sens) I’espace infini sensorium

espace
sphére des étoiles objets des sens/sentis la création (le vide et  |les objets des sens/sentis

fixes I’ensemble des étres)

En outre, deux autres différences empéchent de confondre ces deux comparaisons.
D’une part, sur le plan théologique et contrairement a Newton, Kepler souscrit entiérement a la
doctrine de la Trinité. Par conséquent, chez Kepler ’analogie se comprend comme si elle était
en vase clos : la divinité ne percoit pas quelque chose qui lui serait radicalement extérieur ; elle
percoit ce qui émane d’elle et qui la constitue intimement. Chez Newton, qui considere que la
doctrine de la Trinité est 1'une des plus importantes corruptions de la religion primitive,
I’univers n’est jamais identifi¢ a Dieu ou n’est jamais défini comme une représentation de Dieu
ou d’une personne concourant a ’unicité divine. D’autre part, Dieu n’est pas littéralement
présent dans 'univers de Kepler alors qu’il I’est dans celui de Newton. Sans doute ces deux
points expliquent-ils que Newton pousse plus loin I’analogie que ne le faisait Kepler : au niveau
théologique, I’écart entre Dieu et la création est plus grand chez Newton et pourtant, parce que
le Dieu newtonien est lui-méme présent au monde qu’il gouverne a chaque instant, il en est
finalement plus proche. Si Kepler et Newton se donnent donc a eux-mémes la tache de
s’approcher du mieux possible de la nature divine en saisissant la rationalité du réel, ils n’ont

pas la méme facon de voir le lien entre cette divinité et ce réel.

199



e Plasticité et limite de I’analogie

Pour Newton, puisque Dieu est non seulement per potentiam mais aussi actuellement
présent au monde, alors le monde est immédiatement saisi par Dieu. C’est dans cette perspective
qu’il faut étre vigilant au texte anglais et a la traduction de Pierre Coste, qui précisent bien que

Dieu...

... dans ’Espace infini, comme si ¢ 'était dans son Sensorium, voit intimement
les choses en elles-mémes, les apercoit, les comprend entierement & a fond,

parce qu’elles lui sont immédiatement présentes |...]

... alors que dans le cas de I’ame humaine et, plus généralement, animale :

..il n’y a que les Images seules qui étant portées par les Organes des Sens
dans le lieu étroit de nos Sensations, puissent étre apercues par ce qui sent

& pense en nous.

Les choses, a savoir les étres qui composent ['univers créé, sont immédiatement présentes a
Dieu, alors qu’elles sont présentes a I’ame en tant qu’elles sont représentées par des images qui
leur ressemblent. Si le « comme si» n’avait pas suffisamment marqué le lecteur, cette
différence dans le mode de présence aux choses montre qu’il ne s’agit que d’une analogie.
Toutefois il s’agit quand méme d’une prise de risque : I’analogie d’un sensorium divin semble
ouvrir la porte au panthéisme. En effet, elle pourrait traduire une forme d’anthropomorphisme
qui pose probleme au niveau théologique : elle donnerait a penser que le monde sensible
existerait antérieurement a Dieu et que celui-ci viendrait, aprés coup, le percevoir. Ce risque
théologique explique sans doute que Newton y revienne plus en détail dans la Question 31.
C’est ce qui explique aussi la réaction de Leibniz dans sa correspondance avec Clarke. Sur tout
cela, nous reviendrons plus tard. Pour Newton, cela semble suffisant pour ce qui est de la

Question 28. Il ajoute alors ces lignes conclusives :

And though every true Step made in this Philosophy brings us not
immediately to the Knowledge of the First Cause, yet it brings us nearer to

it, and on that account is to be highly valued.*?

420 BC, p. 370.
200



Comme pour 1’analogie du sensorium, la traduction de Pierre Coste est plus fidele que celle de

Jean-Paul Marat*?! et conserve la subtilité du texte anglais :

Quoique chaque pas que nous faisons dans cette Philosophie, ne nous
conduise pas nécessairement a la connaissance de la Cause Premiére, il nous
en approche toujours plus; & par cette raison, c’est une maniére de

philosopher trés estimable.*??

Cette courte conclusion permet en vérité de mieux comprendre 1’ensemble de la Question 28.
Premierement, cette philosophie dont il est question, c’est — Newton 1’a expliqué plus haut —
une recherche qui pose I’existence d’une cause premiere et qui s’efforce d’y remonter a partir
de I’¢étude des phénomenes observables. Pour ce (bien) faire, il s’agit de bannir toute hypothése
qui s’¢loignerait du credo selon lequel la nature agit conformément a elle-méme et attribue les
mémes effets aux causes semblables. Il s’agit aussi, nous venons de le voir, de ne pas se
contenter d’hypothéses qui seraient purement mécaniques : dans la mesure ou Newton suppose
que Dieu a créé les étres qui composent 1’univers en vue de certaines fins, I’étude de ces étres
doit avoir I’intention et la puissance divines comme ligne d’horizon. Autrement dit, Newton ne
se contente pas de poser une cause premiere pour éviter une régression a I’infini : il affirme que
cette cause est Dieu et que c’est donc Dieu qu’il faut s’évertuer de rechercher dans la nature —
que ce soit dans les vides entre les planetes, dans les attractions des corps entre eux ou dans
I’instinct et la perception sensorielle des animaux. En réaction a l’insistance de certains
commentateurs sur la finalité théologique de la physique naturelle, on a pu penser qu’il fallait
cesser de voir dans les textes newtoniens la trace de ce projet. Philippe Hamou défend 1’idée
que le concept d’espace absolu, que Newton a déja formulé dans la premiere édition des
Principes mathématiques de la philosophie naturelle avant 1’Optique, se rattache sans doute
d’abord, et peut-étre uniquement « en vertu des nécessités internes aux considérations physico-
chimiques de Newton ».423 Au contraire, il nous semble évident que la fin de la Question 28, &

savoir le passage qui s’ouvre sur I’existence d’une premicre cause non-mécanique et qui se clot

421 « A mesure gue nous avancgons dans la carriére, chaque pas nous rapproche de plus en plus de la connaissance
d’une PREMIERE CAUSE : ce qui fait assez sentir le prix de cette maniére de philosopher. », Op.cit, p. 318.
L’image de la carriére est-elle une allusion plus ou moins consciente et volontaire qu’ajoute Jean-Paul Marat a
I’allégorie platonicienne de la caverne ?

422 pC, pp. 445-446.

423 Hamou, Philippe. « Sensorium Dei. Espace et présence sensible de I’esprit chez Newton », Revue philosophique
de la France et de I’étranger, tome 139, 2014, pp. 47-72.

201



sur I’importance de la rechercher cotite que cotlite, montre que I’intention qui préside au travail

de physicien du savant anglais n’est pas celle d’un positiviste, mais d’un prétre.*?

Deuxiémement, ces quelques lignes montrent combien Newton est conscient des
faiblesses éventuelles de la pensée humaine. Dans la mesure ou elles suivent tout de suite
I’analogie du sensorium de Dieu, nous pouvons supposer qu’il se rend compte que cette
analogie a toutes les imperfections des analogies, mais que pour autant il affirme par-la qu’elle
reste un outil intéressant pour penser le rapport de la cause premiére — Dieu — au monde. Cette
analogie ne nous y méne pas « immediatly », mais elle constitue une avancée de laquelle, pour
reprendre 1I’un des principes de la doctrine de la prisca sapientia, il y a du bon a garder. Il ne
s’agit donc pas de prendre au sérieux toutes les hypothéses qui nous viendraient a I’esprit, de
voir des signes 1a ou il n’y en a pas ou d’ajouter au réel une couche obscure d’imaginaire. Il
s’agit, compte tenu de certains principes de méthode et de certains présupposes métaphysico-

théologiques, de peser la valeur des instruments qui pourraient nous rapprocher de la divinité.

Dans une lettre a Joachim Tanckius, Kepler écrit :

Ludo quippe et ego Symbolis, et opusculum institui, Cabalam Geometricam,
quae est de Ideis rerum Naturalium in Geometria : sed ita ludo, ut me ludere

non obliuiscar.*?®

La formule a certes la saveur d’un bon mot, mais elle est bien plus que cela : elle montre que
Kepler, malgré toute 1’étrangeté de sa pensée pour nous aujourd’hui, est un grand savant. Elle
montre qu’il n’est pas un poéte ou un curieux qui se pique de mathématique simplement pour
étayer ses croyances. Parmi les principes de méthode qui structurent son travail, le souci des
données observationnelles est peut-étre le premier. Ainsi n’en joue-t-il pas avec désinvolture.
Et ainsi Newton a-t-il hérité, directement ou non, d’autre chose de son prédécesseur : de cette

importance de bien jouer, c’est-a-dire de jouer a I’intérieur de régles prédéfinies.

424 Simon, Gérard. « De la reconstitution du passé scientifique », Savoirs et sciences aux XVI°® et XVI° siécles,
Op.cit., pp. 11-29 : « Car I’envers de la téléologie spontanée qui guette 1’histoire des sciences (et la raison pour
laquelle elle peut rester inapergue) est qu’on peut en toute bonne conscience tenir pour négligeables tous les textes
et les contextes qui viendraient la démentir — puisque si on s’assigne pour travail de dégager ce qui jadis a été
purement scientifique, parascientifique ou philosophique, on épure sans s’en rendre compte les cultures du passé
de tout ce qu’elles avaient d’irréductible a la nétre, et qui pourtant conditionnait la démarche scientifique elle-
méme. », p. 13.

425 Kepler, Johannes. Gesammelte Werke, XVI, C.H. Beck, 1954, p. 158, lignes 150 a 152 : « Et certes, je joue
avec les symboles dans la Cabale Géométrique, ’ouvrage que j’ai commencé et qui touche aux essences
géomeétriques des choses naturelles : toutefois, si je joue ainsi, je n’oublie pas que je joue. » (nous traduisons).

202



2. La Question 31

a. Dire et ne pas dire, un témoignage de James Gregory

La Question 31 est également devenue célébre parce qu’elle présente la seconde
occurrence de 1’analogie du sensorium Dei et qu’elle est donc I’un des textes auxquels la
correspondance de Clarke et de Leibniz fait référence. Richard Westfall rapporte 1’extrait
d’une note que James Gregory écrivit a la suite d’un entretien qu’il eut avec Newton le 21

décembre 1705, au sujet de cette derniére Question :

Son doute concernait la question de savoir s’il pouvait inscrire les derniéres
Questions sous cette forme . De quoi est rempli [’espace qui est vide ? La
verité simple est qu il croit Dieu omniprésent au sens littéral ; et que de méme
que nous sommes des étres sensibles aux objets quand leurs images nous
arrivent dans [’esprit, de la méme fagcon Dieu doit étre sensible a toutes
choses, étant intimement présent en toute chose : car il suppose que de méme
Dieu est présent dans l’espace ou il n’y a pas de corps, il est présent dans
[’espace ou il y a également un corps. Mais si cette facon de présenter cette
notion est trop hardie, il pense procéder ainsi. Quelle cause les anciens
assignaient-ils a la gravité ? I/ croit qu’ils admettaient Dieu comme sa cause,
rien d’autre, c’est-a-dire nul corps n’étant la cause ; puisque tout corps est

lourd.*26

Ces quelques lignes disent beaucoup et éclairent en avance ce que nous allons tacher de
comprendre. Premiérement, Gregory relie intimement la these du vide physique a celle,
théologique, de la présence divine. Il semble qu’il n’y ait qu’un pas a faire pour affirmer que
c’est la seconde qui commande la rédaction de la Question 31 — et peut-étre de la Question 28.
Autrement dit, ¢’est comme si la question du vide était un prétexte pour aborder un « plein »

immatériel. Deuxiemement, Gregory insiste sur la croyance de Newton dans une présence

426 Westfall, Richard. Newton, Op.cit., p. 678. Il ajoute ensuite : Au dernier moment, et méme apres, Newton
considéra qu’il s’était montré effectivement trop audacieux. Il tenta de rattraper 1’édition entiére ; et il coupa ce
passage dans tous les exemplaires dont il put se saisir, le remplagant par un autre ou il affirmait non point que
I’espace infini est le sensorium de Dieu, mais qu’« il est un Etre immatériel, intelligent, présent partout, et qui voit
immédiatement le fond des choses dans I’infinité de 1’espace et du temps... ». Mais il ne put modifier tous les
exemplaires, et I’un des originaux parvint a Leibniz, qui ne manqua pas de tourner en ridicule le concept d’espace
défini comme le sensorium de dieu. Sous sa forme initiale, le passage rappelait le « De gravitatione », début de la
rébellion de Newton contre les tendances athées de la philosophie cartésienne — une rébellion qui I’avait entrainé
loin. Dans I’édition latine de I’Optique il livra I’exposé le plus complet encore jamais imprimé de sa conception
de la nature, avant, sur ses vieux jours, de se replier sur des positions plus conventionnelles, afin d’apaiser les
critiques. ».

203



littérale, c’est-a-dire substantielle, de Dieu. Cette insistance rejoint ce que nous avons déja pu
deviner de I’importance de 1’idée-méme de présence. C’est elle qui est utilisee par Gregory
pour justifier ’analogie du sensorium. Troisiémement, 1’image de Newton qui se dessine — et
cela confirme ce que nous avons vu auparavant — est celle d’un homme qui ne souhaite pas trop
agiter son lectorat. La thése de I’omniprésence substantielle de Dieu est hardie et il est loin de
vouloir provoquer une polémique et préfeére la discrétion. C’est ainsi que Gregory rend compte
du recours au finalisme supposé des «anciens », le caractére vague de cette désignation
renvoyant en arriére-plan au syncrétisme assume de Newton. Se croisent donc plusieurs
éléments : la thése de I’existence du vide, la représentation newtonienne d’un univers plus vide
que plein, I’affirmation d’une omniprésence substantielle de Dieu et 1’adhésion a la croyance
d’une prisca theologia. I1 s’agit peu ou prou de ce que nous trouvions déja dans « Tempus et
Locus », & I’exception pres que la partie physique du raisonnement ne mobilisait pas la question
de la gravité et celle du vide, mais la notion d’espace universel et la possibilit¢ de sa
quantification. C’est également ce que nous trouvions a I’instant dans la Question 28, mais dans
le cadre d’une réflexion sur la nature de la lumicre. La Question 31 présente le méme
entrelacement et, ayant en ligne de mire la défense d’une omniprésence substantielle de Dieu,
elle se lit comme un nouvel argument en faveur d’une lecture métaphysique de la construction
du concept newtonien d’espace. A cela s’ajoute la toute fin du texte, que Jean-Paul Marat n’a
pas traduit dans la version frangaise la plus lue de nos jours ; or celle-ci, nous le verrons, rejoint

intimement les écrits religieux de Newton.

b. Des atomes de matiére aux forces universelles

e Des atomes sans force intrinséque

Entrons maintenant dans la question qui guide cette derniére des Questions de

1I’Optique :

Les petites particules des corps n’ont-elles pas certaines propriétés, non
seulement au moyen desquelles elles agissent, a certaine distance, sur les
rayons de lumiére pour les réfléchir, les rompre, et les inflechir ; mais au
moyen desquelles ces particules agissent les unes sur les autres par des

attractions de gravité, de magnétisme, d’électricité 2427

Nous ne sommes plus du coté des sources lumineuses mais du c6té des corps illuminés, et il

s’agit de se demander si les particules de ces corps ont la propriété d’agir les unes sur les autres,

421 JpM, p. 323.
204



y compris sur des particules lumineuses. Au-dela de I’enjeu de cette question dans le cadre
d’une étude des phénomenes d’optique, il s’agit de prendre position vis-a-vis d’une question
centrale pour les partisans (pour la plupart anglais) de la théorie des corpuscules a 1’age
classique.*?® Cette question, c’est celle du rapport qu’entretiennent les corpuscules avec le
mouvement : le fait de se mouvoir est-il I’'une de leurs propriétés (comme ¢’était le cas chez
Epicure et Lucréce) ? Ou bien sont-ils mus par quelque chose qui leur est extérieur ? Si c’est le
cas, par quoi ? Durant la seconde moitié du XVII® siécle, tandis que plusieurs matérialistes
défendent sur ce point une vision trés proche de celle des premiers atomistes*?°, d’autres
s’inquietent des conséquences théologiques qu’elle impliquerait : ne serait-ce pas s’approcher
d’un pur matérialisme soumis a la seule nécessité naturelle ? C’est en ce sens que s’explique

’ambivalence de Charleton et la distance que prend Boyle vis-a-vis de 1’atomisme renaissant.**

Newton est donc amené a prendre position dans une discussion qui met en relation les
différents pans et enjeux de ses recherches. Immédiatement aprées avoir posé cette question et
avoir rappelé le principe ontologique selon lequel la nature agirait toujours conformément a

elle-méme, il écrit :

Je n’emploie ici ce terme [celui d’attraction] que pour désigner une force, en
vertu de laquelle les corps tendent réciproquement a s approcher, quel qu’en
soit le principe : car il importe d’apprendre a connaitre les corps qui
s attirent mutuellement, et les lois suivant lesquelles ils s attirent, avant de

rechercher la cause de leur attraction.*3!

Le fait qu’il passe de la question des actions possibles des particules les unes sur les autres a
I’idée d’une force attractive confirme ce que les Principes mathématiques de la philosophie
naturelle montraient déja : Newton rejette 1’idée que le mouvement puisse étre une propriété
inhérente a la matiere. La matiére est mue par des forces qui lui sont extrinseques et qui, en
elles-mémes, n’ont pas de matérialité. Newton rédige plusieurs pages sur des phénoménes qui

seraient des effets d’une force attractive : la déliquescence du sel de tartre, du salpétre et du

428 Clericuzio, Antonio. Elements, Principles and Corpuscles. A Study of Atomism and Chemistry in the
Seventeenth Century, Kluwer Academic Publishers, Dordrecht, 2000. Sur les différents courants atomistes en
Angleterre, leur rapport a I’aristotélisme et leur lien avec 1’alchimie et la médecine paracelsienne, voir en
particulier les pages 73 a 162.

429 Tel que Pierre Gassendi, qui avance la thése de la matiére active, ou Margaret Cavendish, qui défend une
position matérialiste au sens fort, considérant que, non seulement la formation des corps, mais également la vie et
les sensations résultent uniquement du mouvement des atomes.

430 Clericuzio : « Gassendi, Charleton and Boyle on Matter and Motion », in Late Medieval and Early Modern
Corpuscular Matter Theories, 2001, pp. 467-482.

431 JPM, p. 324.

205



vitriol en contact avec I’eau, la dissolution du fer par 1’acide, 1’évaporation du sel avant celle
du vitriol lorsqu’ils sont tous deux mélanggs, la combustion de I’huile lorsqu’elle est mise en
contact avec de I’acide nitreux, I’explosion de la poudre a canon et de la poudre fulminante, le
rapport entre la violence et la température d’une combustion et la rapidité de la dissolution qui
I’a précédée (depuis les expériences sur le soufre jusqu’aux phénomeénes atmosphériques, en
passant par les tremblements de terre causés par les vapeurs et les explosions dans le ventre de
la planéte), la précipitation de certaines dissolutions par I’ajout de sel, de nitre ou d’autres
métaux, la formation du sel d’ammoniac et la facon dont il peut servir a dissoudre 1’or, 1’état
trés volatil que peut prendre I’arsenic, les gotts différents des dissolutions de métaux, la
distribution uniforme des particules de sel dans 1’eau et la formation de cristaux de sel. Apres
cette liste qui donne a imaginer I’ampleur et la diversité des expériences que Newton mena dans
son laboratoire d’alchimie pendant des années, il est également fait mention du fait que la mer
soit répandue sur les « parties les plus denses »*3? de la Terre, ainsi que de la digestion animale.
Newton émet I’hypothése que c’est aussi grace a cette force attractive que s’expliquerait le fait
que les animaux et les vegétaux conservent la méme forme dans le temps. La corruption et la
mort pourraient s’expliquer des lors par un changement dans la matiére ingérée, qui ne pourrait
plus étre digérée, ou par un changement des particules de I’organisme, qui ne parviendrait plus
a la digérer. Newton n’en dit pas plus, de sorte que nous ne pouvons pas savoir s’il refuse toute
évolution des espéces. Ces exemples ont servi a mettre en avant 1’existence de cette force ainsi
que celle d’une force répulsive entre les particules des corps. Concernant 1’adhésion entre les
particules de maticre, il refuse explicitement I’hypothése atomiste des atomes crochus, ainsi
que celle de Descartes sur le role du repos, érigé au rang de qualité occulte, dans la cohésion
des particules, et enfin celle d’un repos dit relatif, c’est-a-dire résultant de « mouvements

conspirants »*33 :

432 |bid., p. 332.

433 id., p. 334. Frédéric De Buzon, dans « Repos ou mouvement conspirant : Leibniz et les articles 54 et 55 de
la partie Il des Principia philosophiae », Revue d’histoire des sciences, tome 58, n°1, 2005, pp. 105-122, montre
que Leibniz emploie le concept de mouvement conspirant des 1671 dans une lettre @ Arnauld et qu’il le réutilise
dans ses notes de lecture de la deuxiéme partie des Principes de la philosophie de Descartes, dans les années 1675-
1676. Cette idée nait du probléme de la cohérence et de la résistance des corps composes, Leibniz refusant la
solution atomiste (les atomes seraient liés par des atomes crochus) et le recours a un espace qui maintiendrait les
corps unis. C’est selon lui un certain mouvement, circulaire, qui presse les atomes les uns contre les autres, et ce
quel que soit la nature de la matiére considérée. Comme I’explique 1’auteur, Leibniz passe d’une représentation
dans laquelle le mouvement s’oppose radicalement au repos, a une représentation dans laquelle le mouvement
stabilise les corps (p. 121). Newton, en reprenant ce concept de mouvement conspirant, souscrit visiblement a ce
changement de représentation du rapport du mouvement au repos.

206



Pour moi, j’aime mieux inférer de la cohésion des corps, que leurs particules
s’attirent naturellement en vertu d’une force, qui dans le contact intime est
trés énergique, qui a de petites distances produit les phénomenes chimiques
dont nous avons fait mention, et qui a de fort grandes distances cessent d’agir,

au moins d’une maniére sensible.*3

e D’autres atomes, un autre vide

Ces particules de matiere sont caractérisées par trois propriétés principales et
universelles : la dureté (y compris lorsque le corps qu’elles composent est a 1’état liquide et
lorsqu’il s’agit des particules qui composent les rayons de lumicre), I’impénétrabilité et
I’indivisibilité. Ce qui nous intéresse dans ce manifeste corpusculariste et expérimental, ¢’est
qu’il sert a la démonstration de 1’existence de la force attractive : en effet, il est inconcevable
pour Newton que ces atomes de matiére extrémement durs et impénétrables, qui ne se touchent
donc qu’a de rares endroits, puissent rester collés les uns aux autres par eux-mémes. Il faut
qu’une force les y contraigne, et cette force doit étre trés puissante. En affirmant cela, Newton
montre & quel point la représentation du vide chez les partisans des theories corpuscularistes au
XVII¢ siecle a rapidement changé par rapport a celle des atomistes médiévaux. Chez les
atomistes antiques, le vide est admis comme principe au méme titre que les atomes de matiére,
et il est possible de distinguer, sinon deux vides, du moins deux manifestations du vide : il y a
le vide dans lequel les atomes se meuvent et le vide dans les interstices des agglomérats
d’atomes. Aurélien Robert analyse le rapport de trois théologiens du XIV® siecle — Nicolas
d’Autrécourt, Gauthier Chatton et Gérald d’Odon — qui se revendiquent d’un atomisme plus
mathématique que physique.**® Aurélien Robert montre qu’ils pensent le mouvement de la
matiere en distinguant deux plans : d’un c6té, ils posent un monde plein et continu, et de 1’autre
c6té ils pensent le déplacement des corps qui constituent ce monde physique a partir d’un espace
abstrait et vide. Ce systeme de représentation a deux niveaux se distingue donc a la fois du
systéme physique et logique des Epicuriens de I’ Antiquité et de celui, nourri par la prégnance
de la mathématique, des atomistes modernes.**® L ’univers newtonien confirme ce changement

profond : il est un espace vide a la fois mathématique et physique, et ¢’est pour cette raison

434 1bid.

435 Robert, Aurélien. « Le lieu, le vide et ’espace chez quelques atomistes du XIV® siécle », in La nature et le vide
dans la physique médiévale, 2012, pp. 67-98.

436 Festa, Egidio. « Le galiléisme de Gassendi. », Op.cit., pp. 213-227 ; Koyré, Alexandre. « Sens et portée de la
synthése newtonienne », Op.cit., pp. 25-49.

207



qu’il faut une force attractive importante pour souder les corpuscules les uns aux autres et

former des corps.

S’ensuit une nouvelle série d’exemples : I’adhérence de plaques de marbre polies,
I’¢lévation du mercure dans le vide en fonction de la pression atmosphérique, le rapport
d’élévation d’une quantit¢é d’eau proportionnellement au rapprochement de parois qui
I’enserrent, I’attraction de 1’eau par des cendres, son absorption par une éponge et 1’extraction
de certaines matiéres hors du sang par les glandes animales. Cette fois-ci, ces exemples sont
plutot d’ordre physique et recourent a 1’affirmation de 1’existence du vide. Ils adjoignent a
I’hypotheése de I’existence d’une force attractive la loi selon laquelle cette force varie en
proportion de la distance entre les corps. Cette force — ou ce que Newton appelle aussi parfois
ces agents de I’attraction — est I’objet d’une physique expérimentale qui doit donc 1’étudier dans
I’infiniment petit comme dans ’infiniment grand, dans I’intimité des réactions chimiques
comme dans les relations entre les corps célestes. Cela se remarque particulierement quand la

rotondité des gouttes d’eau est expliquée juste avant celle de la Terre.**’

e Un mouvement en déperdition, une vie en fermentation

Une deuxiéme loi sous forme a la fois d’hypothéese et d’analogie est proposée :

Et comme en Algebre les quantités négatives commencent ou les affirmatives
finissent ; de méme en Mécanique, la force répulsive doit commencer d’agir

ol la force attractive vient & cesser.*3®

A partir de 1a, Newton énumeére trois grands principes physiques : le principe (passif) d’inertie,
le principe (actif) de mise en mouvement du monde et le principe (actif) du maintien du
mouvement dans le monde. Le mouvement dans le monde newtonien, en raison de la grande
dureté et donc du manque de souplesse des corps, est un mouvement qui peut ne pas rebondir
et qui est sans cesse en danger de s’éteindre.**® Nous sommes donc loin du monde

tourbillonnaire de Descartes : aprés 1’avoir refusé par rapport a la res extensa et a ses

437 « Au reste, ce qui fait que les gouttes des liquides prennent une figure ronde, c’est I’attraction réciproque de
leurs parties. Ainsi est déterminée la figure de notre globe par Iattraction mutuelle de ses parties, effet de la
gravité. », Ibid., p. 339. Page suivante, Newton ajoute en faisant de nouveau référence au principe de conformité
de la nature a elle-méme : « Dans tous les cas, la marche de la Nature est donc trés simple et toujours conforme a
elle-méme : puisqu’elle produit tous les grands mouvements des corps célestes, par la gravitation ou I’attraction
réciproque de ces corps ; et presque tous les petits mouvements des particules des corps, par d’autres forces
attractives et répulsives, réciproques entre ces particules. »

438 |bid., p. 339.

439 Charrak, André, Contingence et nécessité des lois de la nature au XVIlI¢siécle, Op.cit., pp. 32-33.

208



conséquences, Newton le refuse en défendant 1’existence du vide et d’atomes de matiére et en

tirant les conséquences des propriétés qu’il accorde a ces derniers.

Cette déperdition mécanique du mouvement, mise en avant par le calcul de la précession
de I’axe de rotation de la Terre dans la troisieme partie des Principes mathématiques de la
philosophie naturelle*®, a été fortement critiquée par Leibniz dans sa correspondance avec
Clarke. C’est lui qui a proposé I’image du Dieu horloger de Newton, qui ne serait pas
suffisamment bon artisan pour fabriquer une machine réguliere et autonome. Toutefois dans les
textes, il n’est jamais fait mention d’une telle comparaison, Newton ne concevant pas Dieu
comme un artisan mais comme un géometre ou un gouverneur. Stephen Snobelen a bien montré
qu’il s’agit d’un mythe qui a été repris par certains newtoniens mais qui n’est pas conforme a
la pensée de Newton lui-méme. Et lorsque Leibniz le formule, Clarke lui répond que c’est
justement risquer de sombrer dans le matérialisme que de rendre la création indépendante de

son créateur.**!

Quels sont ces deux principes actifs qui mettent du mouvement et le maintiennent dans
le monde ? Si Newton les distingue et les présente comme des « Principles », ¢’est qu’il ne
s’agit pas encore de la cause premiére et finale qu’est Dieu.**? C’est tout d’abord le principe de

la gravité...

440 Grell, Chantal. « La réception des travaux chronologiques d’Isaac Newton en France au XVIII® siécle »,
Archives internationales d’histoire des sciences, volume 62, n°168, 2012, pp. 85-157.

441 Clarke répete cela dans toutes ses lettres, refusant dans le méme temps de dire de Dieu qu’il est une mundane
intelligence ou une supramundane intelligence. Pour rejeter I’image de 1’horloge défectueuse, il rappelle dans sa
lettre d’avril 1716 que la déperdition du mouvement s’explique parce que les forces actives dans 1’univers
diminuent et parce que cette diminution est « the consequence of the nature of DEPENDANT THINGS. »,
Correspondance Leibniz-Clarke, Op.cit., p. 71. Stephen Snobelen précise par ailleurs que : « Clarke’s familiarity
with Newton'’s natural philosophy and theology endows his rejection of the clockwork analogy with a great deal
of authority. », « The Myth of the Clockwork Universe : Newton, Newtonianism, and the Enlightenment. », in The
persistence of the sacred in modern though, Chris L.Firestone and Nathan Jacobs (ed.), University of Notre Dame
Press, 2012, pp. 149-184. En disant que les créatures sont dépendantes de Dieu, Clarke prend le contrepied de
I’interprétation que Newton fait de la philosophie cartésienne. Dans I’article 51 du « petit traité de la substance »
de la premiére partie des Principes de la philosophie, Descartes établit que seul Dieu ne dépend que de lui-méme
et que, par conséquent, toutes les créatures sont dans un méme rapport de dépendance a Dieu. Descartes ne nie
donc pas cette relation de dépendance, qui s’avére étre une propriété commune a toutes les créatures. Toutefois,
puisqu’elle est commune et équivalente chez toutes, elle ne se remarque pas davantage selon qu’on considere telle
ou telle autre créature. Bien qu’existant sur le plan métaphysique, elle n’a donc pas de manifestation ou de
traduction phénoménale : autrement dit, elle ne se « remarque » pas. Le passage sous silence de cette dépendance
sur le plan physique justifie la critique du nullibisme par More et Newton. Quand Clarke réfute ’image de
I’horloge défectueuse, le fait qu’il insiste sur la dépendance des créatures est un moyen de renouer le lien, que
Descartes a défait, entre sa réalité métaphysique et sa manifestation physique.

42 BC, p. 399. La traduction de Pierre Coste, qui présente la gravité et la fermentation comme des « causes » est
donc trompeuse. Il s’agit d’un écart important dans la mesure ou, compte tenu de son antitrinitarisme, Newton se
garde de donner a croire dans I’existence d’une causalité seconde qui participerait de celle de la divinité — comme
lorsqu’il effagait plus tot dans « Tempus et Locus » toute référence a I’émanatisme.

209



...qui fait que le mouvement des corps augmente si fort dans leur chute, et

que les planétes et les cometes conservent leur mouvement dans leurs orbes ;

..et celui de la fermentation. ..

...qui fait que les organes de la circulation conservent un mouvement
continuel, que les parties intérieures de la Terre, constamment échauffées
acquiérent méme en certains endroits un trés grand degré de chaleur, que les
corps brllent et jettent une lumiére éclatante, que les montagnes
s ‘enflamment, que les volcans font éruption, que le Soleil continue d’étre

extrémement chaud et lumineux et qu’il échauffe [’Univers par sa lumiére.**

Sans eux, précise I’auteur,

...il n’y aurait plus ni destruction, ni génération, ni végétation, ni vie.***

Que penser de tout cela ? 1l est avant tout remarquable que Newton ne fasse en vérité
référence qu’au maintien du mouvement déja existant via des enchainements causaux qui ne se
situent que sur le plan des phénomeénes. Autrement dit, ces deux principes ne créent pas de
nouveaux mouvements mais fabriquent des mouvements a partir de ceux existant déja. Ils sont
donc impliqués dans tous les exemples chimiques et physiques donnés plus haut. De plus, il
s’agit d’une nouvelle démonstration du lien intrins€que qui existe entre les différentes activités
de Newton — a savoir ici entre son travail de physicien, et en particulier de mécanicien des
cieux, et ses recherches alchimiques. Le principe de fermentation est celui que nous trouvons
dans ses manuscrits de philosopher by fire. Notons a ce sujet que la « destruction » qui aurait
lieu si ces principes venaient & manquer traduit en fait le mot anglais « putrefaction » et renvoie
a une fagon cyclique de concevoir un lien d’interdépendance entre la vie et la mort.**® Ainsi se
dessine plus précisément 1’univers newtonien : la littérature autour de son ceuvre insiste
réguliérement sur le fait qu’il s’agisse d’un espace trés vide, dans lequel la matiére, et donc les
astres, sont rares et tres €loignés les uns des autres. Cette représentation tranche d’avec la vision
cartésienne d’un monde plein ot le mouvement est une pression continue et perpétuelle de corps
qui ne se singularisent justement qu’ainsi. Mais tout en étant trés vide, 1’espace newtonien
accueille la vie. Le mouvement qui agite les rares portions de matiere qui I’occupent et dont la

quantité est sans cesse en train de décroitre, est en vérité un mouvement vital. 1l engendre

443 JpM, p. 343.
44 |hid,
45 BC, p. 400.

210



immédiatement une vie végétative. S’il n’y a aucune mati¢re sans mouvement, il n’y a aucune

matiére sans vie ou, a tout le moins, sans une certaine vitalité.**

C’est donc selon plusieurs critéres que 1’espace newtonien differe du monde cartésien.
Quand le monde cartésien est plein d’une unique étendue matérielle dont les parties se pressent
les unes les autres, I’univers newtonien est un espace infini ou le vide est la norme. Quand le
monde cartésien est sans couleur, I’univers newtonien, dés lors qu’il contient de la lumiére, est
chatoyant des couleurs qui la composent. Et quand le monde cartésien s’apparente a un rouage,
I’univers newtonien est comme un organisme qui s’auto-digere, se dégrade et se reconstitue.
Pour Newton, le monde de Descartes est mort au sens ou le philosophe frangais refuse
délibérément d’utiliser 1’ancien modéle biologique pour penser les mécanismes physiques. Non

seulement la Terre mais tout ’univers...

...ressembles a great animall or rather inanimate vegetable, draws in
aetherall breath for it dayly refreshment and vital ferment & transpires again

wth gross...exhalations.**

Nous sommes face a une autre représentation de 1’univers — représentation qui s’avere
complétement tributaire des principes alchimiques et des expériences chimiques du philosophe
anglais. Sans doute est-elle aussi le fruit de sa fréquentation des néoplatoniciens de Cambridge
et de ceux, antérieurs, de Florence. Pensons aussi a la vapeur chaude, dont Kepler dit dans
L’Etrenne qu’elle serait le véhicule d’une anima formatrix — sorte de puissance qui
déterminerait, a partir des archétypes géométriques, la génération et 1’accroissement des étres

vivants et inertes.*® Ce rapport étroit entre la physique et ce que nous appelons de nos jours la

446 Joly, Bernard. La rationalité de I’alchimie au XVI1° siécle, Vrin, Paris, 1992. Bernard Joly précise que cette vie
doit étre pensée sur un mode extra-biologique et I’assimile plutét a I’idée d’une animation universelle. Aprés avoir
montré un lien, plus ou moins fort, entre le pneuma stoicien et le principe végétatif de 1’alchimie, il écrit : « Tout
est vie, de cette manicre, a la condition toutefois de ne pas concevoir la vie a ’aide des concepts de la biologie
moderne. C’est bien plutdt d’une animation dont il s’agit et de la circulation d’un principe unificateur qui produit
la sympathie universelle. », pp. 62-63. Voir aussi, sur les différentes définitions des semina chez les héritiers de
Paracelse et chez les atomistes du XVII¢ siecle, la seconde partie de I’article déja cité d’Antonio Clericuzio,
« Gassendi, Charleton and Boyle on Matter and Motion », pp. 476-481, ainsi que son ouvrage Elements, Principles
and Corpuscles. A Study of Atomism and Chemistry in the Seventeenth Century, Kluwer Academic Publishers,
Dordrecht, 2000, pp. 75-162. Plus généralement, sur la mort alchimique comme point de départ et sur le lien entre
la mort et la vie dans le travail des métaux, voir : Faivre, Antoine. « Pour une approche figurative de I’alchimie »,
Annales. Histoire, Sciences Sociales, volume 26, n°3/4, 1971, pp. 841-853.

447 « Of Natures obvious laws & processes in vegetation », retranscrit par Dobbs, The Janus faces of genius, Op.cit.,
p. 264.

48 « 1l y a donc, dans le corps de la terre, une faculté formatrice, dont le véhicule est la vapeur, comme le souffle
humain est celui de ’esprit, si bien que toute vapeur qui se produit quelque part, de méme qu’elle tient de la chaleur
sa nature de vapeur et qu’elle est conservée par la méme chaleur pour continuer de 1’étre, ainsi est maintenue par
la raison formatrice, que d’autres appellent la chaleur ouvricre. [...] Admettons que chaque plante posséde des
facultés individualisées ; mais celles-ci sont toutes les rejetons d’une seule et méme faculté universelle, qui est

211



biologie permet aussi de comprendre pourquoi il n’est pas étrange pour lui de considérer du
méme il et de placer sous les mémes lois les phénomenes célestes et les processus animaux.
C’est aussi pourquoi cela ne le dérange pas non plus, nous le verrons de nouveau bient6t, de
proposer une analogie qui traverse les champs de la physique, de la théologie et de la

physiologie.

Mais cette matiére en mouvement ne court-elle pas le risque, elle aussi, de diminuer ? de se
désagréger ? de s’approcher du rien a force d’étre agitée, brisée, érodée ? Non, et précisément
parce que les particules qui la composent sont d’une dureté et d’une résistance absolues. C’est

ce que Newton prend le temps de préciser :

Tout cela bien considéré, il me parait tres probable que Dieu forma au
commencement la matiére de particules solides, pesantes, dures,
impénétrables, mobiles, de telles grosseurs, figures, et autres propriétés, en
tel nombre et en telle proportion a [’espace qui convenait le mieux a la fin
qu’il se proposait ; par cela méme que ces particules primitives sont solides,
et incomparablement plus dures qu’aucun des corps qui en sont composés, et
si dures qu’elles ne s’usent et ne se rompent jamais, rien n’étant capable
(suivant le cours ordinaire de la Nature) de diviser ce qui a été primitivement
uni par Dieu méme. Tant que ces particules restent entiéres, elles peuvent
former des corps de méme essence et de méme contexture. Mais si elles
venaient a s’user ou a se briser, [’essence des choses, qui dépend de la
Structure primitive de ces particules changerait infailliblement. L’eau et la
terre, composées de vieilles particules usées ou de fragments de ces
particules, ne seraient plus cette eau et cette terre primitivement composées
de particules entieres. Pour que [’ordre des choses puisse étre constant,
[’alteration des corps ne doit donc consister qu’en séparations, nouvelles

combinations, et mouvements de ces particules : car si les corps se rompent,

dans la terre et qui se comporte a 1’égard des plantes comme la faculté de I’eau & I’égard des poissons, la faculté
du corps humain vis-a-vis des poux, celle du corps du chien vis-a-vis des puces, celles du corps du mouton a
I’égard d’une autre espece de poux. En effet, toutes les plantes ne proviennent pas de la semence. La plupart
naissent spontanément bien qu’elles se sément elles-mémes dans la suite. [...] O que vie est morte sans philosophie.
Si la femme adultere de la fable ésopique avait connu la force formatrice présente dans la neige, elle aurait pu
persuader a son mari qu’elle avait congu a partir de la neige, et elle n’aurait pas été privée si facilement de son
batard par la ruse de son mari. », Kepler, Johannes. L étrenne ou La neige sexangulaire, traduction, introduction
et notes par Robert Halleux, préface de René Taton, Vrin, collection d’histoire des sciences, Paris, 1975, pp. 73-
75. Voir aussi : Simon, Gérard, Structures de pensée et objets du savoir chez Kepler, Op.cit., tome 1, pp. 273-275
et tome 2, pp. 653-687. Nous recommandons également la treés belle adaptation illustrée de L Etrenne par Laurent
Gapaillard et Bertrand Santini : Le Flocon, Gallimard, collection Albums jeunesse, Paris, 2020.

212



ce n’est point a travers ces particules solides, inaltérables ; c’est aux endroits
de leurs jonctions, ou elles ne se touchent que par un petit nombre de

points. 4

Ces particules n’ont pas de crochets et sont toutes d’une dureté extréme parce que composées

par les mains de la divinité. Elles sont aussi en petit nombre, alors qu’elles étaient en nombre

infini a s’écouler dans I’espace épicurien. Néanmoins leur poids, leur impénétrabilité, leurs

structures €lémentaires qui les portent a s’assembler avec leurs semblables et leurs différentes

figures les rapprochent des atomes démocritéens. Incorruptibles, elles sont des points physiques

et s’apparentent aux points mathématiques qui composent un triangle ou un cercle. Elles ne sont

pas les objets d’une érosion continuelle mais de mouvements multiples et incessants.

Ces mouvements, nous venons de le voir, résultent des principes de la gravité, de la

fermentation et, ajoute sans plus de détail Newton, « de la cohésion des corps ».*° Et ces

principes, il les consideére...

... non comme des qualités occultes, qui résulteraient de la forme spécifique
des choses ; mais comme des lois générales de la nature, par lesquelles les
choses mémes sont formées. La vérité de ces lois se manifeste par [’examen
des phénomenes, quoique leurs causes aient échappé jusqu’a ce jour. Mais
si ces causes sont occultes, leurs effets*®! sont évidents. Les Aristotéliciens
ont donné le nom de qualités occultes, non a des qualités évidentes, mais a
des qualités qu’ils supposaient cachées dans les corps, causes inconnues
d’effets connus, telles que celles de [a pesanteur, des attractions
magnétiques,*? des fermentations, etc., en supposant que ces effets venaient
de qualités qui nous étaient inconnues, et qui ne pouvaient jamais étre
découvertes.*>® Ces sortes de qualités occultes arrétent les progrés de la
Physique, et c’est pour cela que les philosophes modernes les ont rejetées.
Dire que chaque espece de choses est douée d’'une qualité occulte
particuliére, par laquelle elle agit et produit des effets sensibles ; ¢’est ne

rien dire du tout. Mais déduire des phénomeénes de la Nature deux ou trois

449 JPM, pp. 343-344.

%0 1hid.

451 « Qualities », BC p. 401.

452 « of magnetick and electrick Attractions », Ibid.
453 « if we should suppose that these Forces or Actions arose from Qualities unknown to us, and uncapable of
being discovered and made manifest. », Ibid.

213



principes généraux de mouvements, ensuite faire voir comment les propriétés
de tous les corps et les phénomenes découlent de ces principes constatés,
serait faire de grands pas dans la science, malgré que les causes de ces
principes demeurassent cachées. Aussi n’ai-je pas hésité d’exposer ici divers
principes de mouvement, puisqu’ils sont d’une application fort générale,

laissant a d’autres le soin d’en découvrir les causes.*®*

Nous sommes au tout début du XVI1II° siecle, et la notion de qualité occulte est devenue une
idée-repoussoir. Newton distingue donc bien les principes des corps que ces principes régissent.
De méme qu’il rejette I’idée qu’il puisse y avoir des lieux naturels que les corps tendraient a
rejoindre naturellement, de méme il rejette 1’idée qu’il y aurait a I’intérieur de ces corps une
forme ou une matiére durable qui serait la cause finale de leur développement.**> En-dehors de
cela et de la dimension méthodologique de ce passage, nous voyons que Newton distingue
quatre catégories d’objets d’étude pour la philosophie naturelle : les corps (composés des
particules insécables), les phénomeénes (qui mettent en relation ces corps), les principes ou lois
de la nature (qui meuvent ces corps), et les causes de ces principes (qui sont au pluriel mais qui

renvoient in fine a une cause unique et premiére).

Newton dit de ces causes qu’elles n’ont pas encore ¢té découvertes mais nous savons déja
gue sa pensée se tourne vers Dieu. Cela est manifeste par rapport a tout ce que nous avons vu
précédemment, mais aussi parce que ce passage s’ouvre immédiatement sur un nouvel exposé,
bref et classique, de I’argument du Dessein : de nouveau, Newton refuse ’hypothese d’un destin
aveugle mais acquiesce en faveur de I’existence d’une divinité intelligente. Ainsi semble-t-il
conclure que I’organisation des cieux, parce qu’elle apparait justement comme une organisation

soumise a des lois universelles et constantes. ..

..doit étre regardée comme I’effet d’un plan admirable.**®

454 Ibid., pp. 344-345.

455 Sur la croissance des corps vivants, 4 titre d’exemple de comparaison entre la physique aristotélicienne et sa
lecture par Averroes, voir : Cerami, Cristina. « Mélange, minima naturalia et croissance animale dans le
Commentaire moyen d’Averroés au De generatione et corruptione, I, 5 », in La nature et le vide dans la physique
médiévale, 2012, pp. 137-164, ainsi que Murdoch, John E. « The Medieval and Renaissance Tradition of Minima
Naturalia », Op.cit., pp. 91-131.

456 JPM, p. 345. Betty Jo Teeter Dobbs développe cela au sujet de la gravité, au sein de sa lecture des implications
de la pratique alchimiques de Newton dans I’ensemble de son travail. Dans The Janus faces of genius, Op.cit.,
page 210, elle montre que la gravité renvoie en derniére instance a la volonté arbitraire de Dieu.

214



Cependant la traduction de Jean-Paul Marat souligne davantage la dimension théologique de la
physique newtonienne et le point de vue proprement humain qu’elle manifeste. En vérité,

Newton écrit plus simplement que 1’'uniformité du systéme planétaire est...

...the Effect of Choice.*’

c. Lesecond énoncé de I’analogie du sensorium Dei

e Deux énoncés, une méme analogie ?

Sitot cela dit, comme dans la Question 28, Newton fait de nouveau le lien entre
I’organisation des cieux et celle des corps vivants — et ¢’est ce lien qui introduit trés rapidement
le second énoncé de I’analogie du sensorium Dei. Nous donnons la traduction de Pierre Coste,

bien plus fidele ici que celle de Marat*°® :

1l en est de méme de [ 'uniformité qui paroit dans les Corps des Animaux : car
en général les Animaux ont deux Cotés, ['un droit, & [’autre gauche, formés
de la méme maniere ; & sur ces deux C6tés, deux Jambes par derriere, &
deux Bras ou deux Jambes ou deux Afles par devant sur leurs Epaules ; &
entre leurs Epaules un Col qui tient par en bas a l’épine du Dos avec une
Téte par-dessus, ou il y a deux Oreilles, deux Yeux, un Nez, une Bouche &
une Langue, dans une méme situation. Si apres cela vous consideérez la

premiére formation de ces mémes Parties, dont la structure est si exquise,

47T BC, p. 402.

48 « 11 en est de méme de I’'uniformité de I’organisation des animaux. Car ils ont presque tous deux cotés
semblables : sur leurs cotés sont deux jambes par-derriere ; et deux jambes, deux bras, ou deux ailes par-devant :
entre leurs épaules et a I’extrémité de 1’épine du dos est placé leur cou, que surmonte leur téte : cette téte a deux
oreilles, deux yeux, un nez, une bouche, et une langue. Si on considére séparément ces parties, dont la structure
est si merveilleuse, surtout celle des yeux, des oreilles, du cerveau, des muscles, du cceur, des poumons, du
diaphragme, des glandes, du larynx, des mains, des ailes, de la vessie d’air qui soutient les poissons dans 1’eau,
des membranes transparentes dont certains animaux se couvrent a volonté les yeux et se servent comme de
lunettes ; si de la on passe a I’examen des autres organes des sens et du mouvement, a celui de I’instinct des bétes :
on sentira que tant de merveilles ne peuvent étre que I’ouvrage de la sagesse et de I’intelligence d’un Etre tout-
puissant, présent partout, et infiniment plus en état de créer, de mouvoir, de gouverner le Monde, que nous ne le
sommes de mouvoir quelque partie de notre propre corps. Nous ne devons pourtant pas regarder le Monde comme
faisant partie de Dieu, lui qui est un Etre immatériel. L’Univers, étant son ouvrage, est subordonné a sa volonté
sans doute ; mais il n’en est point I’ame ; pas plus que 1’ame de I’homme n’est celle des images corporelles que
les sens transmettent au sensorium, ou nous les apercevons immédiatement. Les organes des sens ont été formés,
non pour mettre I’esprit en état d’apercevoir les images des choses dans le sensorium, mais pour y transmettre ces
images. Et Dieu aurait-il besoin de pareils organes, lui qui est présent partout. », Op.cit., p. 346. Jean-Paul Marat
omet pour la seconde fois de traduire I’'une des caractéristiques principales que Newton donne a Dieu : « ever-
living ». Il élude aussi I’expression « and thereby to form and reform the Parts of the Universe » alors que cette
expression est importante en ce qu’elle renvoie a la doctrine théologique de 1’opus recreationis selon laquelle, si
Dieu a besoin d’intervenir réguliérement dans la nature, ce n’est pas parce qu’il I’aurait mal créée mais parce
qu’elle a été souillée par le péché originel. Mais ce qui éloigne le plus cette traduction du texte original, c’est la
frilosité manifeste de Marat par rapport au terme de sensorium. En anglais, il apparait trois fois, dont une au sujet
de Dieu. Marat ne conserve que les occurrences relatives a la perception humaine.

215



comme celle des Yeux, des Oreilles, du Cerveau, des Muscles, du Ceeur, des
Poumons, du Diaphragme, des Glandes, du Larinx, des Mains, des Ailes, de
la Vessie d’air qui sotitient les Poissons dans [’Eau, des Membranes
pellucides dont certains Animaux se couvrent les yeux a leur gré, & qui leur
tiennent lieu de Lunettes naturelles ; & la formation des autres Organes des
Sens & du Mouvement : si vous joignez a ces considérations celle de
I’Instinct des Brutes & des Insectes, vous conviendrez que tout cet Artifice ne
peut étre que [’effet de la sagesse & de l’intelligence d’'un Agent puissant, &
toujours vivant, qui par cela qu’il est présent partout, est plus capable de
mouvoir par la volonté les Corps dans son Sensorium uniforme & infini, &
par ce moyen de former & de reformer les parties de [’Univers que nous ne
le sommes par notre Volonté, de mettre en mouvement les parties de notre
propre Corps. Nous ne devons pourtant pas considérer le Monde comme le
Corps de Dieu, ni les différentes parties du Monde comme autant de parties
de Dieu. Dieu est un Etre uniforme, sans organes, sans membres ou parties ;
& toutes les différentes parties du Monde étant ses Créatures, lui sont
subordonnées, & dépendent entiérement de sa Volonte : il n’est non plus leur
Ame que [’Ame de I’Homme est [’Ame des Images, qui par les Organes des
Sens sont portées dans le lieu de ses Sensations ou elle les apercoit par sa
présence immédiate sans [’intervention d’aucune troisieme Chose. Les
Organes des Sens n’ont pas été formés pour mettre |’Ame en état
d’apercevoir les Espéces ou Images des Choses dans son Sensorium, mais
seulement pour les conduire en cet endroit-la ; & Dieu n’a pas besoin de

pareils Organes, parce qu'il est présent partout aux Choses mémes.**®

Etant donné I’importance de ce passage, considérons aussi la version anglaise :

[...] those very artificial Parts of Animals [...] and other Organs of Sense
and Motion ; and the Instinct of Brutes and Insects, can be the effect of
nothing else than the Wisdom and Skill of a powerful ever-living Agent, who
being in all Places, is more able by his Will to move the Bodies within his
boundless uniform Sensorium, and thereby to form and reform the Parts of

the Universe, than we are by our Will to move the Parts of our own Bodies.

49 pC, pp. 490-491.
216



And yet we are not to consider the World as the Body of God, or the several

Parts thereof, as the Parts of God. He is an uniform Being, void of Organs,

Members or Parts, and they are his Creatures subordinate to him, and

subservient to his Will ; and he is no more the Soul of them, than the Soul of

Man is the Soul of the Species of Things carried through the Organs of Sense

into the place of its Sensation, where it perceives them by means of its

immediate Presence, without the Intervention of any third thing. The Organs

of Sense are not for enabling the Soul to perceive the Species of Things in its

Sensorium, but only for conveying them thither ; and God has no need of such

Organs, he being every where present to the Things themselves.*%°

C’est un passage dense, sur lequel nous allons nous arréter longuement pour tacher, comme

nous le disions plus haut, de le comprendre d’abord pour lui-méme.

La premicre chose que nous pouvons remarquer, ¢’est I’écart par rapport au déploiement de

cette analogie dans la Question 28 :

Question 28

Question 31

Succession de
phénomeénes
physiologiques
présentés dans une
perspective
téléologique et
ouvrant a la
guestion de la
communication
entre la volonté et
le corps.

How do the Motions of the
Body follow from the Will, and
whence is the Instinct in

Animals ?

Succession de
phénoménes
physiologiques
présentés comme les
effets d’un Dieu :
[1] agent,

[2] vivant,

[3] intelligent,

[4] puissant.

[...] those very artificial Parts of
Animals [...] and other Organs of
Sense and Motion ; and the Instinct of
Brutes and Insects, can be the effect of
nothing else than the Wisdom and
Skill of a powerful ever-living

Agent...

Existence d’un
sensory animal

[1] dans lequel
sont conduits les
exemplaires des
choses
(sensations) via le
cerveau et les
nerfs,

[2] et dans lequel
la substance

Is not the Sensory of Animals
that place to which the sensitive
Substance is present, and into
which the sensible Species of
Things are carried through the
Nerves and Brain, that there
they may be perceived by their
immediate presence to that

Substance ?

Existence d’un
sensorium divin :
[1] sans limite et
uniforme,

[2] dans lequel Dieu
peut mouvoir et
modifier les corps
grace a sa volonté,
[3] dans lequel Dieu
est présent.

Comparaison du
pouvoir divin sur les

corps au pouvoir de

...who being in all Places, is more able
by his Will to move the Bodies within
his boundless uniform Sensorium, and
thereby to form and reform the Parts of
the Universe, than we are by our Will

to move the Parts of our own Bodies.

40 BC, p. 403.

217




sensitive est
présente.

la volonté humaine
sur son corps
propre.

Ces phénomenes
prouvent
I’existence d’un
Dieu :

[1] incorporel,
[2] vivant,

[3] intelligent,
[4] omniprésent.

L’espace infini ~
le sensory de Dieu
dans lequel :

[1] Dieu pergoit et
comprend les
choses elles-
mémes,

[2] parce qu’elles
lui sont
directement
présentes.

Comparaison avec
notre perception
humaine.

And these things being rightly
dispatch’d, does it not appear
from Phaenomena that there is a
Being incorporeal, living,
intelligent, omnipresent, who in
infinite Space, as it were in his
Sensory, sees the things
themselves intimately, and
throughly perceives them, and
comprehends them wholly by
their immediate presence to
himself : Of which things the
Images only carried through the
Organs of Sense into our little
Sensoriums, are there seen and
beheld by that which in us
perceives and thinks.

Le monde n’est pas
le corps de Dieu.

Dieu n’est pas [’ame
de ses créatures.

Dieu est :

[1] uniforme,

[2] sans partie,

[3] sans organe,

[4] et il domine ses
créatures par sa
volonté.

Dieu n’a pas besoin
d’organes comme
ceux de ses
créatures.

Il est présent aux
choses elles-mémes.

And yet we are not to consider the
World as the Body of God, or the
several Parts thereof, as the Parts of
God. He is an uniform Being, void of
Organs, Members or Parts, and they
are his Creatures subordinate to him,
and subservient to his Will ; and he is
no more the Soul of them, than the
Soul of Man is the Soul of the Species
of Things carried through the Organs
of Sense into the place of its Sensation,
where it perceives them by means of
its immediate Presence, without the
Intervention of any third thing. The
Organs of Sense are not for enabling
the Soul to perceive the Species of
Things in its Sensorium, but only for
conveying them thither ; and God has
no need of such Organs, he being
every where present to the Things

themselves.

Nous voyons que la stratégie n’est pas la méme : tandis que la Question 28 avangait

prudemment vers 1’analogie a partir de la théorie du sens commun de I’étre humain, la Question

31 met directement I’accent sur le rapport de la volonté divine au monde, que ce soit dans sa

tache de le reformer régulierement comme dans celle de le mouvoir continuellement. Bien sdr,

Newton ajoute dans cette deuxieme édition anglaise qu’il rejette 1’idée paienne selon laquelle

la divinité aurait un corps (ainsi que son corollaire, qui ferait d’elle I’ame des choses matérielle).

Néanmoins, la formule « as it were » de la Question 28 n’est plus 13, et ce ne sont plus les

créatures qui sont dites présentes a Dieu, mais Dieu qui est leur est présent. Par ailleurs et

comme Philippe Hamou I’a remarqué,*®? il y a un double infléchissement par rapport a

461 Hamou, Philippe. « Sensorium Dei. Espace et présence sensible de ’esprit chez Newton », art.cit., pp. 58-59.

218




I’analogie telle qu’elle est présentée dans la Question 28. Dans la Question 31, il n’est pas
question du seul sensorium de 1’étre humain, mais de celui de toutes les créatures. En outre,
I’analogie se double d’une différence de degré de pouvoir de la volonté, la volonté divine étant
présentée comme bien plus puissante vis-a-vis des créatures et des parties du monde que ne
I’est la volonté des créatures vis-a-vis de leurs corps propres. Remarquons enfin que ce qui
serait comme le sensorium de Dieu, ce n’est plus « an infinite Space » : il est directement fait
mention d’un « boundless uniform sensorium ». La structure de 1’analogie, que nous percevions
dans la Question 28, n’apparait donc plus explicitement comme telle, et Newton court

davantage le risque d’étre jugé comme un matérialiste.

e L’arriére-plan « picturaliste »

Afin de mieux comprendre ce passage, il est nécessaire de faire le point sur la conception
de la perception a laquelle il souscrit. Cette conception, généralement appelée « picturaliste »
est, au moment ou Newton écrit 1’Optique, assez partagée, en particulier en Angleterre.
Pourquoi ? Parce qu’elle est fortement liée au développement outre-Manche de I’empirisme et
a la théorie corpusculaire. Nous la trouvons par exemple chez Locke lorsqu’il part de 1’idée,
dans I’Essai sur [’entendement humain, que 1’esprit pergoit, dans un second temps, les données
sensibles que lui transmet le corps. Locke reprend la métaphore keplérienne*®? de la camera

obscura :

Car, a mon avis, [’entendement ne ressemble pas mal a un cabinet
entierement obscur, qui n’aurait que quelques petites ouvertures pour laisser
entrer par dehors les images exterieures et visibles, ou, pour ainsi dire, les
idées des choses : de sorte que si ces images venant a se peindre dans ce
cabinet obscur, pouvaient y rester, et y étre placées en ordre, en sorte qu’on
piit les trouver dans l’occasion, il y aurait une grande ressemblance entre ce
cabinet et [’entendement humain, par rapport a tous les objets de la vue, et

aux idées qu’ils excitent dans I’esprit.*®®

Cette métaphore rend compte également de la nécessité, dans cette conception picturaliste, d’un
lieu ou se ferait la rencontre entre ’esprit et les données sensibles.*®* C’est sur ce point peut-

étre que le lien avec le corpuscularisme est le plus manifeste : en effet, bien qu’il s’agisse de

462 Kepler usait de cette métaphore au sujet, non pas de I’esprit, mais de 1’ceil.

463 |_ocke, John. Essai sur [’entendement humain, traduction par Pierre Coste, présentation et notes par Philippe
Hamou, Le Livre de Poche, Classiques de la philosophie, Paris, 2009, livre 11, chapitre 11, §17, pp. 294-295.

464 Philippe Hamou parle d’un « contact spatial de la cause et de I’effet », dans Dans la chambre obscure de
I’esprit, John Locke et 'invention du Mind, Editions d’Ithaque, Paris, 2018, p.84.

219



penser le lien entre le corps et I’esprit, la perception est toujours fondamentalement congue dans
son rapport a la sensation, et ce que I’esprit pergoit, ce sont les particules qui émanent des corps
environnants et qui pénétrent le corps propre via le systéme nerveux. C’est a I’opposé de la
conception cartésienne de la perception, et tout particulierement de la vision. Dans le monde
plein de Descartes, la vision se fait par la pression des corps environnants sur 1’ceil : ainsi y a-
t-il une continuité entre eux, et les images que 1’esprit prend en charge ne sont-elles jamais
vraiment détachées des objets sentis qu’elles représentent. En méme temps, comme il s’agit
d’un dualisme substantiel, il est nécessaire de poser I’existence, non pas tant d’un lieu que d’une
faculté de I’ame. C’est pourquoi le sensorium cartésien, bien qu’étant situé dans la glande
pinéale est un mode de la res cogitans.*®® Chez les « picturalistes », il s’agit d’un endroit, et
cela conduit a s’ interroger sur I’une des conséquences logiques possibles d une telle conception,

a savoir sur une extension de 1’esprit.*6

Newton s’inscrit donc dans ce cadre conceptuel, présentant la perception comme un fait
sensoriel qui advient & un corps et a un esprit qui ne sont pas aussi radicalement hétérogenes
que dans la philosophie cartésienne. Les quelques manuscrits dans lesquels il est question du
processus de perception montrent en outre que, s’il s’est intéressé a la question, il ne I’a pas
creusée au point d’aboutir a des conclusions précises. Dans le cahier de notes des années 1664-
1665 connu sous le nom « Questiones quaedam philosophicae » 7, dans une page appelée
« Philosophy Oeeutt-Qualities », Newton s’interrogeait déja sur la part qui revenait a I’ame et

sur la part qui revenait au corps.“®® Un peu plus tard, dans I’entrée « Of sensation », il énumére

485 Depuis ’intérieur du cerveau, I’Ame sent, ¢’est-a-dire « exerce cette faculté qu’ils appellent le sens commun »,
écrit-il dans le Discours IV de La Dioptrique, Op.cit., p. 167. C’est dans cette perspective que nous pouvons
comprendre la présence du petit personnage a figure humaine dans le schéma de 1’ceil de I’ouvrage : le phénoméne
de la vision se fait & deux niveaux, a un premier niveau sensible, puis au niveau de I’interaction de I’ame et du
corps.

466 Chez Locke en particulier il y a I’idée plus ou moins assumée d’un espace qui existerait indépendamment des
corps mais auxquels on aurait tendance a I’identifier a cause de notre habitude de voir et de sentir : Op.cit., livre
Il, chapitre 13, 825, pp. 315-316. Dans le §27, Locke va jusqu’a sous-entendre que Dieu serait omniprésent en
citant, comme Newton, les paroles de saint Paul : « Mais soit qu’on ne regarde I’espace que comme une relation
qui résulte de I’existence de quelques étres €loignés les uns des autres, ou qu’on croie devoir entendre littéralement
ces paroles du sage roi Salomon, les cieux et les cieux des cieux ne te peuvent contenir, ou celles-ci de saint Paul,
ce philosophe inspiré de Dieu, lesquelles sont encore plus emphatiques, c’est en lui que nous avons la vie, le
mouvement, et [’étre, je laisse examiner ce qui en est a quiconque voudra en prendre la peine, et je me contente de
dire, que I’idée que nous avons de I’espace, est, a mon avis, telle que je viens de la représenter, et entieérement
distincte de celle du corps. », p. 317.

467 JPM, pp. 328-489.

468 « The nature of things is more securely and naturally deduced from their operations one upon another than
upon our senses. And when by the former experiments we have found the nature of bodies, by the latter we may
more clearly find the nature of our senses. But of both soul and body we cannot clearly distinguish how far an act
of sensation proceeds from the soul and how far from the body. », Ibid., p. 377.

220



les différentes possibilités de localisation du sensorium, et ne propose pas de trancher.*®® Au
moment de la rédaction de 1’Optique, soit il a tranché en faveur d’un processus qui serait plus
physique que spirituel, soit il n’a guére plus avancé qu’a 1I’époque de ces prises de notes mais
s’inscrit tout de méme dans la conception alors la plus largement partagée en Angleterre et qui

s’agence le mieux avec sa physique corpusculariste.

Philippe Hamou propose également de voir dans le choix de ce cadre de pensée une

stratégie :

Et c’est précisément parce que ce modele [picturaliste] est bien recu que
Newton estime pouvoir s’appuyer sur son intelligence partagée pour faire
entendre la métaphore du sensorium et de la présence sensible dans ses textes

sur Dieu et I'espace.*°

C’est pourquoi la notion de présence, sur laguelle Newton insiste tant, que ce soit dans la
Question 28 comme dans la Question 31, est importante. A I’omniprésence substantielle de
Dieu telle que nous 1’avons trouvée dans le « De Gravitatione » et dans « Tempus et Locus »,
répond la nécessité d’une présence de 1’esprit quelque part dans le corps, la ou sont aussi
présentes les images ou les échantillons des choses percues. Le sensorium newtonien, ou qu’il
soit, n’est pas une faculté de I’ame sensitive : ¢’est un quelque part qui peut accueillir la chose
immatérielle qu’est I’ame justement parce qu’il a déja été, dans la pensée et I’ceuvre a I’époque
non-publiée de Newton, désolidarisé de la corporéité. Par conséquent, ce quelque part qu’est le
sensorium animal s’apparente fortement a I’espace a la fois physique et mathématique qui, tout
en étant indivisible, abrite a la fois des corpuscules de matiére et une infinité de figures

géomeétriques existant en acte.

Nous pensons que c’est tout cela qui permet de véritablement comprendre 1’analogie du
sensorium Dei. Elle n’est pas une invention étrange mais une comparaison logique compte tenu
de la fagon dont Newton congoit la perception sensible, le concept d’espace et I’omniprésence
divine. En revanche elle a di paraitre étrange aux lecteurs et lectrices de I’Optique qui n’avaient
pas connaissance des textes que nous avons analysés ensemble et qui n’acceptaient pas, en

amont, la possibilité d’une extension des choses immatérielles. Elle a également pu leur donner

469 « [...] The common sensorium is either : (1) the whole body, (2) the orifice of the stomach, (3) the heart, (4)
the brain, (5) the membranes, (6) the septum lucidum, (7) some very small and perfectly solid particle in the body,
(8) the conarion, (9) the concourse of nerves about the 4th ventricle of the brain, or (10) the animal spirits in the
4th ventricles. [...] », Ibid., p. 383.

470 Hamou, Philippe. Dans la chambre obscure de [’esprit, Op.cit., p. 64. Voir également, du méme auteur :
« Quelle théorie de la vision pour 1’optique newtonienne ? », Lumiéres, numéro 4, 2004, pp. 33-63.

221



a croire que Newton souscrivait a la doctrine de I’holenmérisme, critiquée avant lui par Henry
More dans le chapitre XX VII de I’Enchiridion metaphysicum. Cette doctrine veut qu’une chose
existe a la fois toute entiére dans un lieu et toute entiére dans chacune de ses parties : ’analogie
du sensorium Dei conduirait ainsi a dire de Dieu qu’il est, a la maniére cartésienne de I’ame

dans un corps*’

, présent dans partout et tout entier dans chaque partie de la matiére du monde.
Il n’est pas possible de conclure cela : il n’y a pas seulement deux entités en présence, Dieu
d’une part et le monde d’autre part, mais une troisiéme — I’espace — tout aussi immateériel que
Dieu. Neanmoins, cette subtilité ne diminue pas le risque pour Newton de se voir accuser de
matérialisme, et peut-étre que Newton, cet homme discret qui a si peu fait connaitre son travail

auparavant, n’a-t-il pas anticipé la réaction qu’une telle analogie pouvait provoquer.

e Lacritique leibnizienne

C’est Leibniz qui, s’adressant a Clarke, incarne la critique de 1’analogie du sensorium Dei.
Leur correspondance court de 1715 a 1716, et commence aprés la publication de la deuxieme
édition (de 1713) des Principes mathématiques de la philosophie naturelle a laquelle est adjoint
pour la premiére fois le Scholie Général. Ce bond dans le temps constitue une parenthese qui
nous permettra de mieux comprendre ce qu’est, via la réaction de Leibniz et les réponses du
disciple de Newton, I’analogie du sensorium Dei. Nous reviendrons plus tard sur les autres

points qu’ils abordent dans leur correspondance et qui intéressent notre étude.

Précisons en guise de préambule que Leibniz recoit de la part de Rémond et avant
d’écrire sa premicre lettre a Clarke, une lettre écrite par Conti et datée du 30 juin 1715. Conti y
présente brievement quelques théses newtoniennes, et dit au sujet de la nature de 1’espace que
Newton et « les newtoniens » en font une propriété de Dieu.*’2 Bien sir, Leibniz a sans doute
fait la part des choses en comparant ce compte-rendu peu fidéle au texte de 1’Optique ;
néanmoins cela montre que, tres rapidement apres sa diffusion en Angleterre et en Europe,
I’idée selon laquelle Newton attribuerait un statut divin a I’espace s’est propagée et a pu

encourager a mal lire I’analogie du sensorium Dei. Cette analogie est 1’'un des premiers points

471 Anfray, Jean-Pascal. « L’étendue spatiale et temporelle des esprits : Descartes et le holenmérisme », Revue
philosophigue de la France et de I’Etranger, volume 1, 2014, pp.23-46.

472 « Mr. Newton pretend de prouver par les phenomenes que 1’espace est une proprieté de la divinité [...]. [...]
les newtoniens vous repondent, que comme 1’espace est une propriété de la divinité, il y a tout ce qui accompagne
la divinité. ». Clarke, Samuel & Leibniz, Gottfried Wilhelm. Correspondance Leibniz-Clarke, d’aprés les
manuscrits originaux des bibliotheques de Hanovre et de Londres, Introduction et présentation d’ André Robinet,
Presses Universitaires de France, Bibliothéque de philosophie contemporaine, Paris, 1957 : cette lettre de Conti
est consultable au début de I’ouvrage, p. 19.

222



sur lesquels porte la critique leibnizienne. Celui-ci écrit a Clarke dans sa premiére lettre, en

novembre 1715 :

Mr. Newton dit que [’Espace est [’organe, dont Dieu se sert pour sentir les
choses. Mais s’il a besoin de quelque moyen pour les sentir, elles ne

dependent donc point entierement de luy, et ne sont point sa production.*”®

La critique, au fil des pages et des mois, se construit autour de trois refus : premiérement,
Leibniz refuse d’admettre que I’analogie du sensorium Dei ne soit qu’une analogie. Pour lui, il
s’agit d’une identification dissimulée, et Newton fait de Dieu une ame du monde.*’*
Deuxiemement, il refuse de conditionner la connaissance que Dieu a du monde a sa présence
substantielle dans le monde. Le fait qu’il créé le monde continument et le fait qu’il y soit présent
per essentiam sont suffisants. Enfin, tout au long de cet échange, Leibniz reproche a Newton
son usage du mot « sensorium » : il lui reproche de ne pas ’utiliser dans le sens qui lui serait
communément attribué et qui est celui du Lexicon Philosophicum de Rudolphe Goclenius et

des cartésiens.*’®

Face a ces arguments, la ligne d’argumentation de Clarke reste semblable : il s’en tient a
rappeler qu’il ne s’agit que d’une analogie — ou plus précisément de ce qu’il appelle une

« similitude » — et que Newton ne sombre pas dans le matérialisme :

But on the contrary, that he [Dieu], being OMNIPRESENT, perceives all
things by his IMMEDIATE PRESENCE TO THEM, in All Space whereever
they are, without the intervention or assistance of ANY ORGAN or MEDIUM
whatsoever. In order to make this more intelligible, he illustrates it by a
Similitude [...]*"

473 |bid., p. 23.

474 Dans sa derniére lettre, au mois d’aolt 1716, Leibniz concéde, visiblement excédé, qu’il ne puisse s’agir en
effet que d’une analogie. Il la refuse toutefois : « On s’excuse de n’avoir point dit que I’espace est le SENSORIUM
de Dieu, mais seulement COMME son SENSORIUM. Il semble que I’'un est aussi peu convenable, et aussi peu
intelligible que 1’autre. », et ajoute que si ce n’est qu’une analogie, il ne faut donc pas I’utiliser. 1bid., pp. 162-163.
475 \/oir la lettre du 25 février 1716, Ibid., p. 55, puis celle du 6 juin 1716 dans laquelle il est question des cartésiens,
p.93. Si on se reporte & ce dictionnaire, on remarque en effet, a I’entrée « Sensiterium », cette courte définition :
« Barbarum Scholasticorum, qui intermedum sunt Simiae Graecorum. Hi dicunt aioOntipiov, ex quo illi secerunt
sensiterium pro sensorio, id est, organo sensus. Hoc agendo patitur, ait Simplicius ; Et sensus paritur sensorio
principaliter patiente, dum in propriam excitatur & incumbit actionem, teste eodem. », Goclenius, Rodolphus.
Lexicon Philosophicum, Quo tanquam clave philosophiae fores aperiuntur, Francofurti, 1613, p. 1024 (nous
soulignons). Les définitions de aicOytipiov du Bailly et du Greek-English Lexicon de Liddell & Scott en font aussi
tous deux un « organe des sens ». Merci a Zoé McConaughey.

476 |bid., pp. 29-30.

223



Ses tentatives de défense de I’analogie le conduisent également a une discussion du processus
animal de perception. Tandis que pour Leibniz, le cerveau et les organes sensoriels sont les
instruments qui permettent a I’esprit de percevoir ce que sent le corps, et qui permettent plus
géneralement la communication des substances, pour Clarke il s’agit de ce qui forme les images
des choses percues. Newton, par le truchement de la parole de Clarke, cherche a expliquer a
son interlocuteur que le systeme nerveux et les organes sensoriels sont des outils et que le mot
sensorium ou sensory signifie seulement « le lieu de la sensation ».4’" Dans sa lettre du mois de
décembre 1715, il précise qu’il n’y a que deux conditions nécessaires pour qu’il y ait
perception : il faut que 1’ame soit présente, et cette &me qui est présente doit étre vivante. Sa
présence est requise pour qu’elle puisse agir.*’® 11 ajoute que I’analogie du sensorium Dei est
valide justement parce que Dieu remplit ces exigences : il est un étre vivant et il est omniprésent
au monde qu’il a créé.*’® Ni hors du monde, ni mélé au monde, il peut agir sur lui parce qu’il

est...

... In All, and Through All, as will as ABOVE ALL.

Cela ne convient pas a Leibniz, qui reproche a Clarke de conclure que Dieu aurait des
représentations des choses du monde alors qu’il connait les choses autrement que nous les
connaissons, ¢’est-a-dire directement, en tant que créateur. Par ailleurs, Leibniz définit 1’espace
comme I’ordre de situations des corps, et non comme un lieu dans lequel se formeraient ou se
situeraient les idées de Dieu.*® L >incompréhension de Clarke est manifeste, et ¢’est aprés avoir

défini I’espace comme le lieu de toutes les choses qu’il écrit :

What is meant by UN PRINCIPE REPRESENTATIF, | understand not. The
SOUL discerns things, by having the IMAGES of things conveyed to it
through the Organs of Sense : GOD discerns things, by being present TO &
IN THE SUBSTANCES of the Things themselves. Not by PRODUCTING
THEM CONTINUALLY ; (For he RESTS Now from his Work of Creation : )

477 « The Word SENSORY, does not properly signify the ORGAN, but the PLACE of SENSATION. The EYE, the
EAR, &c, are ORGANS, but not SENSORIA. Besides ; Sir ISAAC NEWTON does not say, that SPACE is the
SENSORY ; but that it is, by a way of SIMILITUDE only, AS IT WERE THE SENSORY, &c. », Op.cit., p. 48.

478 « [...] nothing can ACT, or be ACTED UPON, where it IS NOT. », lbid., p. 71.

47%1bid., pp. 48-50. Cela conduit Clarke a refuser explicitement de définir la divinité comme une mundane
intelligence ou comme une supramundane intelligence.

480 |bid., p.93.

224



but by being CONTINUALLY omnipresent to every things which he
CREATED AT THE BEGINNING 8!

Ce qui frappe a la lecture de cette correspondance, c’est le fossé axiomatique entre les deux
pensées, et c’est ce qui fait que leur rencontre s’apparente plus a un conflit aporétique qu’a une
véritable discussion. Leibniz et Clarke ne se comprennent pas parce qu’ils ne partagent ni la
méme définition de ’espace, ni la méme définition du mot « sensorium », ni la méme
conception de la perception et du rapport entre 1’ame et le corps. Cela se remarque en particulier
lorsque Clarke rétorque, au sujet du sens des mots, que ce dont il est question n’est pas le sens
que Goclenius leur donne, mais celui que Newton leur donne. Et la toute-derniére lettre qu’il
lui adresse en octobre 1716 ajoute que non seulement I’espace n’est pas 1’ordre de situations
des corps, mais qu’il est causé par ’existence de Dieu, au méme titre que le temps.*®? Ce qui se
joue en arriére-plan, comme I’a analysé Jean-Pascal Anfray*3, c’est une reprise et une refonte
des disputes scolastiques sur la présence de Dieu au monde. Tandis que pour Leibniz, la divinité
est in ubi par sa puissance, en tant que principe causal supréme, pour Clarke elle doit étre
présente in loco pour qu’elle puisse justement agir. Comme dans le cas de la correspondance
entre Descartes et More, 1’écart entre Leibniz d’un c6té et Clarke et Newton de ’autre est
d’ordre axiomatique. Et comme dans le cas de la correspondance entre Descartes et More, c’est
la mort de Leibniz qui clotura cet échange mais nous pouvons nous demander s’il aurait

vraiment pu mener un jour sinon a une entente, du moins a certaines concessions.

e La relation de Newton a I’analogie

484 il nous

Au-dela des divergences doctrinales qu’Alexandre Koyré a finement analysées
semble que ce qui se joue aussi ici, ¢’est une différence de rapport a I’analogie. Que Leibniz ne

comprenne pas que Newton en fasse usage, méme lorsqu’il finit par admettre qu’une analogie

481 |bid., p. 113.

482 Clarke, Samuel & Leibniz, Gottfried Wilhelm. Correspondance Leibniz-Clarke, Op.cit., p. 194. C’est ce que
Newton demandera (vraisemblablement) a Pierre Des Maizeaux d’ajouter dans la préface de son Recueil : I’espace
et la durée sont « les suites de I’Existence d’un Etre infini & éternel » et « des Conséquences de ’existence de la
Substance qui est réellement, nécessairement & substantiellement toute-présente & éternelle », Recueil de diverses
Pieces sur la Philosophie, la Religion naturelle, 'Histoire, les mathématiques, etc., par Mrs Leibniz, Clarke,
Newton et autres Autheurs célébres, tome I, Duvillard et Changuion, Amsterdam, 1720, pp. iii-v. Sur cette
demande d’ajout, voir les lettres 1330 (p. 73), 1139 (p.92) et 1344 (pp. 99-100), dans The Correspondence of Isaac
Newton, Volume VII : 1718-1727, Op.cit. Dans un brouillon de lettre a Des Maizeaux (Add.Ms.9597.2.14.2 [f.1r]
et dans une version antérieure classée en Add.Ms.3965, £.270), Newton utilise pour 1’'unique fois a notre
connaissance le concept de « mode » en écrivant que 1’espace et la durée sont des qualités ou des propriétés des
choses « in such a sense as only implies them to be modes of existence in all beings ».

483 Anfray, Jean-Pascal. « Le sensorium dans la controverse Leibniz-Clarke comme héritage des disputes
scolastiques sur la présence, ’immensité et la science divines », Studia Leibnitiana, volume 46, n°2, Franz Steiner
Verlag, 2014, pp. 234-257.

484 Koyré, Alexandre. Du monde clos a ['univers infini, Op.cit., pp. 283-331.

225



n’est qu’'une analogie, voila qui est étonnant. Est-ce que son refus de 1’analogie du sensorium
Dei est fondé sur un refus de 1’analogie en général ? Ou sur le refus d’un certain usage de
I’analogie ? Les reproches répétés de Leibniz a I’encontre de Newton sont assez semblables a
son refus de la position « volontariste » cartésienne. En effet, Descartes compare fréquemment
Dieu a un roi ou a un législateur, et lorsqu’il parle de I’entendement et de la volonté divines il
fait référence a deux facultés, distinctes 1’'une de I’autre, qui sont propres a 1’étre humain. Ces
analogies et le fait qu’elles mettent en avant la volonté divine plutot que 1’entendement divin
apparaissent aux yeux de Leibniz comme une maniére de rabaisser Dieu au rang de la
créature.*® Mais |a ou, pour Leibniz, la faute de Newton est plus grave que celle de Descartes,
c’est dans le fait que son analogie compare le rapport de Dieu au monde a un processus au

moins partiellement corporel.

La frilosité de Leibniz se comprend d’autant plus difficilement qu’il utilise fréquemment
des arguments analogiques, et ce dés le début de ses travaux juridiques*® et jusque dans ses
réflexions linguistiques, métaphysiques, éthiques et épistémologiques. Christian Leduc établit
une liste des fonctions que recouvre ’analogie dans les textes leibniziens.*®” Elle permet tout
d’abord de découvrir des relations de proportion ou de dérivation que les autres raisonnements

ne rendent pas visibles ; elle offre ensuite la possibilité de se représenter des choses qui seraient

485 Dans sa thése, Alix Grumelier se demande si la littérature n’aurait pas négligé I’usage et I’importance des
analogies utilisées par Descartes. Entre autres, il s’intéresse a celles que Descartes emploie pour penser Dieu, et
démontre que 1’accusation de « volontarisme » ne tient pas compte de plusieurs critéres, a savoir : 1) que,
concernant 1’analogie royale, Descartes fait référence a un roi idéal dans le contexte d’une monarchie de droit
divin, loin de I’image d’un prince capricieux (sur ce point, voir la lettre a Elisabeth de septembre 1646) ; 2) que la
distinction entre volonté et entendement divins n’a de valeur que pour nous et consistent en un seul et méme acte
chez Dieu ; 3) que, dans la mesure ol nous ne pouvons approcher la nature divine ni par les choses extérieures ni
par elle-méme, nous sommes contraints de chercher a y accéder via nous-mémes, et donc via notre rapport a 1’idée
innée d’infini. Alix Grumelier montre ainsi que les analogies chez Descartes ont le r6le pédagogique qu’ont les
figures pour le géomeétre : elles ne sont ni de pures fictions faites pour orner son propos, ni des identifications. Il
s’agit d’analogies au sens ou elles établissent des proportions, avec parfois une attribution d’ordre extrinséque
comme dans le cas du rapprochement de Dieu et de I’ame humaine a partir de I’idée de nature intelligible (voir la
lettre & Silhon de mars 1637, ainsi que les Réponses aux Secondes objections). Ainsi 1’auteur conclut-il : « Si
Descartes fut un excellent géomeétre, il ne fut pas si sot qu’il ne sit parler sans figures. L explication analogique
de I’incompréhensibilité divine est sans doute I’une des plus marquantes, car elle fait 1’objet d’un renouvellement
constant, Descartes passant de la majesté royale au toucher d 'une montagne, puis a [ ’imagination d’un chiliogone
et & la vue de la mer, pour finir par la connaissance du triangle. Comme si le lecteur avait le choix d’opter pour le
modéle qui conviendra le mieux a son expérience, a son godt et a son intelligence. », Les Analogies dans la
métaphysique de Descartes, Université de Nantes, Nantes, 2020, p. 525 : voir en particulier les pages 357 a 384 et
les pages 462 a 489.

48 Dans le Specimen quaestionum philosophicarum ex Jure collectarum, écrit en 1664, il définit d’ailleurs
I’analogie de fagon trés classique comme une proportion ou une similitude : « Et certainement ’analogie ou la
proportion est une raison ou une similitude de raisons, comme 2 est a 4 ce que 8 est a 16. Et aussi, puisque 1’espéce
détermine une convention d’individus, alors deux espéces, dans lesquelles se trouvent des conventions, sont
réunies et leur genre est abstrait, et dans celui-ci la convention des deux conventions est également abstraite. » La
traduction est celle de Christian Leduc lorsqu’il cite ce passage dans « L’autonomie épistémologique de 1’analogie
chez Leibniz », Les Etudes philosophiques, 163/3, 2016, pp. 337-356.

487 |bid.

226



sinon inconcevables ; enfin, elle révéle des structures de proportionnalité dans les cas ou,
précisément, il n’y a pas de similitude. Les deux dernicres fonctions sont contredites par la
critique que fait Leibniz a Newton, et il est d’autant plus difficile de comprendre que Leibniz
refuse I’analogie du savant anglais lorsqu’il avance qu’il n’y a que par comparaison que nous
pouvons, en tant que nous sommes des étres finis, nous représenter ce que sont les facultés
divines.*® Cette démarche s’apparente a celle, anthropomorphique, des Ecritures, dont Leibniz
dit dans Darticle 2 du Discours de métaphysique qu’elle a une valeur certaine.*® Face a cette
apparente contradiction, Christian Leduc défend la these selon laquelle le rapport de Leibniz a
I’analogie évolue au fil du temps : tout en continuant a 1’utiliser de facon assez souple dans
plusieurs domaines, il en donne une définition de plus en plus précise lorsqu’il I’utilise dans le

champ de la métaphysique.

Nous pensons que 1’ambiguité-méme de la forme de 1’analogie explique en partie 1’attitude
ambivalente de Leibniz vis-a-vis de ce type de raisonnement en général et son rejet radical du
sensorium Dei. Le mot « analogie » renvoie en effet a deux fonctions qui peuvent étre tout a
fait distinctes 1’une de 1’autre : une analogie peut étre une simple proportion, a but souvent
pédagogique et parfois heuristique, ou elle peut étre dite « d’attribution ». Ces deux fonctions
se comprennent dans une histoire qui remonte a la définition d’origine mathématique qu’en

donne Aristote :

488 |_e 848 de la Monadologie établit qu’« il y a en Dieu la Puissance, qui est la source de tout, puis la Connaissance
qui contient le détail des Idées, et enfin la Volonté, qui fait les changements ou productions selon le principe du
meilleur. Et c’est ce qui répond a ce qui, dans les Monades créées, fait le Sujet ou la Base, la Faculté perceptive et
la Faculté Appétitive. Mais en Dieu ces attributs sont absolument infinis ou parfaits ; [...] », Discours de
métaphysique, suivi de Monadologie, et autres textes, édition établie, présentée et annotée par Michel Fichant,
Gallimard, collection folio essais, Paris, 2004, pp. 231-232. C’est également ce qu’on lit dans le §14 des Principes
de la nature et de la grace fondés en raison : «[...] L’esprit n’a pas seulement une perception des ouvrages de
Dieu, mais il est méme capable de produire quelque chose qui leur ressemble, quoique en petit. Car, pour ne rien
dire des merveilles des songes, ou nous inventons sans peine, (mais aussi sans en avoir la volonté), des choses,
auxquelles il faudroit penser longtemps pour les trouver, quand on veille ; notre Ame est Architectonique encore
dans les Actions volontaires : et découvrant les sciences suivant lesquelles Dieu a reglé les choses (PONDERE,
MENSURA, NUMERQO, etc.), elle imite dans son departement et dans son petit monde, ou il lui est permis de
s’exercer, ce que Dieu fait dans le grand. », Principes de la nature et de la grace fondés en raison, édités et
présentés par André Robinet, Presses Universitaires de France, collection Bibliotheque de philosophie
contemporaine, Paris, 1954, pp. 55-57.

489 eibniz, Gottfried Wihelm. Discours de métaphysique et Correspondance avec Arnauld, introduction et
commentaire de Georges Le Roy, 6°™ édition, Vrin, collection Bibliothéque des textes philosophiques, Paris,
1993. « Ainsi je suis fort éloigné du sentiment de ceux qui soutiennent qu’il n’y a point de régles de bonté et de
perfection dans la nature des choses, ou dans les idées que Dieu en a ; et que les ouvrages de Dieu ne sont bons
que par cette raison formelle que Dieu les a faits. Car si cela était, Dieu, sachant qu’il en est 1’auteur, n’avait que
faire de les regarder par apres et de les trouver bons, comme le témoigne la sainte écriture, qui ne parait s’étre
servie de cette anthropologie que pour nous faire connaitre que leur excellence se connait a les regarder en eux-
mémes, lors méme qu’on ne fait point de réflexion sur cette dénomination extérieure toute nue, qui les rapporte a
leur cause. Ce qui est d’autant plus vrai, que c’est par la considération des ouvrages qu’on peut découvrir I’ouvrier.
Il faut donc que ces ouvrages portent en eux son caractere. », p. 37-38.

227



De plus, certaines choses sont une selon le nombre, d’autres selon [’espece,
d’autres selon le genre, d’autres selon [’analogie : selon le nombre, celles
dont la matiere est une ; selon [’espéce, celles dont I’énoncé est un ; selon le
genre, celles qui ont la méme figure de prédication ; selon [’analogie, toutes

celles qui sont comme une chose en relation avec une autre.*%°

Aristote la préconise et 1’utilise a plusieurs reprises et dans plusieurs domaines : nous la

trouvons en métaphysique*®, dans ses traités de physique*®?

, en linguistique, en rhétorique et
en politique. Si la définition qu’il en donne renvoie en général a une mise en rapport
proportionnelle, les logiciens et théologiens médiévaux s’apergoivent qu’il n’utilise pas le
terme d’« analogie » mais celui d’ « unité » lorsqu’il parle des différents sens de 1’étre.
Autrement dit, si I’étre se dit en plusieurs sens, ce n’est pas par simple homonymie mais par
rapport a une unité — une substance — ou, dans le cas des prédicats, par rapport a un sujet
unique.*®® Par conséquent au Moyen Age, tout en étant utilisée en sémantique, en métaphysique
et en théologie, 1’analogie désigne soit I’analogie de proportion (celle qu’Aristote appelle a
proprement parler « analogie »), soit I’analogie d’attribution (celle qui renvoie a 1’unité dans
laquelle s’ancrent les différents sens de 1’étre selon Aristote). On cherche alors a distinguer les
différents usages de I’analogie en fonction a la fois des objets sur lesquels ils portent (des
choses ? des idées ? des mots ?) et des possibilités argumentatives ou métaphysiques qu’ils
ouvrent. Jennifer E. Ashworth, a la suite d’une analyse du Super tractatum fallaciarum de
Gauthier Burley, affirme ainsi qu’il existe : 1) I’analogie selon le concept, 2) I’analogie selon
la chose et 3) I’analogie selon le transfert de sens. Dans le troisiéme cas, il s’agit des mots
équivoques, tel que le mot « pied ».4% Dans les Questions sur les Réfutations sophistiques, un
manuscrit anglais anonyme du XIV® siécle, il est question 1) de ’analogie d’une cause par
rapport a ce qui est causé (que ce soit dans les choses ou dans les concepts), 2) de 1’analogie

des genres par rapport aux especes et 3) de I’analogie comme transfert de sens dii a une

4% Aristote, Métaphysique, A, 6, 1016b31-35, Euvres complétes, Op.cit., p. 1809.

491 |bid., ®, 6, 1048a35-b4 : « [...] il ne faut pas chercher une définition de tout, mais il faut aussi saisir I’analogie :
par exemple ce qui batit est a ce qui est capable de batir comme ce qui est éveillé a ce qui dort, ce qui voit a ce qui
a les yeux fermés mais posséde la vue, ce qui est séparé de la matiere a la matiére et ce qui est achevé a ce qui est
inachevé. », p. 1874.

492 par exemple, en Physique, I, 7, 191a : « Quant a la nature sous-jacente, elle est connaissable par analogie. En
effet, ce que I’airain est a la statue, le bois au lit, ou la matiére, c’est-a-dire I’informe avant qu’il ait regu la figure,
a n’importe laquelle des choses qui ont une figure, cette nature sous-jacente I’est a la substance, au ceci et a
’étant. », lbid., p. 530.

49 Hesse, Mary B. « Aristotle’s Logic of Analogy », The Philosophical Quarterly, volume 15, n°61, 1965, pp.
328-340.

4% Ashworth, Jennifer E. Les théories de I'analogie du XII® au XVI¢ siécle, Vrin, collection Conférences Pierre
Abélard, Paris, 2008.

228



similitude (principalement sémantique). Jennifer E. Ashworth établit un paralléle entre le
troisieme mode de Gauthier Burtley et le troisieme mode du manuscrit anglais, tous deux hérités
de la définition aristotélicienne de la métaphore®®®, pour montrer que 1’analogie est de moins en
moins utilisée dans le cadre de la stricte semantique pour étre de plus en plus présente dans
celui de I’étude des rapports entre les concepts — et en particulier de ceux de 1’étre (esse) et de
I’étant (ens). Les liens se tissent ainsi plus étroitement entre 1’analogie et 1’ontothéologie, et la

fonction d’attribution conduit a s’interroger sur le sens des noms qui sont donnés a la divinité.

Récemment et & la suite des travaux de Mary Hesse*®®, Paul Bartha a proposé une
nouvelle classification en essayant de tenir compte, bon gré mal gré, de la diversité des champs
du savoir et de I’agir humains qui usent de ce qu’il appelle le « parallel reasoning ».4*" En
croisant I’histoire médiévale de 1’analogie en Europe et le travail de Paul Bartha, peut-étre
pourrons-nous mieux comprendre la nature de I’analogie newtonienne. Précisons donc que Paul
Bartha part de 1’idée selon laquelle une analogie est bonne a partir du moment ou elle respecte
une condition minimale, le « potential for generalization ».*%® Ainsi discerne-t-il quatre types
d’analogies qui ont pour point commun de partir d’une ou plusieurs similitudes observées (P)

et d’en inférer une ou plusieurs autres similitudes hypothétiques (Q) :
« L’analogie prédictive : P — Q

+« L’analogie explicative : Q — P. Puisque Q permet d’expliquer P, alors il est possible que

quelque chose de similaire a Q (Q*) explique un phénomene similaire a P (P*)
+ L’analogie fonctionnelle : P < Q

+« L’analogie corrélative (statistique) : P | Q

4% « La métaphore est un transfert de sens d’un mot : un transfert du genre a I’espéce, de ’espéce au genre, de
I’espéce a I’espéce, ou bien un transfert par analogie. », explique Aristote dans la Poétique, Op.cit., 1457b-
1458a15, pp. 2786-2788.

4% Hesse, Mary B. « On Defining Analogy », Proceedings of the Aristotelian Society, 1959-1960, New Series,
volume 60, 1959-1960, pp. 79-100 ; Models and Analogies in Science, University of Notre Dame Press, Indiana,
1970.

497 Bartha, Paul F.A. By Parallel Reasoning. The construction and evaluation of analogical arguments, Oxford
University Press, 2010, pp. 96-97. Nous remercions vivement Shahid Rahman pour ses précisions sur les usages
juridiques de I’analogie et sur ses conseils de lecture.

4% « A good analogical argument is one where at minimum, there is no compelling reason to deny that the prior
association that obtains in the source domain could be generalized in a way that extends to the target domain. »,
Ibid., p. 25. Autrement dit, la ou les idées centrales dans la premiére comparaison (A/B) doivent étre tenues, ou du
moins ne pas étre connues comme ne pouvant pas étre tenues, comme plausibles prima facie. Plus leur rapport est
plausible, plus la démonstration analogique est forte. Si un raisonnement paralléle ne respecte pas cette condition,
alors la généralisation est fallacieuse.

229



Par rapport aux deux types d’analogie tels qu’ils sont distingués au Moyen Age par les
théologiens, I’analogie du sensorium Dei semble bien n’étre qu’une analogie de proportion et
non une analogie d’attribution. C’est pourquoi Clarke insiste tant sur le fait qu’il ne s’agisse
que d’une analogie et qu’elle ne conduise a aucun panthéisme : Newton utilise I’analogie en
théologie de la méme maniére que nous 1’utilisons en mathématiques. Le mot « sensorium »
n’attribue pas a Dieu un sensorium, que ce soit en acte ou en puissance. Il fait signe vers le
rapport que Dieu entretient vis-a-vis du monde a partir de celui qu’un étre vivant entretient vis-
a-vis des données sensorielles captées par ses sens et transmises par son systeme nerveux. Il
semble que, pour reprendre la tripartition médiévale de Burley et du manuscrit anonyme anglais
donnée plus haut, il s’agisse d’un transfert de sens du mot équivoque « sensorium » pris dans
son sens latin premier, a savoir le lieu ou le siége d’une sensation.*®® Dans le cas des créatures
douées de sensations, peut-étre ce lieu est-il aussi ou d’abord un organe (la glande pinéale, le
cerveau, etc.), mais bien que ce soit le sens donné par les dictionnaires grecs et par celui de

Goclenius, ¢’est un sens particulier a la tradition grecque (et scolastique).

Cette analogie s’apparente en outre, dans la typologie de Paul Bartha, a I’analogie

explicative :
ANALOGIE EXPLICATIVE ANALOGIE DU SENSORIUM DEI

Soit Q, une similitude hypothétique, Soit I’existence hypothétique d’un sensorium
dans lequel la substance sensible de I’animal
prend connaissance des données sensorielles,

Soit P, une similitude observée, Soit le fait observé que 1’animal a des perceptions
sensibles

Q—P, L’existence hypothétique d’un sensorium — le
fait que I’animal a des perceptions sensibles

499 | e Gaffiot, apres avoir défini le sensorium comme le siége de la sensation, renvoie au commentaire des Topiques
d’Aristote, 8, 5, par Boéce. Or, lorsqu’on consulte le texte (Boethius. De topicis differentiis, translated, with notes
and essays on the text by Eleonore Stump, Cornell University Press, collection Cornell Classics in Philosophy,
Ithaca and London, 1978), on se rend compte qu’il s’agit d’une erreur. L’éditeur de la Sentencia libri De anima
écrit dans une note en bas de page : « Les humanistes ont bien senti la nécessité d’un mot technique pour rendre
aisthetéérion [employé par Aristote] : ils ont adopté le mot « sensorium », appelé a une longue fortune, mais dont
I’histoire reste a faire. », Thomas d’Aquin. Sancti Thomae Aquinatis Opera omnia, tome XLV, 1, Commissio
leonina, Vrin, Paris, 1984, p. 177, note 1. Dans I’introduction d’un numéro de revue (« L’ouie dans la pensée
européenne au XVIII¢ siécle), Clémence Couturier Heinrich rappelle également que cette attribution est erronée :
« Introduction », Revue germanique internationale, n°27, 2018, pp. 5-19, note 45.

230



Or, puisque Q permet d’expliquer P, alors il est | Or, puisque D’existence hypothétique d’un
possible que quelque chose de similaire a Q (Q*) | sensorium permet d’expliquer le fait que 1’animal
explique un phénomeéne similaire a P (P*), ait des perceptions sensibles, alors il est possible
qgue quelque chose de similaire au sensorium
explique le fait que Dieu ait des perceptions

sensibles du monde,

Donc Q est a P ce que Q* est possiblement & P*. | Donc le sensorium est a I’animal ce que [quelque

chose de similaire au sensorium] est

possiblement & Dieu.

En outre, deux critéres renforcent la similitude et donc le rapport de proportion entre la
relation de I’animal a ses sensations et la relation de Dieu a sa création : la substance (I’ame ?)
sensitive de I’animal et Dieu sont des €tres vivants et présents a ce qu’ils percoivent. Tandis
que pour Leibniz et dans la perspective scolastique de 1’analogie d’attribution, 1’ajout de ces
deux critéres semble n’étre qu’une preuve de plus d’un panthéisme newtonien qui ne dirait pas
son nom, pour le mathématicien Newton ces deux critéres permettent simplement de mieux

penser une relation de proportion.

Newton est sans doute au fait de I’histoire compliquée de I’analogie et, méme sans cela,
il peut comprendre le risque théologique qu’il court a parler d’un sensorium de Dieu. De plus,
si ce n’est gu ’une similitude, pourquoi la maintient-il colte que codte dans sa correspondance
avec Leibniz ? S’agit-il seulement d’une expression de son orgueil ? D’un désir de ne rien céder
a celui avec qui il a déja été mis en compétition dans la querelle sur la découverte du calcul
infinitésimal ? 1l nous semble que ce serait une bien petite raison par rapport a I’accusation

d’athéisme qu’il encourt, et que nous pouvons en avancer d’autres, toutes complémentaires.

Tout d’abord, rappelons briévement que 1’analogie peut avoir un réle heuristique important,
en particulier dans les sciences de la nature. Cette fonction, mise en avant par Aristote dans sa
Physique, est d’autant plus centrale a 1’age classique qu’elle participe du développement de

’approche mécaniste de la nature et de sa recherche de lois et de définitions universelles.>® Il

500 A titre d’exemple, Descartes insiste sur la valeur de ’analogie comme lorsqu’il écrit, dans la Régle VIII des
Reégles pour la direction de [l’esprit que c’est grice a ce procédé qu’il est possible d’acquérir de nouvelles
connaissances dans un domaine qui ne nous était auparavant pas familier. C’est par exemple le cas de cet homme
qui n’aurait qu’une culture mathématique et voudrait comprendre la ligne anaclastique : il commencerait par
observer qu’elle dépend d’une proportion entre les angles de réfaction des rayons lumineux par rapport aux angles
d’incidence, et que cette proportion est elle-méme relative aux différences entre les milieux. En allant plus loin sur

231



n’est donc pas étonnant qu’un physicien et mathématicien tel que Newton y ait spontanément
recours. Cette familiarité est sans doute accentuée par sa pratique d’alchimiste et par
I’intériorisation des représentations intellectuelles qui y président et qui en découlent. En effet,
I’un des points communs aux divers courants alchimiques est I’idée selon laquelle tout fait écho
a tout ou, autrement dit, est en sympathie avec tout. C’est une conception plus ou moins poussée
selon les alchimistes et qui renvoie, en derniére instance, au principe resté célébre de La Table

d’émeraude :

Ce qui est en haut est comme ce qui est en bas.>%

La nature, depuis le régne minéral de I’infiniment petit jusqu’aux mouvements des planétes
en passant par les végétaux et les animaux, manifeste une cohérence qui découle des affinités
des éléments qui la composent et des régles de proportions qui les régissent.>®? La présence
dans chaque royaume du sel, du mercure et du soufre — les trois principes alchimiques — conforte
ce systéme de renvois et de signatures. 5%

En-dehors de cette souplesse intellectuelle et cette habitude d’utiliser 1’analogie, la
démarche de Newton peut en outre se comprendre comme le choix d’une fagon mesurée de
parler de Dieu. Les images permettent en effet de parler de facon détournée de quelque chose
qui excede les bornes du langage et de 1’entendement. Elles permettent de s’approcher des
objets qui ne peuvent pas étre dits par des concepts généraux ou équivoques. C’est a fortiori le
cas en théologie, ou deux voies sont possibles : généralement, il s’agit soit de choisir des images

sensibles qui ressemblent a la divinité dont on veut parler, soit de choisir des images qui en sont

le chemin de la vérité, il lui faudrait s’interroger sur la nature de I’action des rayons lumineux pour comprendre
pourquoi il existe des variations en fonction des milieux qu’ils traversent pour, in fine, se poser la question la plus
générale, a savoir : qu’est-ce qu’une puissance naturelle ? « Une fois qu’il aura, ajoute Descartes, par intuition
intellectuelle, clairement apergu ce point, il refera ce chemin en sens inverse, en passant par les mémes degrés,
conformément a la cinquiéme regle ; et, si, dés le second degré, il ne parvient pas a comprendre la nature de 1’action
de la lumiére, il énumérera, selon la septiéme régle, toutes les autres puissances naturelles, de maniére a utiliser la
connaissance d’une autre de ces puissances pour comprendre aussi celle-1a, au moins par analogie [per
imitationem] [...]. », AT XI, 392-400. Voir également le début de la Régle XIV, AT X, 438-452. Sur ’'usage
épistémologique de I’analogie en général chez Descartes : Statile, Glenn. « The Necessity of Analogy in Cartesian
Science », The Philosophical Forum, 30/3, 1999, pp. 217-232 ; Manning, Gideon. « Analogy and Falsification in
Descartes’ Physics », Studies in History and Philosophy of Science, 43/2, 2012, pp. 402-411.

501 Hermes Trismégiste. La Table d’Emeraude, et sa tradition alchimique, préface de Didier Kahn, Les Belles
Lettres, collection Aux sources de la tradition, Paris, 1994. Cette version de I’aphorisme II est celle de la traduction
francaise de la version latine par Hortulain au XIV¢siécle : « Ce qui est en bas, est comme ce qui est en haut : &
ce qui est en haut, est comme ce qui est en bas, pour faire les miracles d’une seule chose. », p. 43.

502 Joly, Bernard. « « Ce qui est en haut est comme ce qui est en bas. » Proportions chimiques et relations
cosmologiques dans 1’alchimie de la Renaissance », Proportions. Science-Musique-Peinture et architecture, 2011,
pp. 107-117 ; Halleux, Robert. Les textes alchimiques, Brepols, collection Typologie des sources du Moyen Age
occidental, Turnhout, 1979, pp. 138-140.

503 Joly, Bernard. La rationalité de I’alchimie au XVI11° siécle, Op.cit. ; Newton, William R. Promethean Ambitions,
Alchemy and the Quest to Perfect Nature, The University of Chicago Press, Chicago, 2004 ; Figala, Karin,
« Newton’s alchemy », in The Cambridge Companion to Newton, 2004, pp. 370-386.

232



éloignées et qui sont comme autant de manifestations voilées dont le sens attend d’étre
déchiffré. Cette fagon paradoxale de parler de Dieu a partir d’images qui n’y ressemblent pas
de prime abord, voire qui provoquent I’étonnement ou le mépris, c’est la voie de la théologie
symbolique.>® Comme I’explique Umberto Eco®®, elle permet d’éviter le silence préconisé par
’attitude mystérique sans tomber, de I’autre c6té, dans un discours théophanique qui multiplie
les idoles et résorbe 1’écart entre le sens littéral et le sens figuré des mots. La théologie
symbolique renvoie a un discours qui ne s’interdit pas d’user d’images et de comparaisons tout
en leur accordant le statut de symboles a décrypter. Elle permet de satisfaire dans une certaine
mesure la volonté de parler d’une divinité qui exceéde les bornes du langage, et c’est ainsi que
se comprend par exemple ce qu’écrit le Pseudo-Denys lorsqu’il encourage dans La Hiérarchie
céleste a parler positivement de Dieu sans chercher a dire Dieu.*% Dans cette perspective, un
passage des Noms divins attire I’attention : il y écrit que Dieu est a la fois grand car il « contient

tout lieu » et petit...

... puisqu’il est présent de facon immédiate partout et en tout étre, puisqu’il
agit pourtant et qu’il pénetre « jusqu’au lieu ou [’ame se sépare du corps, et
les tendons », jugeant les désirs et les « intentions du coeur », OU pour mieux

dire de tous les étres ; car « a son regard aucune créature n’est invisible ».

504 Boulnois, Olivier. « La théologie symbolique face a la théologie comme science », Revue des sciences
philosophiques et théologiques, n°95, 2011, pp. 217-250. L’auteur souligne le fait que la théologie symbolique
repose sur la croyance selon laquelle Dieu aurait laissé des traces dans le monde et la fait remonter aux Oracles
chaldaiques, dont il cite entre autres le fragment 108 : « Car I’Intellect du Pére a semé les symboles a travers le
monde, lui qui pense les intelligibles, que I’on appelle indicibles beautés. ». Par conséquent, « Le mérite du
symbole dissemblable est de ne pas se donner pour une image adéquate de Dieu : c’est la force de sa négativité,
qui le rend préférable a I’image. De plus, il renvoie a Dieu par une sorte de court-circuit, de contact immeédiat des
contraires : le contre-nature renvoie a I’au-dela de la nature, I’irrationnel par défaut a 1’au-dela de la raison, etc. Le
symbole agit selon une affinité élective, selon un rapport d’attraction et de contiguité, et méme de contrariété, et
non de ressemblance. Le choc du monstrueux, du difforme et du dissemblable possede une dimension sacrée qui
renvoie immeédiatement a la transcendance du divin. », p. 223. Voir aussi : Rocques, René. « Symbolique et
théologie négative chez le Pseudo-Denys », Bulletin de I’Association Guillaume Budé, 1954, pp. 97-112.

505 Eco, Umberto. « De la métaphore a I’analogia entis », in Ecrits sur la pensée au Moyen Age, 2016, pp. 588-
624.

506 « Ainsi puisque les négations sont vraies en ce qui concerne les mysteres divins, tandis que toute affirmation
demeure inadéquate, il convient mieux au caractere secret de Celui qui reste en soi indicible de ne révéler
I’invisible que par des images sans ressemblance. [...] Que [...] des métaphores sans ressemblance soient plus
aptes a élever spirituellement notre intelligence, je ne pense pas qu’aucun homme sensé puisse en disconvenir ;
des figures sacrées de nature plus relevée induiraient vraisemblablement en erreur plus d’un homme, car elles les
pousseraient a imaginer les essences célestes comme des figures d’or ou comme des étres lumineux langant des
rayons, de belle stature, revétus de somptueux vétements, resplendissant de feux inoffensifs, ou sous toutes les
autres formes du méme genre dont la théologie a fait usage pour représenter les intelligences célestes. Pour
épargner un tel péril a ceux dont I’intelligence n’a jamais dépassé le plan de la beauté sensible, la haute sagesse
des théologiens a saintement condescendu & user de métaphores sans ressemblance [avec leur objet] », La
Hiérarchie céleste, Il, 83, p. 191, dans les Euvres complétes du Pseudo-Denys [’aréopagite, traduction,
commentaire et notes de Maurice de Gandillac, Aubier, collection Bibliothéque philosophique, Paris, 1943. Voir
également : Luisa Valente, Logique et théologie, Les écoles parisiennes entre 1150 et 1220, Vrin, collection Sic
et Non, Paris, 2008, et en particulier les pages 55 et 86-90.

233



Mais cette Petitesse échappe a la quantité, a la grandeur, a la limitation, a

la finitude, a la définition. Elle contient tout et rien ne la contient.>%’

L’insistance du Pseudo-Denys sur cette présence immédiate de Dieu jusque dans un lieu
d’interaction entre I’ame et le corps ne manque pas de faire penser a la thése newtonienne d’une
présence divine en quelque sorte in medias res dans le monde. Le lien entre 1’analogie du
sensorium Dei et la théologie symbolique se tisse d’autant plus lorsque nous considérons la
fagon dont Bonaventure 1’utilise. Dans L ltinéraire de [’esprit vers Dieu, il part de ce méme
présupposé de 1’existence de traces ou de vestiges laissés par la divinité dans sa création et
affirme que ce n’est pas simplement a partir de la création, mais dans la création elle-méme
qu’il est possible de remonter jusqu’a Dieu. Il n’est alors pas question de remonter vers Dieu
pour ou en s’¢loignant du sensible, mais de tenir ensemble et de maniere droite deux

dialectiques en un seul geste intellectuel.>%

Certes, Newton ne souscrit pas a la démarche de la théologie symbolique dans la mesure
ou, premierement, il n’en fait ouvertement jamais mention et ou, deuxiemement, elle repose
plus ou moins fortement selon les théologiens sur la figure du Christ entendu comme vestige
principal. Néanmoins il parait intéressant de souligner par ce détour que la position physico-
théologique de Newton et que 1’analogie qu’il propose dans les Questions 28 et 31 de 1’Optique
ne sont pas dénuées d’une assise théologique ancienne®®, mais ne sont surtout pas de simples
utilisations d’un monde sensible qui n’aurait pas de valeur en lui-méme. L’intérét de Newton
pour les phénomenes chimiques et physiques n’est pas un intérét superficiel qui dissimulerait
un mépris du sensible et un désir unique de s’approcher de Dieu. La connaissance de Dieu guide

ses recherches et ¢’est ce qui fait qu’il ne se satisfait pas d’un strict mécanisme. Les phénomenes

507 pseudo-Denys, Noms divins, 1X, §2, Op.cit., p. 155.

508 Solignac, Laure. « De la théologie symbolique comme bon usage du sensible chez saint Bonaventure », Revue
des sciences philosophiques et théologiques, n°95, 2011, pp. 413-428 ; Bonaventure. [tinéraire de l’esprit vers
Dieu, introduction, traduction et notes d’Henry Duméry, Vrin, collection Bibliotheéque des textes philosophiques,
5¢me édition, Paris, 1986, chapitre 1, pp. 26-43.

509 Syarez-Nani, Tiziana. « Le lieu et 1’esprit : échos du Moyen Age dans la correspondance de Descartes avec
Henry More », in Descartes en dialogue, 2019, pp. 159-188. Dans ce chapitre, Tiziana Suarez-Nani s’intéresse a
cette histoire médiévale de la pensée du rapport de Dieu au monde. « La thése de I’omniprésence divine par sa
puissance trouvait sa source dans le traité De fide orthodoxa de Jean Damascene. Développant des motifs déja
présents chez les Péres grecs, notamment chez le Pseudo-Denys, Jean Damascéne affirmait que Dieu n’est pas
dans un lieu, mais « est son propre lieu, emplissant tout, se trouvant au-dessus de tout et lui-méme maintenant
tout ». 11 s’ensuivait que ce qu’on appelle « lieu de Dieu », c’est I’endroit ou son action vient se produire. 11 se
répand en effet a travers toutes choses sans y étre mélé ». Ces affirmations sont a ’origine de la position qui sera
développée et partagée par tous les penseurs du Moyen Age, lesquels vont rejeter tout mélange de I’esprit divin a
la matiére et opter pour une présence par mode d’activité causale. L’autorité de Jean Damascene sera renforcée
par celle de Pierre Lombard, qui formulera a son tour 1’idée de la présence divine dans I'univers au moyen de sa
puissance. Recueillant la tradition médiévale qui le précéde, Gabriel Biel va défendre la méme position, la justifiant
dans une optique proche de celle de Guillaume d’Ockham. », pp. 175-176.

234



sensibles ont une valeur en eux-mémes, dans la mesure ou, justement, ils font signe vers la
présence divine depuis I’intérieur d’eux-mémes. C’est dans ce sens que 1’analogie du sensorium
Dei n’est pas problématique pour Newton : certes, elle n’est qu’une analogie, mais elle est aussi
une maniere de signifier Dieu a I’intérieur d’un sensible qui ne lui est pas étranger et qui possede
la dignité de son créateur. C’est de la sorte que nous pouvons comprendre que Newton, qui juge
que la doctrine d’une anima mundi et que les idoles anthropomorphiques sont de graves
corruptions de la religion primitive, ne s’inquiéte pas de ’analogie qu’il propose. Pour
reprendre les mots de Bonaventure, sans doute considére-t-il qu’il utilise le monde sensible de
facon droite lorsqu’il pense le rapport de Dieu au monde matériel a partir de celui de I’ame
animale aux données sensorielles fournies par son corps. En ce sens, donc, I’espace comme

sensorium parle de Dieu sans dire Dieu.

d. Un espace infini, des mondes possibles

Si James Gregory dit juste, Newton aurait souhaité que cette analogie, et en particulier sa
seconde formulation, n’attire pas 1’attention. C’est peut-étre pour cette raison que la Question
31, contrairement a ce qu’il se passe dans la Question 28, ne se clot pas sur elle. Newton va a

la ligne et revient a la question de la création de la matiere :

Comme [’Espace est divisible a [’infini, & que la Matiere n’est pas
nécessairement dans toutes les parties de I’Espace, il faut convenir aussi que
Dieu peut créer des particules de Matiére de différentes grosseurs & figures
en différents nombres, & en différentes quantités par rapport a ’Espace
qu’elles occupent, & peut-étre méme de différentes densités & de différentes
forces ; & diversifier par la les Lois de la Nature, & faire des Mondes de
différentes especes en différentes parties de |'Univers. Je ne vois du moins

aucune contradiction en tout cela.>°
De deux affirmations, présentées comme des états de fait :
(1) [Parce que] I’espace est divisible a I’infini...

(2) [et parce que] la matiére n’est pas nécessaire partout. ..

510 pC, pp. 491-492. « And since Space is divisible in infinitum, and Matter is not necessarily in all places, it may
be also allow’d that God is able to create Particles of Matter of several Sizes and Figures, and in several
Proportions to Space, and perhaps of different Densities and Forces, and thereby to vary the Laws of Nature, and
make Worlds of several sorts in several Parts of the Universe. At least, | see nothing of Contradiction in all this »,
BC, p. 404.

235



... Newton en déduit deux autres theses : il n’est donc pas contradictoire de penser que Dieu

puisse :

(3) ... créer des particules de différentes sortes en fonction de la portion d’espace qu’elles

occupent,

(4) ... ainsi que diversifier les lois de la nature et donc créer des mondes différents qui

occuperaient I'univers, pris comme totalité.

Ce passage rappelle celui du « De Gravitatione » dans lequel Newton justifiait 1’infinité de
I’espace a partir de la possibilité de pouvoir toujours imaginer qu’il y a quelque chose au-dela
des bornes dans lesquelles nous serions tentés de 1’enfermer. Nous avions soulevé a cette
occasion le lien entre la theése de I’illimitation du monde et celle d’une pluralité des mondes. Ce
que nous voyons ici, c’est une explicitation de ce rapport autrefois implicite et un intérét pour
une diversité de mondes possibles. Toutefois, en dépit de son corpuscularisme, Newton n’en
vient pas a admettre qu’il puisse exister différents mondes a partir des axiomes des atomistes
de I’Antiquité. Tandis que pour eux cette conclusion était nécessaire et se justifiait par la
quantité illimitée des atomes®'! et par la limitation de notre connaissance sensible®*2, pour

Newton elle est avancée comme une possibilité a I’intérieur d’un espace trés vide, dans lequel

511 Epicure écrit a ce sujet dans La Lettre a Hérodote, 45 : «[...] les mondes sont en nombre illimité, tant ceux
semblables a celui-ci, que les autres dissemblables. En effet, comme les atomes sont en nombre illimité, ainsi qu’il
a été démontré a I’instant, ils sont emportés au plus loin ; car les atomes, tels qu’on les décrit, dont pourrait naitre
un monde, ou par lesquels il pourrait &tre produit, ne sont pas épuisés en un seul monde, ou en un nombre limité
de mondes, ni dans tous ceux qui sont tels que celui-ci, ni ans tous ceux qui en sont différents. Si bien que rien ne
s’oppose au nombre illimité des mondes. », Lettres, maximes, sentences, traduction, introduction et commentaire
de Jean-Francois Balaudé, Le Livre de Poche, collection Classiques de la philosophie, Paris, 1994, p. 256.

512 C’est un argument qui se trouve par exemple dans La Lettre & Pythoclés, §88-90 : « Un monde est une
enveloppe du ciel, qui enveloppe astres, terre et tout ce qui apparait, qui s’est scindée de I’illimité, qui se termine
par une limite ou rare ou dense, dont la dissipation bouleversera tout ce qu’elle contient ; et elle se termine sur une
limite soit en rotation soit en repos, avec un contour rond, triangulaire ou quel qu’il soit ; car tous sont possibles :
rien de ce qui apparait ne s’y oppose dans ce monde-ci, ou il n’y a pas moyen de saisir ce qui le termine. Mais il y
a un moyen de saisir qu’a la fois de tels mondes sont en nombre illimité, et qu’aussi un tel monde peut survenir
tant dans un monde que dans un inter-monde, comme nous appelons I’intervalle entre des mondes, dans un lieu
comportant beaucoup de vide, mais pas dans un veste lieu pur et vide, comme le disent certains et ce, dans la
mesure ol des semences appropriées s’écoulent d’un seul monde, ou inter-monde, ou bien de plusieurs, produisant
peu a peu des adjonctions, des articulations et des déplacements vers un autre lieu, selon les hasards, et des
arrosements provenant de réserves appropriées, jusqu’a parvenir a un €tat d’achévement et de permanence, pour
autant que les fondations posées permettent de les recevoir. Car il ne suffit pas que se produise un agrégat, ou un
tourbillon dans le vide ou il est possible quun monde surgisse, d’apres ce que 1’on croit étre par nécessité, et qu’il
s’accroisse jusqu’a ce qu’il se heurte a un autre monde, ainsi que 1’un des réputés physicien le dit ; car cela est en
conflit avec ce qui apparait. Le soleil, la lune et les autres astres, qui se formaient par eux-mémes, étaient ensuite
enveloppés par le monde, ainsi évidemment que tout ce qu’il préserve. », Ibid., pp. 177-178. Sur les enjeux
physiques et épistémologiques de cette thése chez Epicure, voir : Fantino, Jacques. « La pluralité des mondes.
Entre science et théologie. », Revue des sciences religieuses, n°76, Palais universitaire, 2022, pp. 271-295 et Morel,
Pierre-Marie. « Corps et cosmologie dans la physique d’Epicure », Revue de Métaphysique et de Morale, n°31,
2003, pp. 33-49. Sur le rapport de Lucréce aI’idée de totalité et a celle de pluralité : Morenval, Alexandra. Le Tout
et linfini dans le De rerum natura de Lucrece, Littérature, Université Grenoble Alpes, 2015, pp. 285-293.

236



il y aurait « de la place » pour d’autres mondes, et a partir de sa conception volontariste de la
divinité®, L idée n’est pas que Dieu puisse changer du tout au tout les lois de la nature qu’il a
instituées lors de la création, mais qu’il puisse les « diversifier » en modifiant la taille, la densité
et la forme des particules de matiere ainsi que la force qui tend a les faire se rapprocher ou
s’¢loigner. Autrement dit, ces lois resteraient universelles (telle la loi de la gravitation) mais
avec des particularités locales. C’est ce qui conduit Amos Funkenstein a commenter ainsi ce

jeu entre contingence et nécessité :

[...] il ressort que Newton ne voulait considérer comme possibles que des
mondes pouvant coexister avec le nétre, encore qu’ « en d’autres parties de
[’espace ». Pour lui, la structure atomique de la nature est commune a tous
les systémes possibles. Cela vaut-il aussi de la gravitation ? Cela s étend a
Uinfinité. Un autre systéme dans lequel F = a.my.m, / r™, mais ou a # g et
n # 2, devrait étre a une distance infinie du nétre ; sinon les forces
gravitationnelles existant entre ce systéme et le ndtre, ou encore deux corps
quelconques dont ['un appartiendrait a un autre systeme et le second au
notre, devraient prendre deux valeurs contradictoires. Mais il se pourrait que
la « densité » de la matiere piit étre modifiée par la création d’atomes plus
petits, la mesure de la masse et ['intensité des forces de gravitation étant ainsi
modifiée sans que le fat la loi elle-méme. Dans ce cas, d’autres systemes
possibles pourraient coexister avec le nbdtre , a des distances finies et
variables de lui. Nous avons vu que Newton pensait que la masse d 'un corps
dans notre monde dépend du nombre d’atomes multiplié par son volume. Il
pensait également que Dieu a la possibilité de diviser des atomes, de sorte
que [’espace doit étre « sécable a l'infini ». La matiére et les forces
atomiques sont, dans tous les cas, les supports a la fois de la contingence et
de la nécessité, et tous les systéemes possibles sont nécessairement fondés sur
elles, bien qu’avec une palette infinie de variations possibles. Elles sont les
matrices nécessaires de tout monde possible comportant des grandeurs

quantifiables. Les atomes et les forces garantissent a la fois la nécessité et la

513 Dick, J. Steven. Plurality of Worlds, Origins of the Extraterrestrial Life Debate from Democritus to Kant,
Cambridge University Press, New-York, 1982, pp. 142-175. « In contrast to the ancien atomists, who deduced the
existence of an infinite number of kosmoi from the random coalescence of matter, and in contrast to their
seventeenth-century counterparts Gassendi and Charleton who flatly denied this doctrine of chance as
theologically objectionable, Newton insisted that the formation of all ordered systems was interely contingent upon
God’s will. », p. 146.

237



contingence dans le monde tout entier et a l'intérieur de chacun des

mondes.®4

Ce terme de « systeme » parait conforme a ce que cherche a dire Newton : bien qu’il soit
possible d’envisager plusieurs variations dans les lois de la nature, ou de concevoir que Dieu
puisse les rendre plastiques dans une certaine mesure, les mondes qui en découleraient
s’apparenteraient moins a des petites totalités qui seraient coupées les unes des autres qu’a des
expressions sous forme de systemes plus ou moins semblables, issus du socle axiomatique

universel.

Néanmoins, Newton reste prudent : la formulation est conditionnée au vouloir divin et
aux limites de notre entendement. Cette prudence semble faire écho a la position de plusieurs
théologiens médiévaux, méme si la condamnation par Etienne Tempier de la thése 34 — « Quod
causa prima non posset plures mundos facere »°!° — en 1277 motive une prise de distance plus
ou moins radicale d’avec I’argumentation aristotélicienne en faveur de I’unicité du monde.>*¢ Il
en va ainsi de la lecture qu’Oresme propose du De caelo aristotélicien : tout en restant fidele
aux principes aristotéliciens, il envisage pourtant la possibilité d’une pluralité et d une diversité
de mondes. Cette ambivalence se lit dans les chapitres 20 et 24 du livre 1. Dans le chapitre 20,
aprés avoir rappelé le refus d’Aristote de souscrire a ’hypothése d’une pluralité des mondes®'/,
Oresme montre cependant que la démonstration aristotélicienne n’est pas tout a fait
convaincante. Tout d’abord, il lui parait concevable de supposer que plusieurs corps puissent
avoir une méme forme immatérielle (comme dans le cas des &mes humaines) ou que plusieurs
corps et mouvements dans plusieurs mondes possibles puissent étre mus par des choses
semblables ou par des formes différentes, sans que cela contredise la toute-puissance divine.

En outre, cette méme toute-puissance n’empéche pas en toute rigueur d’imaginer que Dieu

514 Funkenstein, Amos. Théologie et imagination scientifique, Op.cit., pp. 220-221.

515 Tempier, Etienne. La condamnation parisienne de 1277, Op.cit., p.89. Voir Grant, Edward, Planets, Stars, and
Orbs, Op.cit., pp. 155-168.

518 Fantino, Jacques. Op.cit., p. 288 et suivantes : I’auteur montre qu’a partir du XIII® siécle on passe de
I’affirmation d’une identité entre le monde visible et la totalité¢ de la création et de I’idée selon laquelle Dieu ne
peut faire que ce qu’il fait bien qu’il puisse faire autrement au fleurissement des spéculations sur les mondes
possibles. Sur les positions plus ou moins tranchées des théologiens médiévaux, voir également : Pépin, Jean.
Théologie cosmique et théologie chrétienne, Presses Universitaires de France, collection Bibliothéque de
philosophie contemporaine, Paris, 1964, pp. 72-78. Parmi les plus ardents défenseurs d’une pluralité réelle et
infinie des mondes, il y a Giordano Bruno dans De [’infini, de [ 'univers et des mondes, ainsi que John Major dans
Propositum de infinito.

517 Oresme traduit et reprend deux des arguments aristotéliciens : premiérement, il fait référence a celui qui consiste
a dire qu’il ne pourrait pas y avoir plusieurs cieux dans la mesure ou il n’y a qu’un seul premier moteur ;
deuxiémement, il retranscrit I’argument selon lequel les corps ont des lieux naturels. Op.cit., 31a-31d, pp. 148-
151.

238



puisse faire un autre monde dont la structure soit différente de celle du nétre.>® A la fin du

chapitre 24, aprés avoir établi a la suite d’ Aristote que...

.. Dieu ne puet miex avoir et n’a mestier d’estre meu pour guarder son bien®°

... Oresme en appelle a I’esprit d’analyse de son lecteur et étudie trois possibilités selon
lesquelles il pourrait y avoir plusieurs mondes.? Il avance premiérement que Dieu serait
capable, s’il le voulait, de faire qu’un monde puisse succéder a un autre dans le temps.
Deuxiémement, tout en précisant qu’il s’agit d’un jeu de 1’esprit (« par esbatement et pour
exercitacion de engin »), il affirme qu’il n’y a pas d’argument logique ni de preuve physique
assez forts pour réfuter avec certitude I’idée d’un emboitement de mondes les uns dans les
autres. Enfin, il conclut que I’hypothése de I’existence d’autres mondes dans un espace

imaginaire est entendable, abstraction faite de la notion de vide qu’il faudrait alors admettre :

Je conclu donques que Dieu puet et pourroit faire par toute sa puissance un
autre monde que cestuy ou plusseurs semblables, et Aristote ne autre ne
prouva onques souffisanment le contraire ; mais onques de fait ne fut et ja ne

sera fors que un seul monde corporel, si comme il est dit devant.>?

Bien-sir, Newton ne se situe pas dans le méme cadre conceptuel que celui d’Oresme : il a
définitivement rompu avec le cosmos hiérarchisé et limité de I’aristotélisme et il admet
I’existence du vide — qui pourrait donc séparer des mondes multiples. 1l partage cependant avec
son prédécesseur la croyance dans un Dieu omnipotent et dont la volonté guide le bras, ainsi
que le souci d’une analyse rationnelle des hypothéses. Outre les arguments physiques qu’il
donne dans la Question 31 de I’Optique, il y en a donc deux autres qui se dessinent en creux :
celui de la puissance divine et celui de la cohérence de I’hypothése de I’existence d’une pluralité
de mondes. Ainsi, pour ces quatre raisons, est-il concevable que Dieu ait pu diversifier les lois
de la nature et ait pu faire, non seulement plusieurs mondes, mais également plusieurs mondes

différents.

518 « 11 veult dire que aussi comme nulle chose pesante ne puet estre plus bas qu’est le centre qui est le lieu de la
terre, semblablement nulle chose legiere ne puet estre plus haut que est la concavité du ciel laquelle est le lieu du
feu. Mais ceste rayson ne conclude pas, quar se Dieu faisoit un autre monde, tel monde ne le feu de tel monde ne
seroit plus haut ne plus bas que cestuy monde, si comme il sera declairé apres. », Ibid., p. 150.

519 |bid., pp. 164-165.

520 |bid., pp. 166-179.

52! La traduction anglaise, pour plus de lisibilité, dit : « Therefore, I conclude that God can and could in His
omnipotence make another world besides this one or several like or unlike it. Nor will Aristotle or anyone else be
able to prove completely the contrary. But, of course, there has never been nor will there be more than one
corporeal world, as was stated above. », Ibid., pp. 177-179.

239



e. De la méthode en physique a une morale religieuse

Mais de nouveau, Newton surprend : c’est encore une fois sans aucune transition qu’il

propose une sorte de discours de la méthode :

En Physique et en Mathématiques, il faut employer, dans la recherche des
choses difficiles, la méthode analytique, avant de recourir a la méthode
synthétique. La premiére consiste a faire des expériences et des observations,
a en tirer des conséquences générales, a n’admettre aucune objection qui ne
soit tirée de quelque fait ou de quelque vérité certaine, et & compter pour rien
les hypothéses. Quoique le raisonnement fondé sur des expériences et des
observations n’établisse pas demonstrativement une conséquence générale
cette méthode est pourtant la meilleure maniére de raisonner sur la nature
des choses ; et elle doit toujours étre réputée d’autant plus solide, que la
conséquence est plus genérale, et que [’observation ne la dément pas. Mais
si quelque phénomene faisait exception, il faudrait alors restreindre la
conséquence suivant les cas. A la faveur de cette espece d’analyse, on peut
passer des composés aux simples, des mouvements aux forces motrices, des
effets aux causes, et des causes particuliéres a la CAUSE PREMIERE. Telle
est I'analyse. Quant a la synthese, elle consiste a prendre pour principe des
causes connues et constatées, a expliquer par leur moyen les phénomenes et

a prouver ces explications.>??

Ce n’est pas 1’objet de ce travail que de nous intéresser en détail a 1’épistémologie de Newton
lorsqu’il s’agit d’étudier des phénoménes physiques.’”® Constatons toutefois que cette
insistance sur I’analyse s’origine dans le désir de remonter a une cause premiére — Dieu. Et

Newton de préciser ensuite que c’est ce qu’il s’est astreint a faire dans 1’Optique.>?* Mais alors

522 JPM, p. 347.

523 Westfall, Richard. The Construction of Modern Science, Mechanisms and Mechanics, Cambridge University
Press, History of Science, Cambridge, 1977, pp. 139-159.

524 « Dans les deux PREMIERS LIVRES de ce TRAITE, j’ai employé I’analyse, pour découvrir et démontrer les
différences essentielles des rayons de lumiéres, relativement & la réfrangibilité, a la réflexibilité, aux couleurs, aux
acces de facile réflexion et de facile transmission, et aux propriétés des corps tant opaques que transparents d’ou
dépendent les réflexions et les couleurs. Ces découvertes une fois constatées, on peut employer la méthode
synthétique pour expliquer les phénomenes. J’ai donné un exemple de cette méthode a la fin du PREMIER LIVRE.
Dans CELUI-CI, j’ai commencé I’analyse de ce qui reste a découvrir des propriétés de la lumiére et de ses effets
sur les corps ; laissant aux curieux le soin d’examiner cette esquisse, et de la perfectionner par des expériences et
des observations plus recherchées. », JPM, pp. 347-348.

240



que la traduction de Jean-Paul Marat s’arréte la, celle de Pierre Coste prend en compte les

derniéres lignes du texte :

Si par cette methode on vient enfin a perfectionner la Physique dans toutes
ses Parties, ['on étendra aussi les bornes de la Morale . car autant que nous
pouvons connoitre par le secours de la Physique, ce que c’est que la Cause
Premiere, quelle puissance elle a sur nous, & de quels Bienfaits nous lui
sommes redevables ; jusques-la nous pouvons découvrir par la Lumiere
Naturelle notre Devoir envers Dieu, aussi bien que les Devoirs auxquels nous
sommes obligés les uns envers les autres. Et si les Payens n’eussent pas été
aveuglés par le culte des Faux Dieux, ils auroient sans doute poussé leur
Philosophie Morale bien au-dela des quatre Vertus Cardinales ; & au lieu
d’enseigner la Transmigration des Ames, & le culte du Soleil & et de la Lune,
& des Heros décedés, ils nous auroient appris a adorer notre supréme
Bienfaiteur, le véritable Auteur de notre Etre, comme firent nos premiers
Peres avant que d’avoir corrompu leur Esprit & leurs Moeurs : car la Loi
Morale qui €étoit observée par toutes les Nations, tandis qu’elles vivoient en
Chaldée sous la direction de Noé & de ses Enfans, renfermoit le Culte d’'un
seul Dieu supréme; & la transgression de cet Article fut punissable,
longtemps apres, devant le Magistrat des Gentils, Job.XXXI. Moyse en
ordonna aussi [’observation a tout Etranger qui habitoit parmi les Israélites.
Selon les Juifs, ¢’est une Loi qui est encore imposée a toutes les NationS de
la Terre par les sept Preceptes des Enfants de Noé ; & selon les Chrétiens,
par les deux grands Commandements, qui nous enjoignent d’aimer Dieu &

notre Prochain : sans cet Article, la Vertu n’est qu un vain nom.>%

Remarquons tout d’abord que les toutes dernieres lignes de la traduction francaise de Pierre

Coste n’apparaissent ni dans les éditions anglaises®?, ni dans 1’édition latine.>?” Frank Manuel

55 PC, pp. 494-495.

526 |_a 2¢me et a 4°™ éditions anglaises se terminent sur ces mots : « And no doubt, if the Worship of false Gods had
not blinded the Heathen, their moral Philosophy would have gone farther than to the four Cardinal Virtues ; and
instead of teaching the Transmigration of Souls, and to worship the Sun and Moon, and dead Heroes, they would
have taught us to worship our true Author and Benefactor, as their Ancestors did under the Government of Noah
and his Sons before they corrupted themselves. » ; pour la 4™ édition, voir BC, pp. 405-406.

527 « Omino, si Deorum falsorum cultus non occaecasset animum gentibus, longius se inter eas extendisset
Philosophia Moralis, quam ad Cardinales illas quatuor, quas vocant, Virtutes: Et qui Animarum
Transmigrationem, Solisq ; & Lunae Heroumgue mortuorum Cultum docebant ; id sane multo potius docuissent,
qua ratione optime colendus esset verus noster & beneficentissimus Author. », Optice : sive de reflexionibus,

241



fait référence a une annotation de la main de Newton dans un exemplaire de la deuxieme édition

anglaise.> Il en donne une transcription :

. as their ancestors did before they corrupted themselves. For the seven
Precepts of the Noachides were originally the moral Law of all nations ; &
the first of them was to have but one supreme Lord God & not to alienate his
worship ; the second was not to profane his name ; & the rest were to abstein
from blood or homicide & from fornication, (that is from incest adultery &
all unlawfull lusts,) & from theft & all injuries, & to be merciful even to bruit
beasts, & to set up magistrates for putting these laws in execution. Whence

came the moral Philosophy of the ancient Greeks.

Il est possible que Newton ait volontairement transmis a Pierre Coste un autre exemplaire de
1’Opticks qui comportait une autre annotation, contemporaine de celle du manuscrit Babson.
Peut-étre y aurait-il vu un moyen d’exprimer enfin ses vues antitrinitaires et sa maniere de
concevoir le lien entre la prisca theologia et la morale, certes sur la place publique, mais sur
une place publique limitée puisque francophone. Dans cet ajout propre a la traduction de Pierre
Coste, la liste exhaustive des interdits disparait au profit de deux commandements. Ces deux
commandements, celui d’aimer Dieu et celui d’aimer son prochain, se retrouvent a la fin du

court manuscrit « lrenicum » :

Quand on demanda au Christ quel est le grand Commandement de la Loi, il
repondit : « Tu aimeras le Seigneur ton Dieu de tout ton ceeur, de toute ton
ame et de tout ton esprit. » C’est la le premier grand commandement. Un
second est semblable : « Tu aimeras ton prochain comme toi-méme. » De ces
deux commandements dépendent toute la Loi et les Prophetes. C’était la
religion des fils de Noe instituée par Moise et le Christ, et elle est toujours en

vigueur.®?®

refractionibus, inflexionibus & coloribus Lucis libri tres, impensis Sam.Samith & Benj Walford, Londoni, 1706,
p. 348.

52 Manuel, Frank. Isaac Newton Historian, The Belknap Press of Harvard University Press, Cambridge,
Massachusetts, 1963, pp. 283-284, note 23 : « In a copy now in the Sir Isaac Newton Library (No.133), Babson
Institute, Wellesley, Massachusetts, Newton added in his own hand the [...] deistlike reflections on the historic
falling away from primitive monotheism and the natural virtues after the dispersion of the Noachids. This scholium
is also interesting from another viewpoint : it illustrates his contention that Greek moral philosophy was derived
from Noah in the same way as Greek astronomy. [...] ». Frank Manuel reproduit ce manuscrit a la page 116.

529 « Irenicum », Op.cit., pp. 91-92. Un grand merci a Jean-Frangois Baillon qui a eu la gentillesse de nous guider
dans la compréhension de 1’origine possible de cet étrange passage.

242



Cette étude n’a pas pour vocation a analyser les croyances religieuses de Newton en
général, mais celles en rapport avec la construction du concept d’espace et, en arri¢re-plan en
rapport avec sa conception de la science — dans le sens strict qui est le notre.>*° Toutefois ce
passage, qui clot 1’édition francaise de Pierre Coste, permet de mesurer a quel point la physique
newtonienne est une physico-théologie : son but-méme est certes d’atteindre la cause premiére
des phénoménes naturels, mais il s’agit surtout, au-dela de cette dimension théorétique, de
s’engager sur le chemin de la vie bonne. L’amour d’une ancestrale vérité, sans cesse en danger,

recouvre I’amour qu’il faut alors ressentir pour la divinité et pour I’humanité.

3. Vide et matiére premiere

Les Questions 28 et 31 continuent d’attester du lien intrinséque entre la physique de Newton
et ses croyances, métaphysiques en général et théologiques en particulier : ainsi confirment-
elles la thése selon laquelle la nature agit conformément a elle-méme, I’affirmation de
I’existence du vide, celle de I’infinité de ’espace, de 1’unicité et de I’omniprésence de Dieu.
Par ailleurs, leurs addendas font signe vers sa position d’ordre proprement religieux, et son
expression via la traduction de Pierre Coste est une entorse tout a fait exceptionnelle au principe

de discrétion que Newton respecta rigoureusement tout au long de sa vie.

Que nous ont appris les Questions 28 et 31 de la nature et des propriétés de 1’espace ?
S’inscrivent-elles dans la continuité du manuscrit « Tempus et Locus » ? Ce que nous avons vu,
c’est qu’elles se centrent plus sur la relation de Dieu a I’espace et a la matiere, que sur I’espace
en tant que tel. Celui-ci ne gagne aucune nouvelle propriété : il reste une entité infinie qui
accueille toutes les choses matérielles et immatérielles, et les attributs de grande simplicité et
de perfection ne sont plus cités. Les Questions 28 et 31 poursuivent davantage le projet du « De
Gravitatione » que celui, plus ouvertement théologique, du manuscrit « Tempus et Locus » : en
insistant sur I’importance du vide et de I’existence d’un éther subtil dont les particules sont
aussi séparées par du vide, elles participent du processus de dématérialisation de ’espace et de
son ¢loignement d’avec la res extensa cartésienne. Si le vide est important, c’est a deux
niveaux : sur le plan physique et a la suite de I’atomisme antique, il permet les mouvements des
corps ; sur le plan métaphysique et conformément a I’idée d’étendue des platoniciens de
Cambridge, il permet la présence — et donc I’existence — de toutes les choses. Par « choses », il

faut entendre les corps matériels et les substances immatérielles. Cette double fonction du vide

530 Snobelen, Stephen. « La lumiere de la nature : Dieu et la philosophie naturelle dans 1’Optique de Newton »,
art.cit. : « Comme Jésus dans ses paraboles, ce n’est pas a I’intention des aveugles en esprit que Newton, dans les
questions 28 et 31, encrypta des vérités supérieures. Ces paroles étaient exclusivement destinées a ceux qui ont
des yeux pour voir la lumiére de la nature. », p. 104.

243



confirme ce que dit explicitement Newton de 1’étude de la nature : elle doit étre a la fois
mécaniste et finaliste, rechercher les lois qui régissent les corps tout en maintenant 1’hypothése
d’une cause premicre a laquelle il faudrait progressivement remonter. Cette cause premiere
n’est pas une divinité extérieure a sa création, mais un Dieu qui régit le monde en lui réinjectant
du mouvement et en y maintenant de la vie. Comment cela est-il justifié ? Par les deux criteres
a partir desquels Newton avait justement différencié Dieu de I’espace dans « Tempus et
Locus » : le fait d’étre une substance active et le fait d’étre vivant. Autrement dit, la
substantialité et la vitalité divines expliquent 1’existence de ce monde pauvre en matiere, mais
d’une matiere pourtant fourmillante de vie. Dieu et 1’espace sont donc toujours bien distingués,
Newton ne variant pas sur ce point depuis le « De Gravitatione » et se démarquant de la position
d’Henry More, duquel il est souvent rapproché. L’espace est toujours un quelque chose d’inactif

qui ne se confond ni avec Dieu qui est partout, ni avec le vide qui I’occupe en grande partie.

« Tempus et Locus » commengait a introduire 1’analogie dite du sensorium Dei ; les
Questions 28 et 31 la développent, chacune selon une perspective légerement différente. Nous
avons vu que cette analogie pouvait trouver sa source dans la métaphore de la petite médaille
de More et dans celle, plus proche, esquissée par Kepler dans la premiere partie du livre IV de
I’Epitome Astronomiae Copernicanae. La postérité, a partir de la critique qu’en a formulée
Leibniz, I’a retenue comme un argument central de la philosophie newtonienne. Ces quelques
lignes sont généralement présentées comme mystérieuses, obscures et révélatrices d’une
tentation panthéiste. Aux racines des contes et des légendes, il y a souvent du vrai, dit la
maxime. En effet, Newton était hérétique parce que convaincu par 1’antitrinitarisme et il est
certain que cette analogie, lue par un public qui n’avait pas acces aux textes auxquels nous
avons aujourd’hui acces, a dii surprendre. Toutefois nous avons vu, d’une part, que Newton
dénonce les propos abscons et irrationnels (en particulier au sujet de la théologie) et préfere la
clarté et la cohérence. D’autre part, il distingue fermement et depuis le début la substance divine
de I’espace. Si nous considérons 1’analogie du sensorium Dei pour ce qu’elle est, dans ce
contexte plus large, en prenant également en compte le contenu total des Questions 28 et 31,
I’habitude de Newton de penser par analogies, la conception de la perception qui a cours a
I’époque en Angleterre, et si nous quittons enfin le point de vue leibnizien, nous comprenons
qu’elle n’est qu’une simple tentative imagée d’exprimer I’omniprésence divine. Newton ne dit
pas de Dieu qu’il a un sensorium et qu’il s’agirait de I’espace : pour lui, Dieu n’a pas de corps,
il n’est pas une anima mundi, et I’espace lui-méme n’a pas de matérialité en propre. Par ailleurs,

il n’est pas original de parler des facultés de Dieu a partir de celles de 1’étre humain et ce

244



discours, tout anthropomorphique soit-il, n’empéche pas de penser un écart infranchissable
entre la finitude de Dl’intellect humain et I’infinitude d’un intellect divin. L’analogie du
sensorium Dei n’est pas aussi étonnante, voire osée, que la postérité a bien voulu le croire. Elle
est méme moins riche de sens et d’enjeux que ce que nous avons lu dans « Tempus et Locus »

et dans les scolies dites classiques.

I1 nous semble en vérité que ce qui est le plus surprenant, c’est que Newton ait publi¢ et fait
traduire ces textes. Sans doute a-t-il pensé, dans un ouvrage destiné a un public non-spécialiste
et composé d’honnétes hommes et femmes, qu’il pouvait se permettre de sortir des bornes
étroites du discours strictement scientifique et d’user en outre d’un style plus relaché. Peut-étre
a-t-il voulu aussi manifester 1’ancrage métaphysique de ses démonstrations et s’est-il dit qu’il
pouvait le faire dans ce cadre sans étre conduit a avouer son arianisme. Il est maintenant temps
de nous intéresser au Scholie Général des Principes mathématiques de la philosophie naturelle,
car si ’ouvrage a déja été une premiére fois édité au moment ou est publiée 1’Optique, c’est a

partir de la deuxieme édition que Newton ajoute ces quelques pages devenues célébres.

245



Chapitre 5

Le Scholie Général : dire autrement une causalité différente

« Coeli enarrant gloriam Dei »

Psaume 19.

Le manuscrit du « De Gravitatione » présentait I’espace comme quelque chose
s’apparentant davantage a une substance qu’a un accident mais n’étant ni 1’un, ni ’autre. Il
affirmait, au cours d’une simple phrase, qu’il était incréé. 1l va sans dire que cette affirmation,
qui ne fut pas connue par le grand public du vivant de son auteur, posait probléme vis-a-vis du
systéme théologique dans lequel elle s’insérait. En effet, comment pourrait-il exister quelque
chose d’incréé dans une conception du monde ou tout étre est la production directe ou indirecte
d’un créateur transcendant ? Comment concevoir qu’il puisse exister quelque chose d’infini et
d’immatériel qui ne soit pas créé en-dehors de la figure-méme de la divinité chrétienne ? Si
Isaac Newton avait ét¢ un athée dissimulé ou avait eu la verve et le courage acculé¢ d’un
Giordano Bruno, peut-étre aurait-il repris ce terme dans ses textes ultérieurs, mais ce ne fut pas
le cas. S’agissait-il au contraire d’une erreur, d’un errement de 1’esprit ? Toujours est-il que
nous devons prendre au sérieux le fait qu’il a bel et bien écrit, méme une seule fois, méme du
temps de sa jeunesse, que 1’espace était « incréé ». Si nous le devons, ¢’est avec prudence dans
la mesure ou nous avons vu plusieurs fois que Newton essayait de décloisonner les catégories
et le langage de son temps. Remarquons que dans le brouillon de lettre & Des Maizeaux®3! que
nous avons précédemment cité, Newton se plaint justement de 1 « unavoidable narrowness of
language ». A partir de 1a, nous pouvons avancer que dans le « De Gravitatione » Newton n’a
pas dit que I’espace était positivement incréé mais bien plutot qu’il n’était pas créé comme le
sont les corps qui composent le monde. Ce n’est pas pour le plaisir de jouer avec les mots mais
pour mieux comprendre, a la lumiere de ce que nous ont appris les chapitres précédents, dans

quel sens Newton a pu dire cela.

%31 Add.Ms.9597.2.14.2, f.1r.
246



Il a voulu penser I’espace comme un produit de la divinité, mais un produit ne rentrant
pas dans le régime de la causalité-création. Inversement, il ne lui était pas possible de reprendre
a son compte et au sujet de ’espace 1’idée médiévale d’une création ad extra. En effet, la
création ad extra renvoie a I’avénement des créatures et de la temporalité ; or I’espace est posé
comme éternel, d’autant plus qu’en étant distingué d’avec la matérialité, rien ne donne a penser
qu’il puisse subir les aléas et les ravages du temps. En méme temps, Newton ne pouvait pas
non plus appliquer a I’espace le schéma d’une création ad intra qui désigne la genération, a
I’intérieur de 1’essence divine, de Dieu lui-méme. La distinction entre une création ad extra et
un auto-engendrement ad intra est une solution proposée par les théologiens dogmatiques
médiévaux a la fois pour « sauver Dieu des phénoménes »°32 et pour donner une assise a la
doctrine de la Trinité. La récupérer pour essayer de 1I’appliquer au mode de causation de 1’espace
aurait conduit, soit a nier 1’éternité de I’espace, soit a inclure 1’espace a I’intérieur de la

substance de Dieu.

Dans I’utilisation de 1’adjectif « incréé » nous lisons 1’effort de dire une causalité autre.
Cet effort a apparemment disparu jusqu’a ce qu’il émerge de nouveau, discrétement, dans le
Scholie Général des Principes mathématiques de la philosophie naturelle. « Apparemment »,
parce que nous pensons que la question du mode de causation de I’espace était trop importante,
trop fondamentale, pour que Newton ait pu tout bonnement cesser d’y penser.
« Apparemment » aussi parce que nous pensons que ’analogie du sensorium Dei essayait,
aussi, de dire quelque chose d’une relation causale nouvelle. Cette question ne pouvait que se
reposer sans cesse a celui qui cherchait a montrer la spécificité ontologique d’un objet distinct
de tous corps matériels et de toutes entités immatérielles. C’est dans cette perspective que nous

entrons dans le texte tres théologique du Scholie Général.

Grace au travail et a la patience d’Edmond Halley, la premicre édition latine des
Principes mathématiques de la philosophie naturelle est publiée en 1687, ¢’est-a-dire avant que

ne paraisse la premiere édition de 1’Optique. Toutefois Newton modifie son ouvrage et le

%32 C’est dans cette perspective que se comprennent les propos d’Andreas Libau dans I’Examen Philosophiae

Novae, lorsqu’il admet que si Dieu enveloppe I’ensemble de sa création, il n’est pas acceptable d’inclure 1I’essence
des créatures a I’intérieur de lui : « Et bien que Dieu lui-méme soit partout, qu’il enveloppe toute chose, pourtant
I’essence de la créature est hors de lui (extranea), si bien qu’est absolument fausse la parole de Caton rapportée
par Lucain « Jupiter (si par ce nom on entend Dieu) est toutes les choses que vous voyez, et partout ou I’on peut
aller ». Et il n’est pas possible de réunir Dieu et la pierre dans une seule sphére essentielle, ni le corruptible et
I’incorruptible, le temporel et I’éternel [...] ni Satan et Dieu. ». La citation, la traduction et I’analyse de ce passage
se trouve dans : Mehl, Edouard. Descartes en Allemagne, 1619-1620. Le contexte allemand de [’élaboration de la
science cartésienne, 2"® édition, préface de Michel Fichant, Presses Universitaires de Strasbourg, collection
Histoire et philosophie des savoirs, Strasbourg, 2019, pp. 293-304.

247



republie en 1713 avec ’aide de Roger Cotes, puis en 1726 avec celle d’Henry Pemberton.%
C’est a partir de la deuxiéme édition que Newton ajoute le Scholie Général, qui cl6t le dernier
livre de I’ceuvre. Dans la troisieme édition, il apporte de nouveaux changements, en particulier

au Scholie Général ainsi qu’aux régles qui ouvrent le livre I11.5%

Les Principes mathématiques de la philosophie naturelle est un texte difficile, qui
nécessite des connaissances et une souplesse mathématiques avancées et qui est genéralement
considéré comme I’acte de naissance véritable de la physique moderne. En poursuivant les
travaux de Galilée puis de Huygens sur la chute des graves, en démontrant les hypothéses
keplériennes et en refusant une physique cartésienne qui identifie matiére et étendue, il répond
aux exigences de 1’empirisme et utilise la puissance démonstrative de la mathématique.®*® Pour
Richard Westfall, cette synthese révele publiqguement la convergence des différentes activites
de Newtonet marque [’aboutissement de sa carriére de philosophe naturel et de
mathématicien.®®® C’est la derniére ceuvre d’un Newton vieillissant, désormais considéré sur le

territoire anglais et plus généralement en Europe comme I’un des génies de la modernité.>3’

533 Henry Pemberton publie en 1728 I’essai de vulgarisation du newtonianisme qui participa a la rencontre des

Frangais avec I’empirisme du philosophe anglais : A View of Sir Isaac Newton’s Philosophy.

53 L histoire de ces modifications et des notes manuscrites qui s’intercalent entre les trois éditions sans
nécessairement étre conservées se trouve dans le travail monumental d’Alexandre Koyré et de Bernard 1. Cohen :
Philosophiae naturalis principia mathematica, Volume | and Volume IlI, the third edition (1726) with variant
readings, assembled and edited by Alexandre Koyré & 1. Bernard Cohen with the assistance of Anne Whitman,
Cambridge University Press, Cambridge, 1972.

5% Blay, Michel. Les « Principia » de Newton, Presses Universitaires de France, collection Philosophies, Paris,

1995.

536 « Les Principia offraient aux multiples activités de Newton la possibilité de se focaliser. Il se remit a 1’étude

de la dynamique délaissée depuis 20 ans, qu’il enrichit alors de la maturité mathématique acquise. L’alchimie
I’avait conduit a envisager des concepts d’activité et de force susceptibles de traitement mathématique étranger au
mécanisme éthéré. A un moindre degré, ses travaux d’optique s’intégraient a son nouveau programme, tandis qu’il
entrevoyait une nouvelle déduction, d’une précision mathématique, de la loi de la réfraction. A un niveau trés
général, méme ses études théologiques eurent leur utilité, car dans « Les origines de la théologie des gentils » il
avait affirmé que la vraie philosophie naturelle supporte la vraie religion. [...] Sans mettre fin a sa carriére
d’alchimiste, [les Principes] dégagérent les concepts alchimiques du monde privé de I’imagerie des arcanes pour
les projeter dans un royaume concret et inattendu de la pensée, ou la rigueur de la précision mathématique pouvait
les aider & remodeler la philosophie naturelle. », Newton, Op.cit., p. 441.

%37 Pour un exposé d’ensemble de la réception frangaise des Principes mathématiques de la philosophie naturelle,
nous renvoyons au recueil d’articles de la Fondation Voltaire édité par Frangois De Gandt : Cirey dans la vie
intellectuelle, La réception de Newton en France, Voltaire Foundation, collection Studies on Voltaire and the
Eighteenth Century, Oxford, 2001, et en particulier au texte de Francois De Gandt (« Qu’est-ce qu’étre newtonien
en 1740 ? », pp. 126-147), dans lequel il distingue un premier newtonianisme, « mondain» d’un second
newtonianisme, plus technique et aussi plus critique, qui se développe a partir de la fin des années 1730. La
connaissance de Newton doit beaucoup a I’exposé qu’en propose Voltaire dans Les Eléments de la philosophie de
Newton, mais plus encore a la traduction francaise et commentée d’Emilie du Chatelet, sur laquelle nous
reviendrons bientdt. Voir aussi : Stewart, Larry. « Seeing through the Scholium : Religion and Reading Newton in
the Eighteenth century », History of Science, n°34/2, 1996, pp. 123-165 ; ainsi que I’ouvrage de Pierre Brunet :
L’introduction des théories de Newton en France au XVIII® siecle, avant 1738, Slatkine Reprint, Genéve, 1970.

248



L’histoire des sciences s’en est emparé pour montrer sa grande fécondité et, dans une
moindre mesure, ses limites. Importante, novatrice, elle permet rétrospectivement de
comprendre la construction des théories physiques contemporaines et 1’idéalisation de la
méthode hypothético-déductive. On a insisté sur sa dimension mathématique, au détriment du
fait qu’il s’agisse avant tout d’un travail de philosophie naturelle.>*® Andrew Cunningham met
en effet I’accent sur le peu d’intérét que nous reconnaissons habituellement a ce qui constitue
pourtant la premiére partie du titre latin de I’ceuvre et s’intéresse a ce que le fait de faire de la
philosophie naturelle a I’époque de Newton signifie.>* Il montre que cette ceuvre n’engage pas
une transformation de la philosophie naturelle vers quelque chose d’autre que nous pourrions
appeler « la science moderne », mais une transformation de I’intérieur-méme de la philosophie
naturelle. Cette transformation ne remet pas en question la finalité fondamentale et évidente
que les philosophes naturels donnaient alors a leur travail : il s’agissait de 1’étude de la nature
orientée vers Dieu.>*® En ce sens, la dimension théologique des Principes mathématiques de la
philosophie naturelle se comprend du fait méme qu’il s’agisse d’un ouvrage de philosophie
naturelle. Par ailleurs, le propos d’Andrew Cunningham, auquel nous souscrivons pleinement
compte tenu de nos conclusions précédentes, entre en résonnance et se trouve confirmé par la
préface de Roger Cotes a 1’édition de 1713.54! Celui-ci, aprés avoir distingué trois catégories de
philosophes de la nature — a savoir les péripatéticiens qui font référence a des qualités occultes,
les cartésiens qui batissent leurs raisonnements sur de simples hypothéses, et les empiristes qui

auraient opté pour la seule démarche qui puisse atteindre des vérités®? — et aprés avoir

538 Prigogine, llya & Stengers, Isabelle. La Nouvelle Alliance, Métamorphose de la science, Gallimard nrf,
collection Bibliothéque des sciences humaines, Paris, 1979, pp. 33-113.

539 Cunningham, Andrew. « How the Principia got its name ; or, taking Natural Philosophy seriously », History of
Science, n°29/4, 1991, pp. 377-392.

540 « a discipline and subject-area whose role and point was the study of God’s creation and God’s attributes. »,
Ibid., p. 388. Andrew Cunningham précise ce faisant son approche : « The point | have been trying to make is very
simple, but experience has shown me that it is very hard to convey and grasp because the categories that we
historians of science bring to our work keep getting in the way. We are forever thinking and talking about the past
in terms of ‘science’ and ‘scientists’, and in terms of the relations of ‘science’ and theology to each other, or of
‘science’ and religion to each other. But ‘science’ in the sense in which we mean the term, is simply an
inappropriate category for us to use if we are to understand the nature and point of that now-defunct discipline,
natural philosophy. Similarly, the distinction between ‘science’ and theology is a modern-day distinction which
cannot legitimately be applied to the practice of natural philosophy in the seventeenth and other centuries. », p.
389.

%41 Newton, Isaac. The Mathematical Principles of Natural Philosophy and his System of the World, translated by
Andrew Motte, Translations revised, and supplied with an historical and explanatory appendix by Florian Cajori,
volume | : The Motion of Bodies, University of California Press, London, 1962, préface de Roger Cotes pp. Xx-
xxxiii. Lorsque nous citerons cette édition, nous indiquerons AM.

542 « these [philosophers] indeed derive the causes of all things from the most simple principles possible ; but then
they assume nothing as a principle, that is not proved by phenomena. They frame no hypotheses, nor receive them
into philosophy otherwise than as questions whose truth may be disputed. They proceed therefore in a twofold
method, synthetical and analytical. From some select phenomena they deduce by analysis the forces of Nature and
the more simple laws of forces ; and from thence by synthesis show the constitution of the rest. This is that

249



récapitulé les démonstrations newtoniennes, méle en un seul et méme projet I’étude de la nature
et la contemplation de ’intelligence divine. Dieu est présenté comme une fontaine de laquelle
s’écouleraient les lois de la nature, et le travail de Newton serait tout a la fois la promesse d’une
pénétration au cceur des choses naturelles ainsi que « the safest protection against the attacks
of atheists ».>* Ce projet n’apparait double que pour nous, qui sommes tributaires de la
sécularisation de la science, mais plus profondément de sa scission d’avec la métaphysique. La
préface de Roger Cotes n’a en revanche nullement heurté 1’opinion commune de 1I’époque, pour
laquelle la théologie faisait partie intégrante de la science. Ce n’est qu’a partir de la deuxieme
moitié du XVIII® siécle que la partie proprement théologique de 1’ceuvre newtonienne, réduite

au peu qui était alors connu du grand public, fut distinguée de son versant, disons, positiviste.

Le fait que Newton n’ait pas ¢laboré, ou du moins pas écrit explicitement, de véritable
édifice métaphysique, contribua sans doute a 1’attrait qu’exerga son travail sur le continent ou
on se lassait des « systemes ». Ce constat, redoublé par la faible diffusion de ses idées autres
que physico-mathématiques, permet de comprendre que le travail de Newton ait pu étre
considéré comme insuffisant eu égard au projet initial d’une philosophie naturelle
nécessairement orientée vers la connaissance de Dieu et des réalités intelligibles. C’est dans
cette mesure que peut se lire I’un des reproches de Leibniz qui juge que les principes newtoniens
sont semblables a ceux des matérialistes ou, a tout le moins, qu’ils ne permettent pas de remettre
en cause le matérialisme. Les principes newtoniens ne sont, écrit Leibniz dans sa lettre a Clarke
de la fin du mois de novembre 1715, que des principes mathématiques. Pour passer de la
mathématique a la métaphysique, il faudrait adjoindre aux principes déja employés le principe
de raison suffisante. A cela, Clarke répond que les principes newtoniens, loin d’étre
matérialistes, montrent au contraire que le monde est organise par une cause libre et intelligente,

et que...

...the MATHEMATICAL Principles may (if it be thought fit) be called METAPHYSICAL

Principles.®*

Il précise plus tard que :

incomparably best way of philosophizing, which our renowned author most justly embraced in preference to the
rest, and thought alone worthy to be cultivated and adorned by his excellent labors. », Ibid., p.xx-xxi.

53 « Newton’s distinguished work will be the safest protection against the attacks of atheists, and nowhere more
surely than from this quiver can one draw forth missiles against the band of godless men. », Ibid., p.xxiii.

544 Lettre de Clarke a Leibniz de décembre 1715, Op.cit., p. 47.

250



MATHEMATICAL Reasonings may be applied to PHYSICAL & METAPHYSICAL

Subjects.>®

Clarke insiste donc sur le fait que I’introduction de la mathématique en physique n’éloigne
nullement cette derniére de sa finalité. Newton ne rompt pas avec la philosophie naturelle : il
en modifie le mode d’expression et tiche justement de donner une plus grande véracité¢ aux

conclusions auxquelles elle parvient avec lui.>*

Par ailleurs, Stephen Snobelen déplore le manque de mise en rapport entre les croyances
théologiques de Newton et les Principes mathématiques de la philosophie naturelle et cherche
a voir dans quelle mesure la théologie est présente dans ses trois éditions successives. Ainsi,
loin de s’en tenir au seul Scholie Général, il met en lumicre des références a Dieu ou aux
Ecritures dans d’autres parties de I’ceuvre et rappelle I’importance des Scholies classiques.>*’
Toutefois, bien que nous allions étre amenés a nous intéresser a ces références théologiques, ce
travail n’a pas la prétention d’ajouter une nouvelle pierre a I’impressionnant monument de la
littérature secondaire qui porte sur ce texte en entier. Ce qui nous intéresse, ¢’est la fagon dont
Newton reconceptualise 1’idée d’espace et comment, ce faisant, il construit un nouvel objet

métaphysique. Les deux passages qui peuvent le plus le montrer sont comme ’alpha et ’oméga

de I’ouvrage : le Scholie des Définitions et le Scholie Général.

Nous en avons déja un peu parlé>*® et cela est bien connu, le Scholie des Définitions est
devenu célebre dés la premiére édition des Principes mathématiques de la philosophie naturelle
a cause des distinctions qu’il propose entre des entités (I’espace, le lieu, le temps et le
mouvement) absolues et leurs pendants relatifs. Ces couples conceptuels, qui découlent d’une
distinction entre deux maniéres de voir®*, n’ont pas un simple role épistémique : nous avions
vu en effet qu’ils renvoyaient a une réflexion métaphysico-théologique sur la présence de Dieu

dans le monde. Comme 1’explique Alexandre Koyré®®, ces différentes entités sont liées les unes

545 | ettre de Clarke a Leibniz d’avril 1713, lbid., p. 68.

%46 Relisons les premiers vers de I’ode qu’écrit Edmond Halley en guise d’ouverture de ’ouvrage : « Lo ! for your
gaze, the pattern of the skies ! / What balance of the mass, konings / Divine ! Here ponder too the Laws which
God, / Framing the universe, set not aside / But made the fixed foundations of his work. », cités dans AM, tome 1,
p-XVIII.

%47 Snobelen, Stephen D. « The Theology of Isaac Newton’s Principia Mathematica : A Preliminary Survey »,
Neue Zeitschrift fiir Systematische Theologie und Religionsphilosophie, n°52/4, 2010, pp. 377-412 ; Betty Jo
Teeter Dobbs, Op.cit., pp. 169-212.

548 Dans le chapitre 3 sur le manuscrit « Tempus et Locus » et au sujet de ’espace qui y est présenté comme
« universel ».

54 Dans les deux sens, justement, du verbe « voir » : on voit les entités relatives grace a nos yeux, et on pense les
entités absolues grace a notre entendement.

%50 Koyreé, Alexandre. Du monde clos a ['univers infini, Op.cit., pp. 200-207.

251



aux autres et pour bien comprendre ce qu’est I’espace absolu, il faut s’ intéresser non seulement
a I’espace relatif, mais également aux temps et aux mouvements absolus et relatifs. La relation
entre I’espace et le temps dans la pensée de Newton n’est pas I’objet de notre travail mais
arrétons-nous un instant sur la relation entre 1’espace et le mouvement de rotation. Aprés avoir
rappelé que le probléme principal de I’espace newtonien, en tant qu’il est désigné comme
« absolu » dans le Scholie des Définitions, est qu’il est intangible et donc imperceptible,
Alexandre Koyré montre — comme le dit Newton®*! — que nous rencontrons la méme difficulté
des lors que nous essayons de nous représenter un mouvement absolu. Celui-ci se définit
d’abord par ce qu’il n’est pas, a savoir comme une « translation du voisinage des corps
extérieurs, que 1’on considére comme en repos ».>°2 Mais dés lors que nous cherchons & nous
représenter ou a saisir dans le monde sensible un mouvement absolu, la difficulté est de taille.
Car comment penser le mouvement d’un corps indépendamment de tous les corps en

mouvement qui I’environnent ?

Newton essaye de répondre a cette difficulté :

Le repos et le mouvement relatifs et absolus sont distingués par leurs

propriétés, leurs causes et leurs effets.>>

Newton exprime son doute quant a I’existence de corps absolument en repos a I’intérieur de
notre systeme solaire. Dans les régions plus éloignées, cela lui semble possible, si nous gardons
a D’esprit que cela concernerait peu de corps étant donné la petite quantité de matiére dans
’ensemble de ’univers.>®* Néanmoins, la question de la différenciation du repos absolu par
rapport au repos relatif est vite délaissée au profit de celle de la détermination du mouvement
absolu. L’analyse des causes permet de s’approcher un peu de lui : un mouvement absolu est

nécessairement et uniquement le résultat de forces qui s’exercent sur lui, tandis que le

%51 « It is indeed a matter of great difficulté to discorver, and effectually to distinguish, the true motion of particular
bodies from the apparent ; because the parts of that immovable space, in which those motions are performed, do
by no means come under the observation of our senses. Yet the thing is not altogether desespate, partly from the
apparent motions, which are the differences of the true motions ; partly from the forces, which are the causes and
effects of the true motions. », Ibid., tome 1, p. 12.

%52 Newton, Isaac. Les Principes mathématiques de la philosophie, traduction francaise de la Marquise du
Chastellet augmentée des commentaires de Clairaut, tome I, Librairie scientifique et technique Albert Blanchard,
Paris, 1966, p. 11. Lorsque nous citerons cette édition, nous indiquerons EDC.

53 EDC, p. 11.

%54 « La propriété du repos est que les corps véritablement en repos y sont les uns a 1’égard des autres. Ainsi,
quoiqu’il soit possible qu’il y ait quelque corps dans la région des fixes, ou beaucoup au-deld, qui soit dans un
repos absolu, comme on ne peut pas connaitre par la situation qu’ont entre eux les corps d’ici-bas (« in our
regions »), si quelqu’un de ces corps conserve ou non sa situation par rapport a ce corps éloigné, on ne saurait
déterminer, par le moyen de la situation que ces corps ont entre eux, s’ils sont véritablement en repos. », 1bid., p.
11.

252



mouvement relatif peut étre également causé par les mouvements des corps environnants. Mais
cette analyse reste abstraite et ne permet guére de se représenter de quoi il s’agit. Alexandre
Koyré s’arréte sur les effets que donne Newton : c’est en effet 1a que se joue la possibilité de

saisir concrétement, dans la réalité physique perceptible, ce qu’est un mouvement absolu :

Les effets par lesquels on peut distinguer le mouvement absolu du mouvement
relatif, sont les forces qgu ont les corps qui tournent pour s’ éloigner de [’axe

de leur mouvement [...]°%%°

Ce qui permet le plus de palier le défaut de perception des mouvements absolus, ce sont donc
les forces centrifuges qui naissent des corps en rotation. Ces forces permettent de déterminer
les mouvements des corps qui les engendrent, et ce indépendamment des autres corps qui les
environnent. Alexandre Koyré insiste sur le lien entre cette « révélation » du mouvement absolu

et celle de I’entité tout aussi imperceptible qu’est 1’espace absolu :

La découverte par Newton du caractere absolu de la rotation — par
opposition a la translation rectiligne — constitue une confirmation décisive
de sa conception de [’espace ; elle la rend accessible a notre connaissance
empirique et, sans la priver de sa fonction et de son statut métaphysique, lui

assure son role et sa place de concept scientifique fondamental.>%

Le Scholie des Définitions, tout en ayant 1’apparence d’un texte strictement scientifique, permet
de justifier en amont le statut métaphysique de 1’espace absolu — dont nous avons vu qu’il n’est
que I'un des noms de cet espace que Newton pense et cherche a dire depuis le « De
Gravitatione ».>>” Dans le Scholie Général, Newton n’emploie plus cette dénomination, et pour
cause : elle n’a de sens que par rapport, justement, a un espace relatif, et il s’agit cette fois d’un
texte dans lequel il n’est question que de 1’espace en tant que tel, distinct des corps qu’il peut
accueillir. L’ajout du Scholie Général a partir de la deuxiéme édition de 1713 est surprenant :
non seulement c’est I’'un des rares textes métaphysiques du philosophe, mais c’est aussi 1’'un
des seuls, avec les Questions 28 et 31 de 1’Optique, qu’il publie de son vivant. Il le présente
sans aucune justification a Roger Cotes, comme s’il s’agissait d’une modification ayant la

méme valeur que toutes les autres :

5% EDC, p. 11.

556 Op.cit., pp. 205-206.

557 Nerlich, Graham. « Can Parts of Space Move ? On Paragraph Six of Newton’s « Scholium » », Erkenntnis
(1975-), volume 62, n°1, 2005, pp. 119-135.

253



| shall send you in a few days a Scholi[m] of about a quarter of a sheet to be
added to the [end] of the book ; & some are perswading me to add an

Appendix concerning the attraction of the small particules of bodies.>®

Pourtant, ¢’est un ajout dont Newton se montre trés soucieux : s’il n’y a « que » deux versions
publiées, celle de 1713 et celle de 1726, Newton a également écrit quatre brouillons durant le
mois de mars 1713.5% [l aurait souhaité apporter ces changements avant la mise sous presse de
la deuxiéme édition. Cela n’a pas pu étre fait, et il dut attendre la troisiéme édition.*® S’il s’agit
d’un petit texte, adjoint a un texte d’'une importance considérable, deux choses sont certaines :
d’une part, compte tenu de ce que nous avons vu précédemment, il est indéniable que le Scholie
Général n’est pas un texte anodin ; il n’a pas été ajouté pour adjoindre aprés coup un horizon
métaphysico-théologique a I’ceuvre.®®! D’autre part, loin de passer inapercu, il a au contraire,

sinon rencontré une grande adhésion®®?, du moins véritablement attiré ’attention en France

558 |_ettre de Newton a Cotes du 6 janvier 1713, The Correspondence of Isaac Newton, volume 111, Op.cit., p. 361.
559 Steffen Ducheyne donne un compte-rendu précis de I’ histoire de ces réécritures dans « The Genesis of Newton’s
General Scholium : An Editorial History », in Tercentenary Symposium « Isaac Newton’s General Scholium to the
Principia : Science, Religion and Metaphysics », University of King’s College, Halifax, 24-26 octobre 2013. Ces
quatre brouillons sont les manuscrits : Add. Ms., ff.357r-v — 358r, Add. Ms., ff.359r-v — 360r, Add. Ms., ff.361r-
v — 362r-v, Add. Ms., f.363r-v et Add. Ms., f.65r-v.

560 « When Newton saw the Scholium Generale in print, he changed his mind about some parts of it. He evidently
at once sent to Cotes a pair of corrections which he wished to have made [...]. These changes would hardly appear
to be of so great a significance as to warrant a cancel. We must remember, however, that the Scholium Generale
was an obvious target for any critic and that Newton would be somewhat apprehensive about its general reception.
[...] By the time Cotes received these final revisions from Newton, the corrigenda [...] must also have been printed
off. Therefore Cotes, who had one further correction to be made, wrote it out in his own hand underneath Newton s
two corrections, and, as a result, it is printed at the botton of the last page of the text rather than among the other
corrigenda. », Cohen, I. Bernard. Introduction to Newton’s ‘Principia’, Cambridge University Press, Cambridge,
1971, pp. 249-250.

%61 A notre connaissance, tous les commentateurs s accordent sur ce point. Voir a ce titre Richard Westfall, Op.cit.,
p. 779.

%62 Ainsi Voltaire a-t-il dit, avec sa fougue habituelle, étre convaincu par la théologie naturelle proposée par
Newton. Il consacre la premiére partie des Eléments de la philosophie de Newton a la métaphysique. Il insiste en
particulier, grace aux discussions qu’il eut avec des proches de Newton (dont Clarke) sur le lien entre la physique
newtonienne et I’acces a la connaissance de I’existence et des attributs de Dieu. « Plusieurs personnes s’étonneront
ici peut-étre, que de toutes les preuves de 1’existence d’un Dieu, celle des causes finales fit la plus forte aux yeux
de Neuton. Le dessein, ou plutot les desseins variés a I’infini qui éclatent dans les plus vastes et les plus petites
parties de 1’univers, font une démonstration, qui a force d’étre sensible, en est presque méprisée par quelques
philosophes ; mais enfin Neuton pensait que ces rapports infinis, qu’il apercevait plus qu’un autre, étaient
I’ouvrage d’un artisan infiniment habile. [...] en un mot je ne sais s’il y a aucune preuve métaphysique plus
frappante, et qui parle plus fortement a ’homme que cet ordre admirable qui régne dans le monde [...]. », EIéments
de la philosophie de Newton, in Les (Euvres complétes de Voltaire, tome 15, critical edition by Robert L. Walters
& W. H. Barber, The Voltaire Foundation, The Université of Oxford, Oxford, 1992, pp. 197-199. On y lit toutefois
des discordances par rapport aux deux textes de Newton dont avait connaissance Voltaire, dues soit a son
enthousiasme personnel soit aux propos recueillis. Entre autres celle-1a : « L’espace et la durée sont deux attributs
nécessaires, immuables de I’Btre éternel et immense. », p. 207.

254



parce qu’il surprenait un public davantage habitué aux preuves a priori de I’existence de

Dieu.%®

Le Scholie Général, sur lequel nous allons nous arréter un moment, commence par une
critique synthétique de la physique cartésienne, se clot par une réflexion sur 1’électricité et est
en grande partie consacré a une réflexion théologique sur I’action et les dénominations de Dieu.
Ces différents points ont donné naissance a des analyses d’une richesse a laquelle nous ne
prétendons pas, et auxquelles nous ferons référence lorsque cela sera nécessaire. Pour notre
part, nous allons nous concentrer sur ce que nous pouvons y lire qui concerne ou concernerait
plus ou moins directement le concept d’espace. Nous proposons ainsi de 1’étudier, non pas
comme un objet a part et dans toute son épaisseur, mais comme le dernier jalon de ’effort
newtonien pour penser et pour dire une chose dont la représentation, prise dans un contexte
plus large, est également en train de varier chez les autres philosophes de son temps. A
I’intérieur de la perspective dans laquelle nous abordons ce texte, deux questions principales

guideront cette lecture :

% Dans quelle mesure le Scholie Général pose-t-il ou rend-t-il visibles les axiomes
métaphysiques et théologiques de la distinction du Scholie des Définitions entre espace

absolu et espace relatif ?

< Par rapport aux textes que nous avons lus auparavant, ajoute-t-il des éléments nouveaux
pour penser, non seulement I’idée d’espace, mais également le rapport entre I’espace et

la divinité ? Ou n’est-il que la derniére expression d’une conception déja fixée ?

Nous utiliserons en grande partie la traduction francaise d’Emilie du Chatelet, que nous
moderniserons et modifierons au besoin afin d’étre plus la plus fidéle possible au texte original.
Nous nous référerons de fagon ponctuelle aux traductions de Marie-Francoise Biarnais®® et de
Luc Peterschmitt.5%® Nous renverrons ponctuellement aux textes latins de 1713 et de 1726 mis
en regard par Alexandre Koyré et Bernard I. Cohen®®, ainsi qu’a la traduction anglaise

d’Andrew Motte révisée par Florian Cajori.>®’

%63 |_es modifications ont été listées et rendues publiques par un compte-rendu anonyme dans les Acta Eruditorum,
pour la deuxiéme puis pour la troisieme édition.

%64 Newton, Isaac. Les Principes mathématiques de la philosophie naturelle, Op.cit., pp. 112-118. Lorsque nous
citerons cette édition, nous indiquerons MFB.

565 Newton, Isaac. « Scholie général des Principes mathématiques de la philosophie naturelle » (extrait), traduction
de Luc Peterschmitt, Op.cit., pp. 195-197. Lorsque nous citerons cette édition, nous indiquerons LP.

566 Op.cit., volume I, pp. 759-765.

67 AM, tome |1, pp. 543-547.

255



1. Du refus de la physique cartésienne a I’argument du Dessein

Le Scholie Général s’ouvre sur la réfutation de 1I’une des théories contre lesquelles 1I’ceuvre
newtonienne se construit depuis le « De Gravitatione » : la physique cartésienne. Les Principes
mathématiques de la philosophie naturelle 1’éléve a son plus haut degré. Le début du Scholie
Général se présente comme une tres courte synthese de cette demonstration : il s’agit, non plus
comme dans le « De Gravitatione » d’insister sur 1’absurdité du concept de res extensa, mais
de rappeler que I’hypothése des tourbillons pose au moins deux problémes physiques majeurs.
Newton « joue » ainsi, pourrions-nous dire, Kepler contre Descartes : premiérement, il explique
briévement que I’hypothése des tourbillons ne respecte pas la loi des aires, selon laquelle des
aires égales sont balayées en des temps égaux.®%® Deuxiémement, elle ne permet pas de rendre
compte des trajectoires des comeétes®® : autrement dit, elle rentre dans la catégorie des

hypothéses détachées des données empiriques et dont il faudrait se méfier.

Depuis le début, cette réfutation a été liée a I’hypothéese de I’existence du vide — qui a gagne
alors et ce depuis plusieurs décennies, le statut de certitude sur le sol britannique. Ainsi est-il
logique que Newton y fasse réference afin de rendre raison de la liberté (freedom) des

mouvements des corps €loignés de I’atmosphére terrestre :

Les projectiles n’éprouvent ici-bas d’autre résistance que celle de [’air, et
dans le vide de Boyle [a résistance cesse, en sorte qu’une plume et de l’or y
tombent avec une égale vitesse. Il en est de méme des espaces célestes au-
dessus de [’atmosphere de la Terre, lesquels sont vides d’air ; tous les corps
doivent se mouvoir tres librement dans ces espaces ; et par conséquent les
planétes et les cométes doivent y faire continuellement leurs revolutions dans

des orbes donnés d’espéce et de position, en suivant les lois ci-dessus

%8 « [...] afin que chaque planéte puisse décrire autour du Soleil des aires proportionnelles au temps, il faudrait

que les temps périodiques des parties de leur tourbillon fussent en raison doublée de leurs distances au Soleil. Afin
que les temps périodiques des planétes soient en raison sesquiplée de leurs distances au Soleil, il faudrait que les
temps périodiques des parties de leurs tourbillons fussent en raison sesquiplée de leurs distances a cet astre. Et afin
que les petits tourbillons qui tournent autour de Saturne, de Jupiter et des autres planétes, puissent subsister et
nager librement dans le tourbillon du Soleil, il faudrait que les temps périodiques des parties du tourbillon solaire
fussent égaux. Or les révolutions du Soleil et des planétes autour de leur axe qui devraient s’accorder avec les
mouvements des tourbillons, s’éloignent beaucoup de toutes ces proportions. », EDC, tome I, p. 174. Voir la
proposition LIII et son scholie du livre 11, qui établissent que « Les corps, qui sont emportés par des tourbillons et
dont les orbites rentrent en elles-mémes, sont de méme densité que ces tourbillons, et se meuvent selon la méme
loi que leurs parties, quant a la vitesse et a la direction. », EDC, tome I, pp. 424-427.

569 « Les cometes ont des mouvements fort réguliers, elles suivent dans leurs révolutions les mémes lois que les
planétes, et leurs cours ne peuvent s’expliquer par les tourbillons. Car les cométes sont transportées par des
mouvements trés-excentriques dans toutes les parties du ciel, ce qui ne peut s’exécuter si on ne renonce aux
tourbillons. », EDC, tome Il, p. 174.

256



exposees. Et elles doivent continuer par les lois de la gravité a se mouvoir
dans leurs orbes, mais la position primitive et réguliere de ces orbes ne peut

étre attribuée a ces lois.>"°

Les planetes et leurs lunes se meuvent donc de fagon uniforme, autant au niveau de la vitesse
et de la trajectoire qu’au niveau du plan. Les cométes, bien qu’évoluant dans des orbes trés
¢loignés et pouvant traverser ceux d’autres astres, expriment une autre forme de régularité. Elles
ne sont pas une exception aux lois de la nature qui s’apparenterait a un miracle ou a I’expression
d’une légalité régionale. Pourtant, tout en affirmant ainsi I’'universalité des lois du mouvement,

Newton affirme que :

Tous ces mouvements si réguliers n’ont point de causes mécaniques.”’*

Nous retrouvons ici le mélange de mécanisme et de finalisme propre a la démarche
newtonienne. Celui-ci ouvre a une expression physico-théologique qui parait, pour la troisieme

fois®”2, sur la place publique :

Cet admirable arrangement du Soleil, des planetes et des cometes, ne peut
étre que [’ouvrage d’un étre tout puissant et intelligent. Et si chaque étoile
fixe est le centre d 'un systeme semblable au notre, ces systemes ont été formés
par la sagesse et doivent tous étre soumis a la domination d’Un Seul®’® : car
la lumiére que le Soleil et les étoiles fixes se renvoient mutuellement est de
méme nature. De plus, on voit que celui qui a arrange cet Univers, a mis les
étoiles fixes a une distance immense les unes des autres, de peur que ces

globes ne tombassent les uns sur les autres par la force de leur gravité.>”

A premiere vue, il s’agit d’une expression classique de I’argument du dessein divin :
I’organisation du monde est présentée comme le résultat admirable (« the most beautiful »)

d’une action. Toutefois c’est aussi un texte que seul un antitrinitariste aurait pu écrire.>” Il est

S EDC, pp. 174-175.

SLEDC, p. 175. La traduction anglaise donne : « but it is not to be conceived that mere mechanical causes could
give birth to so many regular motions ».

572 Aprés la correspondance avec Richard Bentley et les Questions 28 et 31 de 1’Optique.

573 « haec omnia simili consilio constructa suberunt Unius dominio »

574 EDC, tome I, p. 175, traduction modifiée.

57 Snobelen, Stephen D. « ‘God of Gods, and Lord of Lords’ : The Theology of Isaac Newton's General Scholium
to the Principia. », Osiris, volume 16, 2001, pp. 169-208. « A Trinitarian could not have writtend the General
Scholium », défend Stephen Snobelen dans cet article, ou il rappelle que John Edward, un calviniste, a accusé
Newton de réveiller le fantdme du socinianisme justement parce qu’il voyait dans le Scholie Général des échos
aux arguments défendus par Jan Crell dans le chapitre 13 du De Deo et ejus attributis.

257



remarquable que, outre 1’argument habituel de 1’organisation des cicux, ce soit I’argument de
I’unicité d’une lumiére universelle qui soit convoqué. S’agit-il d’un écho au statut ambivalent,
mi-sensible, mi-intelligible, de la lumiére dans 1’ceuvre de Kepler ? Il semble qu’il soit exagéré
d’avancer cette interprétation : rien ne permet d’inférer cette conclusion, a fortiori si nous lisons
1I’Optique, le licu ou une telle idée, si Newton ’avait eue, aurait affleuré. Il est plus probable
qui se noue ici entre la lumiére et la divinité, ¢’est une ressemblance a partir de deux critéres :
I’universalit¢ et I'unicité. Dans la perspective newtonienne, I’un semble nécessairement
impliquer I’autre, et réciproquement. Donc puisque la lumiére est universelle et une, alors
I’intelligence qui 1’a créée est une — et nous le comprenons d’ores et déja, présente dans
I’univers tout entier. Cela jette un éclairage nouveau sur 1’'universalité des lois newtoniennes et
I’uniformisation de I’espace et de la maticre : il s’agit moins d’étendre la 1égalité a 1I’ceuvre dans
la nature et de faciliter sa formalisation par la mathématique, que de renforcer I’axiome

théologique qui veut qu’il n’y ait qu’un seul et méme Dieu.

2. Levrai Dieu, les faux dieux

a. Dieu, Pantokrator

Pourtant, le Scholie Général détonne par rapport aux textes que nous avons lus plus tét :
alors que nous pourrions nous Yy attendre dans la mesure ou les Principes mathématiques de la
philosophie naturelle s’ouvrent sur la distinction entre espace absolu et espace relatif, il n’est
pas question pour I’instant de 1’omniprésence divine. Seuls sa sagesse et son pouvoir de
domination sur le monde ont été cités, et c’est sur ce dernier que Newton s’attarde le plus dans
le Scholie. L’omnipotence divine était déja présente auparavant, mais elle est maintenant
définie, non seulement comme un pouvoir absolu, mais comme un pouvoir qui s’exerce
incessamment et qui permet de distinguer celui que Newton nomme le « vrai » Dieu des dieux

imaginaires et des princes déifiés a tort :

Cet Etre gouverne tout, non comme [’ame du monde, mais comme le Seigneur
de toutes choses. Et & cause de cet empire, le Seigneur-Dieu s appelle
Havtokpotwp, c’est-a-dire, le Seigneur universel*’®. Car Dieu est un mot
relatif et qui se rapporte a des serviteurs : et [’on doit entendre par divinité
la puissance supréme non pas seulement sur son propre corps, comme
[’imaginent ceux qui font de Dieu [’ame du monde, mais sur des serviteurs.

Le Trés-Haut est un Etre infini, éternel, entiérement parfait : mais un Etre,

576 « Universal Ruler ».

258



quelque parfait soit-il, s’il n’avait pas de pouvoir de domination, ne serait
pas Dieu. Car nous disons, mon Dieu, votre Dieu, le Dieu d’Israél, le Dieu
des Dieux, et le Seigneur des seigneurs, mais nous ne disons point, mon
Eternel, votre Eternel, [’ Eternel d’Israél, 'Eternel des DieuX ; nous ne disons
point, mon infini, ni mon parfait, parce que ces dénominations n’ont pas de
relation a des étres soumis. Le mot de Dieu signifie quelquefois le Seigneur.
Mais tout Seigneur n’est pas Dieu. La domination d'un Etre Spirituel est ce
qui constitue Dieu : elle est vraie dans le vrai Dieu, elle s’ étend a tout dans
le Dieu qui est au-dessus de tout, et elle est seulement factice et imaginée

dans les faux Dieux [...]>""

Dans ce passage, qui refuse de nouveau et a la fois I’existence d’une dme du monde et
I’identification de Dieu a une ame du monde, Newton choisit I’angle sémantique en faisant
référence, premierement, a la signification relative du mot «dieu» & partir du grec
[Mavtokpatmp et, deuxiémement, a son origine. Arrétons-nous brievement sur ce passage, qui

¢éclaire d’un jour nouveau la compréhension newtonienne de 1’attribut d’omniprésence.

La référence au [Tavtoxpatwp a fait couler beaucoup d’encre et Steffen Ducheyne a mis
le doigt sur au moins trois sources ayant pu conduire Newton a utiliser ce mot.>’® Ces trois
ouvrages ¢étaient dans sa bibliotheéque. Il s’agit des Three Physico-Theological Discourses de
John Ray, publiés pour la premiére fois en 1693°7°, de The Scripture-Doctrine of Trinity de
Samuel Clarke, publié en 1713% et de The History of the Apostles Creeds, publié anonymement
en 1702 par Peter King. Celui-ci remarque que ITavtokpatmp signifie la domination de Dieu

sur I’ensemble de ses créatures, ainsi que 1’infinité et I’omniprésence de Dieu :

[...] that he is every where, and in every place ; that he contains all things,

and is himself contained of none; that he is Immeasureable,

ST EDC, tome Il, pp. 175-176, traduction modifiée.

578 Ducheyne, Steffen. « The Genesis of Newton’s General Scholium : An Editorial History », in Tercentenary
Symposium « Isaac Newton’s General Scholium to the Principia : Science, Religion and Metaphysics », University
of King’s College, Halifax, 24-26 octobre 2013.

579 Steffen Ducheyne cite 1’extrait suivant, issu des pages 416 et 417 de 1’édition imprimée par William Innys en
1713 : « His Sovereign Majesty and Greatness appearing in His transcendent Wisdom and Power, in His Supreme
and Absolute Dominion over all things : In respect whereof, He is called the Holy One of Israel, and His name is
said to be Holy : That is, to be invoked with the greatest Reverence. Holy and Reverend is His name. Because of
his Greatness and Excellency, He is to be worshipped, and adored with the most submissive Humility and
Veneration, with a transcendent and incommunicable Worship and Devotion. »

580 Steffen Ducheyne cite la page 64 de 1’édition James Knapton : « By [Tlovtokpatmpn, Almighty] they [les
Apdtres] seem to signify the Rule and Dominion which God hath over all. And again : From the Use of the sacred
Writers, from the [lavtoxpatwp, and from the Testimony of the Ancient Fathers, we may well ascribe unto God to
Father, in the Explication of this Article, the dominion over All, and the rule and government of all. »

259



Incircumscriptible, without Bounds and Limits, which was also designed
against the Gnostocks ; for these monstrous and abominable Blasphemers
supposed a certain Space or Plenitude, called in Greek Pleroma, far above
this inferior World, bounded by a certain Being called Horos ; or, that | may
speak it in plain English, terminated and environed by a Circle, within the
Sides whereof, the supreme and incomprehensible God was contained, and
never came out from thence to take notice of the Affairs of this lower Region,
but satisfied himself in Rest and Silence with the other Aions, in those vast

and ineffable Spaces limited by that Circle which did encompass it [...].%8*

Peter King établit donc un lien direct entre I’omnipotence et I’omniprésence d’une divinité qui
excede les limites du Plérome dans lequel les Gnostiques 1’enferment. Or a ce moment-la du
scholie, il n’est pas encore question de ce lien, que nous devinons pourtant compte tenu de ce
que nous avons déja lu de la plume de Newton. Car s’il écrit d’ores et déja qu’en tant que
Pantokrator Dieu est infini, il insiste surtout sur la nécessité pour Dieu d’étre congu vis-a-Vis

des créatures sur lesquelles s’exerce son pouvoir.

Tous les étres créés sont en effet des « serviteurs»: ainsi Newton défend-t-il la
transcendance de Dieu, contrecarrant dés a présent I’objection qui pourrait lui étre faite d’en
faire une partie diffuse du monde créé. Newton a toujours souscrit a I’idée d’un Dieu tout-
puissant, et ce au détriment d’autres attributs essentiellement moraux. Cependant cette
omnipotence ne nous parait pas essentielle pour elle-méme. Etant donné ce que nous avons vu
auparavant et étant donné la restructuration du concept d’espace que propose Newton, cette
omnipotence a peut-étre pour fonction premiere de mieux défendre 1’omniprésence
substantielle d’un Dieu pourtant distinct de sa création. Autrement dit, I’omnipotence est un
outil stratégique : en la mettant au premier plan dans le texte publié et republié qu’est le Scholie
Général, Newton donne a penser qu’elle est le coeur de sa conception de Dieu. Or cette
omnipotence exacerbée fait I’'unanimité chez ses contemporains religieux et renvoie, si cela ne
suffisait pas, a la figure du dieu sévere de I’Ancien Testament. L’utilisation du terme grec de
Pantokrator participe de cette stratégie puisqu’elle renvoie explicitement a la théologie
patristique et a la logique des noms divins. Mais nous savons, de notre cote, que ce Dieu
puissant n’est pas celui de la doctrine de la Trinité et qu’il est construit comme I’antitheése du

Dieu absent de Descartes et des dieux immanents des paiens. C’est un Dieu unique, dont

%81 Steffen Ducheyne cite la page 95 de I’édition Jonathan Robinson de 1702.

260



I’essence est radicalement indivisible, et qui se tient présent dans un monde auquel il ne se
mélange pourtant pas. C’est aussi un Dieu radicalement libre, qui n’est soumis a aucune régle.
La fonction de I’attribut d’omnipotence est donc au moins double : premiérement, elle fait
office de patte blanche puisqu’elle s’accorde en apparence avec la doxa religieuse ;
secondement, elle introduit comme si de rien n’était la nécessité logique d’une présence divine

substantielle puisqu’il est difficile de concevoir qu’un étre absent puisse agir a distance.

Cette omnipotence divine est renforcée par une note de bas de page au sujet de I’origine

supposée du mot « dieu » :

Pocock fait dériver le mot de Dieu du mot arabe (Du et au génitif Di) qui
signifie Seigneur, et c’est dans ce sens que les Princes sont appelés Dieux
(au Psaume 84. v.6. et au 10. ch.de S.Jean, v.45) Moise est appelé le Dieu de
son frere Aaron, et le Dieu du Roi Pharaon, (ch.4. de I’Exode. v.16. et ch.7.
v.1.) et dans le méme sens les &mes des Princes morts étaient appelées Dieux
autrefois par les Gentils, mais ¢ était a tort, car aprés leur mort ils n’avaient

plus de domination.>®2

Cette note n’est ajoutée qu’a partir de 1’édition de 1726, et prouve que Newton est vigilant a ce
passage et cherche a le consolider. Le rapport étymologique entre le mot « dieu » et celui de
« seigneur » proposé par 1’arabisant Edward Pocock dans son commentaire d’un passage du
Ta’rikh mukhtsar al-duwal de Abii Al-Faraj°®® renforce le lien avec I’ Ancien Testament. Par
ailleurs, sans nul doute s’agit-il aussi d’un recours plus ou moins volontaire a un argument
d’autorité : Edward Pocock occupa le premier la chaire de professeur d’arabe a I’Université
d’Oxford créée par William Laud en 1636 et il se lia avec des savants du Moyen Orient a
I’occasion de ses voyages. En plus d’étre reconnu comme un éminent orientaliste, et en-dehors
des accusations que lui valurent ses positions politiques et sa proximité avec William Laud, il
fut considéré comme un homme pieux par la plupart de ses contemporains. Si ce nom ne parle
peut-étre plus aujourd’hui qu’a celles et ceux qui s’intéressent a 1’histoire des études arabes en

Europe, c’est un nom qui résonna immédiatement aupres des lecteurs et des lectrices

%82 EDC, tome Il, note (*), p. 176.

583 Al-Faraj, Abii. Specimen historiae Arabum, sive Gregorii Abul Farajii Malatiensis, De Origine et Moribus
Arabum succincta Narratio, in linguam Latinam conversa, Notisque € probatissimis apud ipsos Authoribus, suisius
illustrata, translation and commentary by Edward Pocock, Robinson, Oxford, 1650, p. 104.

261



contemporains de la troisieme edition des Principes mathématiques de la philosophie

naturelle.®®*

Nous ne nous étendrons pas davantage sur ce passage : il n’y a de sens a nous étre arrétés
a ces quelques remarques et propositions d’interprétation qu’afin de mieux comprendre la
stratégie adoptée par Newton dans ce texte pour défendre une présence intime de Dieu au
monde. Ainsi pouvons-nous continuer notre lecture et voir comment le philosophe infére,

depuis cette omnipotence absolue, les autres propriétés de la divinité.

b. L’omnipotence, un premier attribut stratégique

Souvenons-nous de I’idée que nous avons défendue plus haut : bien qu’il soit évident
que Newton souscrive sincérement a la définition d’un dieu tout a fait puissant, nous pensons
que cette puissance n’a de sens que relativement a son attribut d’omniprésence. Mais dans la
mesure ou le Scholie Général est publié et est destiné, Newton le sait, & étre beaucoup lu, il
differe grandement des manuscrits du « De Gravitatione » et de « Tempus et Locus » en ce qu’il
n’abordera cette question que dans un second temps, apres avoir préparé son lectorat. Sincere
dans sa foi, Newton ne peut dédire ni son antitrinitarisme ni sa conception du rapport entre Dieu
et ’espace. Prudent et inquiet d’étre mal compris, il lui faut donc user d’une stratégie qui réfute
a I’avance les objections qu’on serait tentés de lui faire et qui minimise ou camoufle les idées
qui sont véritablement importantes pour lui. Ainsi les autres attributs sont-ils présentés comme

s’ils étaient déduits de celui d’omnipotence :

[...] il suit de ce véritable pouvoir de domination que le vrai Dieu est un étre
vivant, intelligent, et puissant, et de ses autres perfections qu il est au-dessus
de tout, et entierement parfait. 1l est éternel et infini, tout-puissant, et
omniscient, ¢ est-a-dire qu’il dure depuis [’éternité passée et dans [’éternité
a venir, et qu’il est présent depuis ['infini jusqu’a ['infini>® : il régit tout ; et

il connait tout ce qui est et tout ce qui peut étre.>8®

Nous retrouvons la des idées qui nous sont désormais familiéres et qui ne risquent pas d’heurter
I’opinion commune : le dieu newtonien est vivant, intelligent, éternel et infini. La question de

son rapport a I’espace est donc amenée par le truchement de 1’idée d’infinité — 1’infinité, non

584 Pour un exposé de sa vie, de ses relations avec les savants de son temps (dont Samuel Clarke et Robert Boyle)
et de son ceuvre : Claire Gallien, « Edward Pococke et I’orientalisme anglais du XVII® siécle : passeurs, transferts
et transitions », Dix-septiéme siécle, n°268, 2015, pp. 443-458.

%85 « his duration reaches from eternity to eternity ; his presence from infinity to infinity », Ibid., p. 545. Dans
I’édition latine, il s’agit de I’expression : « durat ab aeterno in aeternum et adest ab infinito in infinitum ».

%86 EDC, tome I, p. 176, traduction modifiée.

262



pas de I’espace, mais de Dieu lui-méme. Par ailleurs, tandis que dans le « De Gravitatione » et
dans « Tempus et Locus », Newton se concentrait presqu’exclusivement sur I’espace au
détriment du temps, nous voyons que 1’espace apparait ici conjointement a la durée : le premier

a travers ’infinité, la seconde a travers 1’éternité.

3. Dieu « durationem et spatium constituit »

Apreés cette entrée en matiere somme toute trés conventionnelle, s’ouvre le passage qui
importe le plus a cette étude. Nous le donnons une premiere fois a lire ci-dessous dans son

entiéreté puis nous étudierons ensuite son détail :

1l n’est pas [’éternité ni l'infinité, mais il est éternel et infini, il n’est pas la
durée ni I’espace®, mais il dure et il est présent ; il dure toujours et il est
présent partout ; i/ est existant toujours et en tout lieu, il constitue [’espace

et la durée®®. Comme chaque particule de I'espace®®®

existe toujours, et que
chaque moment indivisible de la durée dure partout, [’artisan et le seigneur
de toutes les choses ne sera certainement ni jamais ni nulle part.>®® [Toute
ame qui sent en divers temps, par divers sens, et par le mouvement de
plusieurs organes, est toujours une seule et méme personne indivisible. Il y a
des parties successives dans la durée, et des parties coexistantes dans
[’espace ; il n’y a rien de semblable dans ce qui constitue la personne de
[’homme ou dans son principe pensant ; et bien moins y en aura-t-il dans la
substance pensante de Dieu. Tout homme, en tant qu’il est une chose
sentante, est un seul et méme homme pendant toute sa vie et dans tous les
divers organes de ses sens. Ainsi Dieu est un seul et méme Dieu partout et
toujours.]?®*1l est présent partout, non seulement virtuellement®®?, mais

substantiellement®®®, car on ne peut agir o I'on n’est pas. Tout est mu et

%87 Les deux éditions latines introduisent bel et bien en effet le terme d’espace, la seule différence étant que celle
de 1726 substitue un « et » au « vel » dans la premiére proposition : « non est duratio et spatium, sed durat et
adest. »

%8 | ’¢dition latine de 1726 corrige par « durationem et spatium constituit » 1’expression « aeternitatem et
infinitatem constituit » de celle de 1713.

%89 « Since every particle of space » ; « spatii particula ».

590 « certe rerum omnium fabricator ac dominus non erit nunquam, nusquam. »

%91 Tout ce passage est ajouté lors de 1’édition de 1726 : « Omnis anima sentiens diversis temporibus, et in diversis
sensuum, et motuum organis eadem est persona indivisibilis. Partes dantur successivae in duratione, coexistentes
in spatio, neutrae in persona hominis seu principio ejus cogitante ; et multo minus in substantia cogitante dei.
Omnis homo, quatenus res sentiens, est unus et idem homo durante vita sua in omnibus et singulus sensuum
organis. Deus est unus et idem deus semper et ubique. »

592 « per virtutem »

59 « per substantiam »

263



contenu dans lui, mais sans aucune action des autres étres sur lui. Car Dieu
n’éprouve rien par le mouvement des corps : et les corps ne sentent aucune

résistance due a [’omniprésence de Dieu [...]>%

C’est dans ce passage que nous trouvons la deuxiéme note de bas de page ajoutée par Newton,
celébre par les nombreuses et diverses références qu’elle mobilise. Entrons maintenant dans

’articulation logique du texte.

a. Une certaine causalité

C’est au tout début de ce passage que sont introduites, en plus des notions d’éternité et
d’infinité, celles de durée et d’espace. Les premiéres lignes, en apparence assez simples,

s’averent en vérité d’une grande difficulté :

1l n’est pas [’éternite ni l'infinité, mais il est éternel et infini, il n’est pas la
durée ni ’espace, mais il dure et il est présent ; il dure toujours et il est
présent partout ; il est existant toujours et en tout lieu, il constitue [’espace

et la durée.

La difficulté réside dans le fait qu’il semble qu’au moins trois niveaux, ou trois plans, se
croisent : (1) le plan des idées d’éternité et d’infinité en tant que telles, (2) le plan des idées
d’éternité et d’infinité en tant qu’attributs divins, et (3) le plan des idées de durée et d’espace.
Mais les choses deviennent plus complexes lorsque nous croisons le point de vue du lecteur

auquel s’adresse Newton et qui ignore tout de ses autres textes.

Tout d’abord, ce lecteur pourrait penser que les plans (1) et (2) ne forment qu’un seul et
méme plan, et méme en imaginant que cette personne soit déja convaincue de I’infinité du
monde et soit allée jusqu’a admettre la distinction posée par Newton entre espace relatif et
espace absolu. Or, nous savons que Newton admet 1’existence d’un espace infini, faisant fi de
la prudence de Descartes qui réservait I’infinité a la seule divinité. Nous savons aussi que cet
espace est infini trés exactement parce qu’il entretient un rapport a la divinité infinie. A partir
de 1a, I’infinité comme attribut divin est bien plus liée a I’infinité de I’espace que ne pourrait le

penser le lecteur lambda et contemporain de Newton.

A cela s’ajoute la reprise d’une distinction théologique classique : Dieu ne se résume
pas a ses attributs, pris indépendamment les uns des autres ou tous ensemble. Son essence ne

se réifie pas, ne s’épuise pas ou ne se circonscrit pas dans les limites de nos concepts et de notre

%4 EDC, tome Il, pp. 176-177, traduction modifiée et croisée avec LP, p. 196.
264



langage. C’est dans ce sens qu’il ne peut pas étre I’éternité ou 1’infinité¢ mais qu’il doit plutot
étre pensé comme étant toujours éternel et infini. C’est ce que Newton écrivait déja dans
« Tempus et Locus » lorsqu’il désignait 1’éternité de Dieu comme une durée et I’opposait a une
éternité qui serait « totum simul ». Dans ce manuscrit, il ne s’attardait pas davantage sur cela,
présentant simplement ces deux compréhensions de 1’éternité sous la forme d’une alternative
et donnant a penser, a travers deux références religieuses, que sa préférence allait a la définition
de I’éternité comme durée. Ici, 1’éternité est d’emblée et explicitement présentée comme durée.
Du c6té de I’infinité, Newton maintient encore un doute qu’il évacuait presque complétement
dans « Tempus et Locus » : tandis que dans le manuscrit, il proposait de considerer Dieu comme
un Lieu ou comme la substance de tous les lieux en conditionnant 1’exercice d’un pouvoir a la
présence de celui qui I’exerce, cette formule du Scholie Général reste pour I’instant assez
vague : Dieu « adest ubique ». Cet ubique ne désigne pas nécessairement une présence
immeédiate et peut renvoyer a son interprétation symbolique ou métaphorique. Pourtant, le
risque d’une identification de la divinité a ’espace et a la durée semble planer, de sorte que
Newton précise : « non est duration et spatium ». A ce moment-la de I’argumentation, cette
précision peut paraitre superficielle au lecteur ou a la lectrice moins renseignée : rien ne semble

en effet donner I’impression que Newton pourrait tomber dans une telle identification.

Cette identification possible est d’ailleurs rejetée par le recours a ’action de constituer,
d’établir ou de décider que traduit le verbe constituere. Le choix de ce verbe pourrait se
comprendre par le fait qu’il permet d’insister davantage sur 1’action qu’en utilisant une
périphrase avec le substantif causa. Pourquoi ne pas avoir utilisé le verbe creare a la place ?
Cela aurait été d’autant plus attendu dans un texte qui prend un aspect de plus en plus
théologique. On pourrait certes expliquer ce choix de constituere, dont la connotation en latin
est politique, par la présentation précédente de Dieu comme le seigneur supréme. En tant que
Pantokrator, il est logique qu’il décide, qu’il établisse des lois. Sauf que ce ne sont pas des lois
de la nature dont il est question : c’est de I’éternité et de I’infinité (pour la version de 1713) ou
de la durée et de I’espace (pour celle de 1726). Cela pourrait sembler insignifiant mais
souvenons-nous : dans le « De Gravitatione », Newton affirmait que I’espace était incréé : il
était un effet émanant de Dieu. Nous avons vu ensuite que dans « Tempus et Locus », parce que
Newton evacuait toute référence a un émanatisme, il ne mentionnait plus le caractére incréé de
I’espace. Cela nous avait conduit a nous demander ce que cela signifiait : s’agissait-il d’une
simple mesure de prudence ou d’une hésitation quant au mode de causation de 1’espace ?

L’analogie du sensorium Dei de I’Optique manifestait cette tentative de dire une causalité qui

265



n’est décidément pas celle de la création ex nihilo du christianisme. La décision d’utiliser le
verbe constituere doit donc se comprendre a la fois comme le refus de faire de I’espace et du
temps des étres crées et comme ’effort de traduire dans un vocabulaire plus logique la causalité
particuliére que dessinait I’analogie du sensorium Dei. Autrement dit, Newton refuse trois
theses : premiérement, il refuse de dire que I’espace et le temps sont des étants semblables aux
autres créatures composant 1’univers ; deuxiémement, il refuse de dire que 1’espace et le temps
existeraient indépendamment de Dieu ; troisiemement, il refuse d’identifier I’espace et le temps
a Dieu. lls sont institués en quelque sorte comme s’ils étaient des lois de la nature : ils

s’apparentent donc plus a des décrets divins qu’a des étants proprement dit.

b. Circularité et nouvelle tentative analogique

Une fois dit cela, c’est-a-dire en apparence trés peu et en Vvérité beaucoup, Newton

ajoute :

Comme chaque particule de [’espace existe®® toujours, et que chaque
moment indivisible de la durée dure partout, I’artisan et le seigneur de toutes

les choses ne sera certainement ni jamais ni nulle part.

L’espace et le temps sont présentés comme des ensembles, pour I’un de particules (particula),
pour 1’autre de moments indivisibles (indivisible momentum). Si cela est certes cohérent avec
le Scholie des Définitions qui avait déja a 1’époque heurté Leibniz, c’est en ayant lu le « De
Gravitatione » et « Tempus et Locus » que nous comprenons véritablement ce que ces quelques
mots signifient. C’est I’un des points sur lesquels Newton est demeuré fidele a lui-méme :
espace et temps sont des choses — a défaut d’étre des substances — qui peuvent étre divisées par
I’esprit mais qui ne le sont pas en réalité. Dans le « De Gravitatione », I’immobilité était 1’une
des propriétés attribuées aux parties de I’espace. Pour mieux expliquer cela, Newton proposait
un parallele avec la durée en expliquant que nous pouvons distinguer des instants dans
I’écoulement du temps sans que ces instants fussent hétérogenes les uns vis-a-vis des autres. Il

précisait :

C’est a cause du seul ordre et a cause de leurs positions relatives que les

parties de la durée et de I’espace sont comprises comme étant ce qu’elles sont

595 « sit »

266



veritablement ; et, a part leur ordre et leurs positions qui ne peuvent donc

changer, elles n’ont pas d’autre principe d’individuation.>%

Dans « Tempus et Locus », il reprenait ces idees et affirmait de nouveau que les parties de
I’espace, les lieux des corps matériels et les points en nombre infini qui le composent, n’étaient
pas partes extra partes mais étaient simplement le résultat de 1’activité intellectuelle de découpe
du réel. Nous retrouvons la méme these dans le Scholie Général, mais sans aucune
argumentation pour 1’expliciter. Peut-étre est-ce I’une des raisons pour lesquelles Leibniz crut
pointer une incohérence dans la définition newtonienne de 1’espace : dans sa lettre du 2 juin
1716 a Clarke, il explique que si I’espace infini était indivisible, cela voudrait dire que les
espaces finis — les lieux ? — qui le composent pourraient étre détruits sans que cela détruise
I’espace infini.>®’ Clarke répond que c’est mal s’exprimer que de parler de I’espace comme d’un
tout qu’on pourrait diviser parce que I’espace n’est pas composé de parties au sens ou les corps
sont composés de parties.®*® Cette réponse est absolument conforme a ce que Newton défend
depuis le « De Gravitatione » et repose, comme nous 1’avons déja vu, sur un atomisme
mathématique qui n’a de valeur qu’a I’intérieur de ’esprit. En affirmant qu’espace et durée sont
ainsi composés de parties intelligibles, Newton consolide sa position : espace et durée existent
en tant qu’ils sont divisibles par la pensée et indépendants des corpuscules matériels ; ils sont
certes mesurables, mais ils sont des totalités et non des juxtapositions : en ce sens ils ne peuvent

pas étre des propriétés des corps.

L’existence-méme de 1’espace et du temps, pris comme des entités éternelles, infinies
et indivisibles partes extra partes, implique dés lors I’omniprésence d’une divinité elle aussi,
par conséquent, éternelle, infinie et indivisible. C’est donc un aller-retour qui se tisse entre la
définition du temps et de I’espace et celle de Dieu, dans un cercle qui empéche d’étre certain
que ce serait uniquement pour une raison théologique que Newton aurait congu le temps et
I’espace comme il les a congus. C’est sur I’indivisibilité réelle et commune a I’espace, au temps

et a Dieu que Newton insiste :

Toute ame qui sent en divers temps, par divers sens, et par le mouvement de
plusieurs organes, est toujours une seule et méme personne indivisible. Iy a
des parties successives dans la duréee, et des parties coexistantes dans

[’espace ; il n'y a rien de semblable dans ce qui constitue la personne de

5% DG., p. 44.
597 Op.cit., p.87.
59 |bid., pp. 110-111.

267



I’homme ou dans son principe pensant>®® ; et bien moins y en aura-t-il dans
la substance pensante de Dieu.’® Tout homme, en tant qu’il est une chose
sentante, est un seul et méme homme pendant toute sa vie et dans tous les
divers organes de ses sens. Ainsi Dieu est un seul et méme Dieu partout et

toujours.

Ce passage, écrit dans une veine lockéenne®!

, & été ajouté par Newton dans 1’édition de 1726
et il pourrait s’agir d’un ajout justifié par I’incompréhension suscitée par 1’analogie du
sensorium Dei. Le propos est différent puisqu’il n’est nullement question d’une ressemblance
entre la facon dont I’étre humain connait et meut son corps et la fagon dont la divinité connait
et meut sa création. Il n’est également fait aucune mention d’un sens commun qui centraliserait
les informations et permettrait ’exercice de la volonté. Pourtant, la ressemblance reste
importante, a commencer par cette insistance, rare dans les écrits newtoniens, sur la physiologie
et plus précisément sur le processus de sensation. Prudent, Newton n’évoque pas la possibilité
pour Dieu de sentir le monde : tandis que I’étre humain est une « res sentiens » doté d’un
principe de la sensation, Dieu est désigné comme une substance pensante. Ce faisant, Newton
se garde de sous-entendre que Dieu aurait un corps et cela contribue a renforcer la thése de son
indivisibilité. La structure analogique et sa finalité argumentative, a savoir la défense d’une
omniprésence substantielle de Dieu, repose sur une thése admise par la grande majorité de la
communauté philosophique de son temps : la pluralité des sensations dans le temps et 1’espace
et la pluralité des organes de sensations ne diffractent pas 1’étre qui sent ; il y a une permanence
sous la succession et I’étendue : une identité qui subsiste et qui permet de dire « je». En
choisissant cette these, Newton peut étre plus assuré de rallier — ou a tout le monde de ne pas
surprendre — les lecteurs d’Outre-Manche. Elle est en effet plus admise parce que plus intuitive
pour les Européens et moins ouverte a discussion que ne 1’est la thése de I’existence d’un sens
commun qui pouvait recouvrir plusieurs formes et interprétations. Ainsi permet-elle plus
facilement de faire admettre que la divisibilité subjective du temps et de I’espace ne conduit pas

a la divisibilité d’une divinité présente de tout temps et partout.

¢. L’omniprésence substantielle de Dieu : une croyance primitive

Le terrain est donc prét pour que la these soit explicitement énonceée :

59 « in persona hominis seu principio ejus cogitante »
800 « in substantia cogitante Dei »
801 |_ocke, John. Essai sur [’entendement humain, 11, chapitre 27, 88 et 89, Op.cit., pp. 519-523.

268



Ainsi Dieu est un seul et méme Dieu partout et toujours. Il est présent partout,
non seulement virtuellement, mais substantiellement, car on ne peut agir ou

[’on n’est pas.

Mais comme si tout ce qui a précédé n’était pas suffisant pour faire obstacle a d’éventuelles
objections, cet énoncé s’accompagne d’un argument supplémentaire : il n’y a pas d’action a
distance ; I’action est le résultat direct d’un mouvement de 1’agent. Sans doute s’agit-il pour
Newton de la véritable raison de la reprise aux platoniciens de Cambridge d’une omniprésence
divine substantielle. C’est une theése tout a la fois théologique et physique, sans qu’il soit
possible de distinguer ces deux enjeux. Tout ce qui précéde a pour but de préparer le lectorat et
de tuer dans 1’ceuf toute accusation de panthéisme. C’est justement pour consolider cet

argument que Newton ajoute une note, devenue célebre depuis, a I’intérieur de cette phrase :

Tout est mu et contenu dans lui, mais sans aucune action des autres étres sur
lui. Car Dieu n’éprouve rien par le mouvement des corps : et les corps ne

sentent aucune résistance due a [’omniprésence de Dieu [...]

Cette note est la suivante :

Les anciens pensaient ainsi, [comme il parait a la maniére dont s’ exprime
Pythagore, dans le livre de la Nature des Dieux de Cicéron, livre I, ainsi que
Thales et Anaxagore ; Virgile dans les Géorgiques, livre 1V, v.220 et dans le
livre VI de [’Eneide, v.721 ; Philon au commencement du livre | de
[’Allégorie.] Aratus dans Phénomenes. Il en est de méme des auteurs sacrés,
St Paul, Actes des Ap6tres, chapitre 17, v.27-28, [St Jean dans son Evangile,
chapitre 14, v.2.] Moise dans le Deutéronome, chapitre 4, v.39 et chapitre
10, v.14. David dans les Psaumes 139, v.7, 8 et 9. Salomon dans le livre | des
Rois, chapitre 8, v.27. Job, chapitre 22, v.12 [et 13 et 14.] Jérémie, chapitre
23, v.23-24. [Les Paiens s imaginaient que le Soleil, la Lune, les astres, les
ames des hommes et toutes les autres parties du monde étaient des parties de

1’étre supréme et qu’on leur devait un culte, mais ¢ était une erreur.]®%

Nous retrouvons la, en version plus explicite encore, la marque du syncrétisme newtonien qui,

lui-méme, fait signe vers sa croyance dans une prisca theologia. A cela s’ajoute la stratégie

602 Les passages entre crochets sont ceux ajoutés lors de 1’édition de 1726 : c’est une note qui a donc été
considérablement étoffée, ce qui témoigne de 1’attention que Newton lui porta. Par ailleurs, dans un souci de clarté,
nous retouchons légerement le texte afin d’harmoniser le systéme de références.

269



rhétorique que nous avons vue un peu plus haut et qui consiste a faire référence aux Ecritures
— en particulier a I’ Ancien Testament — pour donner davantage d’autorité a un propos en vérité
trés hérétique. Ce qui est intéressant dans cette note, c’est qu’elle fait en partie écho aux
références données dans « Tempus et Locus » au Maquom et aux Actes des ApGtres de Saint
Paul. C’est la méme idée qui est défendue, a savoir que Dieu est semblable a un lieu dans lequel
seraient toutes choses. La référence kabbalistique disparait, peut-étre trop étrangére a la pensée
de Newton ou trop « voyante » pour un texte publié, mais nous retrouvons la méme référence
au chapitre 17, versets 27 et 28 des Actes des Apbtres. Ce rapprochement, qui s’ajoute au rapport
entre I’espace universel et I’espace absolu du Scholie des Définitions, consolide 1’hypothése
selon laquelle « Tempus et Locus » aurait pu avoir été congu a ’origine pour figurer comme

préface ou comme un scholie des Principes mathématiques de la philosophie naturelle.

Dans la version de 1713, la note est composee de références religieuses et ne renvoie
qu’a un seul texte extérieur aux Ecritures : les Phénomenes d’Aratus. Cette référence, qui va se
trouver reléguee en derniére place de la liste des références non-religieuses dans la version de
1726, ouvrait a I’origine le bal. Il n’est guére étonnant que Newton cite un tel personnage dans
la mesure ou Aratus aurait été en lien avec des stoiciens et aurait été I’un des éléves de
I’astronome Aristothéros, qui appartenait a 1’école d’Eudoxe.®®® Souvenons-nous que Newton
s’est intéressé€ au stoicisme, sans doute a partir de son travail d’alchimiste, et a 1’histoire de
I’astronomie. Toutefois, les Phénoménes forment un livre plus métaphorique que scientifique
ou religieux : il s’agit d’un poéme qui « raconte » les constellations et les mythes anciens. Le
livre | auquel Newton renvoie doit correspondre au prélude, unique passage du poéme dans
lequel il est question du rapport de la divinité principale au monde terrestre et qui résonne avec
ce passage du Scholie Géneral : les rues, les places, la mer, les ports, tout y est dit empli de

Zeus, le pére de I’humanité qui commande au climat et aux astres.®%

803 Aratos. Phénomenes, tome 1, texte établi, traduit et commenté par Jean Martin, Les Belles Lettres, collection
des universités de France, Paris, 1998 : voir I’étude biographique que propose Jean Martin, pp. xi-xIviii.

604 « Commencons par Zeus, lui que jamais, nous les humains, nous ne laissons innommeé. Et pleines de Zeus sont
toutes les rues, toutes les places ou s’assemblent les hommes, et pleine en est la mer, et aussi les ports. Et partout
de Zeus nous avons besoin, tous. Car nous sommes méme sa descendance, et lui, dans sa tendresse paternelle, il
adresse aux hommes des signes favorables, et il excite les peuples au travail, en leur rappelant la loi du vivre. Et il
dit quand la glebe est en son meilleur point pour les beeufs et pour les houes. Il dit quand la bonne saison est venue
pour bécher autour des plants, et pour répandre toute semence. Car il a lui-méme fixeé les signes de ces choses dans
le ciel, en distinguant 1’éclat des constellations, et il a prévu pour le cours de 1’année les étoiles qui donneraient
aux hommes des signes précis sur les saisons, afin que toute croissance fQt assurée. Aussi est-ce a lui que ’on
adresse toujours le premier et le dernier hommage. Salut, pére, infini prodige, infini recours des hommes, a toi et
a la génération d’avant ! Salut & vous aussi, Muses aimables, & vous toutes ! Quant & moi, qui vous demande dans
la priére le don de dire les étoiles, comme il convient, guidez tout mon chant jusqu’a sa fin. », lbid., v.1-16, pp. 1-
2. Dans « Aratos et le stoicisme », (Aitia, n°1 (en ligne), 2011), Christophe Cusset montre qu’ Aratus est également
tributaire des travaux d’Eudoxe et propose I’'un des premiers liens historiques entre le stoicisme et 1’astronomie ;

270



Aratus frappe moins a la lecture de la version de 1726 puisqu’il vient apreés des noms
aujourd’hui plus connus: Pythagore, Cicéron, Thalés, Anaxagore, Virgile et Philon.
Concernant Pythagore, il n’est question que de ce que Cicéron en dit au début du De la nature
des dieux, et il s’agit en vérité d’une parole au moins doublement rapportée puisque Cicéron
fait lui-méme référence a ce que disait Velléius de Pythagore. Arrétons-nous un instant : dans
quel contexte Cicéron évoque-t-il la figure de Pythagore ? Le livre I de I’ouvrage part du
postulat que la thése selon laquelle les dieux existeraient est la plus raisonnable et il s’intéresse
alors aux différences entre les doctrines au sujet de leur nature et de leur localisation. A partir
de la, Cicéron pose la question qui lui semble la plus importante : : les dieux sont-ils inactifs ou
sont-ils les « architectes et les ordonnateurs de toutes choses » ?°%° Dans ce contexte, Cicéron
fait deux fois mention de Pythagore : une premiére fois pour critiquer les Pythagoriciens qui
utilisent le nom de leur maitre comme argument d’autorité et qui ne font pas 1’effort de penser

par eux-mémes®%

, et une seconde fois a I’intérieur de quelques pages doxographiques sur la
nature des dieux. Cette doxographie est explicitement attribuée a Velléius, et il y est question
d’Epicure, de Thalés (que Newton citera d’ailleurs de suite apres) pour lequel I’eau est le
principe de toutes les choses fagonnées par I’intelligence ou la divinité, d’Anaximandre,
d’ Anaximene, d’ Anaxagore (que Newton cite également ensuite) selon lequel le monde est fait

et ordonné par une intelligence calculatrice et vivante, d’Alcméon de Gotone et, enfin, de

Pythagore :

Pythagore a cru qu 'une dme était contenue dans la nature et circulait en elle,
que nos ames a nous en étaient des fragments détachés. Il n’a donc pas vu
que le Dieu est ainsi déchiré, dépecé, quand les ames des hommes se séparent
de lui. Et, quand elles sont malheureuses, ce qui est le cas pour le plus grand
nombre, il faut donc qu’une partie du Dieu soit en proie au malheur.
Pourquoi, d’autre part, I’adme humaine ignorerait-elle quoi que ce fat, si elle
était un Dieu ? Comment enfin le Dieu de Pythagore, s'il n’était qu 'une dme,

a-t-il pu s implanter ou se répandre dans la nature ?°°

il développe un paralléle intéressant entre ce prélude et I’Hymne a Zeus de Cléanthe, en particulier autour de 1’idée
d’omniprésence de la divinité et défend la position nuancée selon laquelle, si le lien entre Aratus et le stoicisme
est indéniable, il est surtout désiré et mis en avant par ses lecteurs stoiciens, « trop heureux de trouver dans ses
Phénomenes un discours poétique en accord avec I’enseignement astronomique qu’ils [étaient] avides de
recevoir ».

805 Cicéron. De la nature des dieux, traduction de Charles Appuhn, Librairie Garnier Fréres, Paris, 1935, p. 13.
696 |bid., p. 19.

807 Ibid., pp. 33-35. Le détachement des ames depuis I’éther, congu comme une substance originelle, se trouve
aussi dans ce que rapporte Diogene Laérce : « L’ame est une parcelle détachée de 1’éther, tant de 1’éther chaud que

271



Bien entendu, il est hors de question pour Newton d’adhérer a I’idée qu’une divinité « vraie »
puisse étre fragmentée et que son état d’esprit puisse étre pensé sur le mode anthropomorphique
et puisse étre modifié par ’humeur des ames humaines. Fidéle au principe de I’herméneutique
guidée par la croyance dans une prisca theologia, ce qui compte pour lui pour appuyer la thése
selon laquelle tout serait md et contenu en un Dieu unique, ¢’est principalement I’image de la

circulation d’une ame universelle au coeur de la nature toute entiére.

La description par Aratus de cette circulation, qui fait penser a la présence immanente
et necessaire du pneuma stoicien, fait signe d’abord, et toutes proportions gardées, vers la

référence & Anaxagore et, plus particulierement — c’est notre hypothése — vers le fragment 12 :

Les autres choses possédent une partie de toute chose, mais [’intelligence est
illimitée, a elle-méme son propre maitre, elle n’est mélée a aucune chose, et
est seule a étre elle-méme par elle-méme. Car si elle n’était pas par elle-
méme, mais était mélée a quelque autre chose, elle participerait a toutes les
choses, si elle était mélée a quelque autre. Car en toute chose est présente
une part de toute chose, comme je [’ai dit dans ce qui précede. Et les choses
qui lui seraient mélées feraient obstacle, de sorte qu’elle ne serait le maitre
d’aucune chose de la méme maniere qu’en étant seule par elle-méme. Car
elle est a la fois la plus subtile de toutes les choses et la plus pure, et elle
détient, en particulier, [’entiére décision [ou : connaissance] a propos de
toute chose et possede la plus grande des forces ; et des choses qui ont vie,
qu’elles soient plus grandes ou plus petites, de toutes, l’intelligence est
maitre ; et ['intelligence a été maitre de [’ensemble de la rotation, de sorte
que rotation il y ait eu au commencement. Et la rotation commenga d’abord
par le petit ; elle est a présent plus ample, et elle continuera de s amplifier.
Les choses qui se mélangent ainsi que celles qui se détachent et se séparent,
lintelligence les a toutes décidées [ou : connues]. Et toutes les choses,
comme elles allaient étre et comme elles furent celles qui ne sont pas a
présent, et toutes celles qui sont a présent et comme elles seront,

Iintelligence les a toutes séparées et ordonnées, ainsi que cette rotation que

de I’éther froid, et, du fait qu’elle participe aussi a 1’éther froid, I’ame différe de la vie. Et elle est immortelle,
puisque ce dont elle a été détachée est aussi immortel. », dans les Vies et doctrines des philosophes illustres,
traduction sous la direction de Marie-Odile Goulet-Cazé, introductions, traductions et notes de Jean-Francois
Balaudé, Luc Brisson, Jacques Brunschwig, Tiziano Dorandi, Marie-Odile Goulet-Cazé, Richard Goulet & Michel
Narcy, Le Livre de Poche, Librairie Générale Frangaise, Paris, 1999, §28, p.963.

272



suivent maintenant les astres, le soleil, la lune, ['air et [ 'éther qui Se Séparent.
La rotation elle-méme a fait que détachement il y ait. Et du rare se sépare le
dense, du froid le chaud, de l’obscur le clair, de I’humide le sec. Nombreuses
sont les parties de nombreuses choses ; rien pourtant ne se détache ni ne se
sépare absolument ['un de [’autre sauf ['intelligence. Mais toute intelligence
est semblable, la plus grande et la plus petite, et rien d’autre semblable a
rien d’autre, mais ce dont chaque chose contient le plus, cela elle [’est et

[’était le plus manifestement.%%

Méme en faisant preuve d’une sinceére prudence, il semble relativement facile de saisir ce que
Newton a pu trouver d’intéressant par rapport a sa propre pensée dans ce fragment — sous
réserve que ce soit bien a ce fragment qu’il pense. Bien sir cela tord le propos d’Anaxagore,
dont des siécles nous séparent déja. Essayons seulement de comprendre ce qui a pu parler a
Newton. Il y a d’emblée I’idée d’une intelligence qui déciderait ou connaitrait toutes les choses :
en faisant fi des différences de représentations des deux philosophes et en particulier du fait que
’activité organisatrice de I’intelligence chez Anaxagore vient apres coup, il est possible de lire
cette proposition dans un cadre créationniste et d’y voir une passerelle avec ce que Newton
cherchait a dire dans 1’analogie du sensorium Dei. Cette premiére proposition est liée a la thése
d’une hétérogénéité de I’intelligence vis-a-vis des autres choses, hétérogénéité qui pourrait étre
lue dans la perspective toute chrétienne d’une transcendance divine. Pour autant, cette
transcendance n’exclut pas une relation aux choses sous un certain mode qui n’a rien de
commun avec la participation platonicienne ou 1I’hylémorphisme aristotélicien. Une autre idée
qui a pu attirer grandement Newton 1’alchimiste et le partisan du corpuscularisme, c’est le fait
qu’Anaxagore ne paraisse pas admettre de véritable séparation ailleurs qu’entre 1’intelligence
et les choses (dont les astres). Comme 1’explique Claire Louguet, contrairement a ce qu’il se
passe chez Parménide, chez Anaxagore 1’Etant est hétérogene ; en revanche ’intelligence forme
une entité homogeéne et distincte.%%° Cette hétérogénéité n’est toutefois pas absolue au sens ou
il ne pourrait y avoir aucune communication ou aucun rapport entre les choses qui composent

I’Etant. Ainsi, en faisant abstraction de ’activité incessante®? de séparation de I’intelligence a

808 Traduction de Lask A. et Most G. dans Les débuts de la philosophie, Fayard, 2016, D27, p.879.

809 |_ouguet, Claire. « Anaxagore : analogie, proportion, identité. », in Philosophie antique, n°13, 2013, pp. 117-
145. Un grand merci & elle pour son aide.

610 Et qui, chez Anaxagore comme chez les autres philosophes anciens de la nature, n’est pas éternelle :
premiérement parce que le monde n’est pas postulé comme éternel, et deuxiémement, comme 1’explique Claire
Louguet en reprenant 1’analyse d’Aristote dans la Physique, 111, 4, 203a23-33, parce que « chaque processus de
différenciation que 1’on voit a ’ceuvre quotidiennement dans la nature (lorsque la plante se développe a partir
d’une simple pousse ou que I’embryon prend forme a partir de la semence, etc.) est comme une micro-

273



611

I’intérieur des choses®", on pourrait lire ce texte a la lumiere de la théorie des sympathies et

des analogies entre les qualités des étants, les étants et les régions des étants.

Enfin, une derniere raison nous pousse a croire que Newton ait pu trouver dans ce fragment
I’écho d’une vérité ancestrale : il y est dit que ’intelligence, parce que plus pure que I’Etant et
parce que détenant une omniscience ou un pouvoir total de décision, « possede la plus grande
des forces ». Dans un ouvrage tel que les Principes mathématiques de la philosophie naturelle
qui démontre 1’existence d’une force de gravitation universelle, en propose une formalisation
mathématique et ’enracine dans la divinité congue comme cause premiere et finale du
mouvement du monde, cela sonne comme un instrument bien accordé. Mais au-dela de cette
lecture newtonienne de 1’idée de force sur le plan physique, une deuxiéme raison pousse a croire
gue Newton pourrait y avoir vu une proximité plus grande encore avec sa propre pensée sur un
plan plus proprement théologique. Parmi les formulations superlatives qui qualifient
I’intelligence, il y a celle qui établit qu’elle est a elle-méme son propre maitre : maitresse des
choses, rien n’exerce en retour de pouvoir sur elle. Le fait qu’elle soit sans mélange, le fait
qu’elle soit a elle-méme son propre maitre et le fait qu’elle soit pourvue de la plus grande des
forces a partir de laquelle elle exerce son activité séparatrice, donnent a penser, une fois
combinés tous les trois ensemble, que Newton a pu y retrouver I’image de son Dieu
Pantokrator, cause de la gravitation universelle et seigneur absolu par rapport auquel les princes
humains ne sont que de pales copies. Cette hypothése est renforcée par les propos de Diogene

Laérce, qui rapporte qu’...

[...] Anaxagore déclara que le ciel tout entier était constitué de pierres, qu’il
devait sa cohésion a la force de son mouvement de rotation, et que, si cette

cohésion s affaiblissait, il s écroulerait.®*?

... ainsi que par le témoignage d’Aristote qui rapproche Anaxagore et Démocrite au sujet de

I’infinité des éléments constituant la matiére.%2 Par conséquent, a la fois sur le plan physique

cosmogonie : invariablement, ’ordre est précédé de I’indistinct, I’hétérogene de 1’homogene (du moins en
apparence). [...] Mais de méme que la différenciation progresse dans chaque cas singulier (dans la micro-
cosmogonie), de méme elle doit également progresser dans le cas de la macro-cosmogonie. », Ibid., p. 132.

b1l « Malgré I’activité de I’Intellect, toutes choses sont toujours dans toutes. La dualité est irréductible. Mais c’est
précisément cette irréductibilité qui permet la perpétuation de 1’activité de I’Intellect. Le systéme d’Anaxagore
repose sur un vrai dualisme : il n’y a rien de commun entre les choses et I’Intellect. Ces deux ordres sont séparés.
[...] L’Intellect, qui est le méme absolu, est trop autre par rapport aux autres choses pour pouvoir étre mis en
rapport avec elles ; et les choses, qui sont I’hétérogénéité absolue, ne peuvent se rapporter qu’a elles-mémes par
un rapport homologique mais non analogique. », Ibid., pp. 136-137.

612 Diogéne Laérce, Les Vies, Op.cit., §12, p. 220.

613 « Mais parmi ceux qui considérent les éléments comme finis en nombre, aucun n’en fait des infinis, tandis que
tous ceux qui font les éléments infinis en nombre, comme Anaxagore et Démocrite (le premier a partir des

274



et sur le plan métaphysique et théologique, il y a plusieurs raisons qui concourent a conclure
que Newton cite Anaxagore, non pas comme un argument d’autorité parmi d’autres, mais

comme une référence majeure.

Les choses sont moins évidentes concernant Thalés puisqu’aucun texte de premiére
main n’a traversé le temps jusqu’a nous. Newton renvoie donc nécessairement a un ou plusieurs
témoignages, qui sont au total trés peu nombreux.5'* L’hypothése la plus probable est qu’il fasse
référence au méme passage du De la nature des dieux de Cicéron déja cité et dans lequel il est
rapporté brievement que pour Thal¢s ’eau est le principe de toutes choses et que — c’est ce qui
nous intéresse — le monde est fait et ordonné par I’intelligence ou le Dieu. Nous pouvons aussi
imaginer que Newton a eu acces au témoignage d’Aétius qui insiste davantage sur le pouvoir

divin de mise en branle permanente d’un monde plein de vie :

Thalés : lintelligence du monde est le dieu, car tout est a la fois animé et
plein de daimones ; [’humide élémentaire est pénétré par la puissance divine

qui le met en mouvement.®

Derniére hypothése possible : Newton aurait puisé quelques connaissances sur Thales
chez Diogéne Laérce.®*® Dans la rubrique sur les apophtegmes qui sont attribués a Thalés, nous

pouvons lire :

Le plus ancien des étres : Dieu, car il est incréé. Le plus beau : le monde, car
c¢’est ['ceuvre de Dieu. Le plus grand : le lieu, car il comprend toute chose.
Le plus rapide : lintellect, car il court a travers tout. Le plus puissant . la
Nécessité, car elle maitrise toutes choses. Le plus sage : le temps, car il

découvre tout.®’

Il n’est pas du tout impossible en effet que Newton ait lu Diogéne Laérce, étant donné
I’importance de ses recherches pour corroborer 1’existence d’une vérité primitive. L’édition
princeps des Vies et doctrines des philosophes illustres date de 1533 (edition de Frobenius a

Bale) et a ensuite connu plusieurs rééditions successives. L’intérét de Newton pour un savant

homéomeres, le second a partir de la réserve universelle ou les formes sont en germe), soutiennent que 1’infini est
un continu par contact. », Physique, 111, 4, 203a15-25, Euvres complétes, Op.cit., p. 561.

614 Voilquin, Jean (traduction, introduction et notes). Les Penseurs grecs avant Socrate, de Thalés de Millet &
Prodicos, Garnier-Flammarion, Paris, 1964, pp. 47-48.

615 D.301, cité par Jean Voilquin, Ibid., p. 48.

616 Diogene Laérce, Les Vies, Op.cit., livre I, pp. 79-95.

617 1bid., 8§35, p.89.

275



qui fut justement astronome®8

a pu le pousser a chercher plus loin que ce qu’en rapporte
Cicéron, et nous pouvons imaginer sans peine le plaisir qu’il dut éprouver s’il lut bel et bien ce
passage. Nous y retrouvons en effet deux des idées majeures de Newton sur Dieu et son rapport
a ’espace : premierement la theése selon laquelle le monde serait le lieu « le plus grand » dans
lequel il y aurait toutes choses et deuxiemement 1’idée que la divinité serait, a la maniére du

brouillard ou du souffle du vent, répandue partout.

Cette idée, c’est justement celle que nous retrouvons dans les deux extraits qu’il donne
de Virgile et qui font écho a la conception stoicienne du pneuma qui anime et habite toute chose.
Le vers 220 du chant 1V des Geéorgiques semble en étre une expression trés forte, aussi
philosophique qu’un texte poétique puisse étre, dans la mesure ou on y trouve quelque chose

comme une forme d’animisme et de circularité de la vitalité :

En vérité devant ces signes, attentifs a ces pratiques quelques-uns dirent que
les abeilles tenaient une parcelle de [’intelligence divine, émanée de 1’éther.
Car un dieu habite et anime toute terre et les longues portées de la mer et
[air profond. C’est de lui que les brebis, les beeufs, [’homme, la libre famille
des bétes, chaque étre qui nait emprunte les subtils principes de la vie. C’est
a lui donc que ces vies retournent et en lui, une fois dissoutes, qu’elles se
retrouvent ; la mort n’a point de lieu, il se produit une ascension, tout ce qui

est vivant s’incorpore au jeu des astres dans le ciel.%*°

Etle vers 721 du livre VI de I’Enéide, qui ouvre le discours d’Anchise a son fils Enée sur I’ame
des morts et sur la métempsychose, est davantage centré sur le principe du mouvement du grand
corps qu’est le monde. La métaphore de la force comme feu céleste qui ne détruit pas mais qui
manifeste au contraire la présence du dieu ou du germe divin a sans doute éveillé 1’attention de

I’alchimiste confirmé qu’est Newton :

Et d’abord le ciel et les continents, les plaines liquides, le globe luisant de la
lune, les feux radieux de Titan, un souffle au-dedans les fait vivre ; infus dans
les membres du monde, [’esprit en meut la masse entiere et il se méle dans ce
grand corps. De 13, races des hommes et des bétes, vies des étres qui volent

et les monstres que sous le marbre de ses eaux porte la mer. Une vigueur de

618 Tannery, Paul. Pour [’histoire de la science helléne, de Thalés a Empédocle, 2¢™ édition, Gauthier-Villars et
Cie, Paris, 1930, pp. 54-83.

51% Virgile, Géorgiques, traduction de Maurice Chappaz et Eric Genevay, préface de Jacques Perret, Gallimard,
nrf, Paris, 1987, p. 106.

276



feu, une empreinte céleste paraissent en eux, du fait de ces germes, pour
autant qu’ils ne sont pas appesantis par 'impureté de la matiére, émouSsés

par des organes faits de terre et des membres voués a la mort.®?°

I1 pourrait étre reproché a la physique stoicienne d’étre moins attentive a la diversité du
vivant, en particulier du vivant animal, que d’autres physiques au premier rang desquelles la
physique aristotélicienne. Ce manque d’intérét suppos¢ pourrait se lire dans ce texte qui
n’évoque qu’en passant des groupes d’étants particuliers (les étres humains, les animaux
terrestres, les oiseaux et les animaux aquatiques) et qui insiste davantage sur la diffusion du
souffle divin sur le monde ou sur des régions du monde. Au terme d’une étude des
classifications stoiciennes des mouvements, Thomas Benatouil conclut que la ou la diversité
semble la plus prise en compte, chez Aristote, elle est en vérité utilisée pour découvrir des
rapports analogiques entre les étants.%?* Ces rapports analogiques conduisent alors a recouvrir
les singularités des étants. En revanche, ces rapports analogiques ne sont pas inférés mais
postulés dés le départ par le stoicisme et, selon I’auteur, ¢’est justement la raison pour laquelle
le stoicisme est plus ouvert & la variété des étres qui composent le monde.®?? A partir de cette
référence a Virgile et de cette lecture par Thomas Benatouil des conséquences du choix de
I’analogie pour la physique stoicienne, nous pouvons demander : est-ce que Newton, en utilisant
I’argument du Dessein et en se référant a I’idée d’un souffle ou de principes actifs exprimant le
pouvoir de Dieu sur le monde, n’est pas justement en train de préserver la diversité du réel ?
Nous avons déja vu I’importance du principe végétatif dans son travail et le fait qu’au monde
tout en nuances de gris de Descartes il en préfére un vivifié et coloré. Nous avons vu que sa
fréquentation du raisonnement analogique au cours de ses recherches alchimiques a sans doute
eu des conséquences sur sa pensée, et ce au-dela de son seul refus d’un strict mécanisme. Mais
peut-étre que son intérét pour la diversité de la nature reste encore trop négligé. Cela
s’expliquerait par plusieurs raisons, dont la prudence dont il fit preuve tout au long de sa vie et
le bouleversement intellectuel que provoquerent en Europe sa démarche physico-mathématique
et sa démonstration de I’existence d’une force gravitationnelle universelle. Toujours est-il que

ces références aux Géorgiques et a I’Enéide manifestent au moins deux intentions : le souci de

520 Virgile. Enéide, traduction, présentation et notes de Jacques Perret, Gallimard, collection folio, Paris, 1991, p.
208.

621 Benatouil, Thomas. « Echelle de la nature et division des mouvements chez Aristote et les stoiciens », Revue
de métaphysique et de morale, n°4, 2005, pp. 537-556.

622 « Ces deux principes [i.e. ’unité et la cohérence du monde] sont, a I’inverse, des points de départ de la physique
stoicienne, ce qui lui permet de parcourir a loisir — et pour ainsi dire sans risque — la diversité luxuriante des étres,
afin d’exhiber sa structure harmonieuse. », Ibid., p. 556.

277



se revendiquer de 1’idée exprimée par le concept de pneuma sans pour autant donner a croire
qu’il souscrirait vraiment a la philosophie stoicienne et I’intérét a parler a son lectorat lettré et

amateur de la littérature ancienne dans une langue et un imaginaire qui lui sont familiers.

C’est surtout vers Philon qu’il faut se tourner pour lire la maniére dont Newton a pu
s’intéresser a certaines théses du stoicisme dans le cadre de sa croyance dans un christianisme
qui serait premier et véritable. Le livre I de 1’Allégorie consiste dans un commentaire des dix-
sept premiers versets du chapitre 2 de la Genese, et c’est dans le début de ce livre que Newton
nous invite a nous plonger un moment. Nous pouvons y reperer deux passages qui concordent
avec I’idée défendue par la note de bas de page du Scholie Général, & savoir les 85 et 6 et les
§36 4 42. Le premier met ’accent sur la productivité incessante de Dieu®? et le second attire
davantage I’attention sur ce qu’il se passe lors de ce processus non pas simplement de
production mais, plus encore, d’animation des étres.®?* Lorsque Dieu insuffle une ame dans les

étres inanimés, explique Philon...

... trois choses sont requises . ce qui souffle, ce qui recoit, ce qui est soufflé.
Ce qui souffle, c’est Dieu ; ce qui regoit, c’est l'intelligence ; ce qui est
soufflé, ¢ est le souffle. Qu’est-ce qui se fait avec ces eléments ? 1l se produit
une union de tous les trois : Dieu a tendu la puissance qui vient de lui, par
l'intermédiaire du souffle, jusqu’a ['objet ; et pourquoi, Sinon pour que nous

ayons une notion de lui ?

La ressemblance avec le schéma newtonien d’expression de la puissance divine est
frappante. A la place des principes actifs tels que celui de la gravité et celui de la
fermentation que donnait Newton dans la Question 31 de 1’Optique — principes par
lesquels Dieu comme cause premiére était présenté comme agissant perpétuellement

et plus ou moins directement dans le monde — Philon présente le souffle comme a la

623 « Car Dieu ne cesse jamais de produire ; mais il est propre au feu de briler et a la neige de glacer, ainsi il I’est
a Dieu de produire, et méme beaucoup plus, d’autant qu’il est pour tous les autres étres principe de leur action.
Mais il est bien de dire : « il mit fin », et non : « il cessa » ; car il met fin a ce qui produit en apparence, et en réalité
n’agit pas ; mais, lui, il ne cesse pas de produire. Aussi ajoute-t-il encore : « Il mit fin a ce qu’il avait commencé ».
Car tout ce qui est fabriqué par nos arts, une fois acheve, reste en repos et inerte : mais les produits de la science
de Dieu, une fois terminés, se meuvent a leur tour ; leurs fins sont pour d’autres étres des commencements : la fin
du jour est le commencement de la nuit ; et il faut prendre le mois et I’année qui débutent, évidemment, comme
des limites de ceux qui sont a leur terme ; avec la destruction d’une chose s’accomplit la naissance d’une autre,
avec la naissance la destruction, et ce qu’on dit est vrai : « Aucun des étres qui naissent ne meurt ; mais leurs
éléments dissociés, passent de 1’un a I’autre et produisent une nouvelle forme. ». », Philon d’Alexandrie. Legum
Allegoriae I-1ll, Les (Euvres de Philon d’Alexandrie, tome Il, traduction, introduction et notes de Claude
Mondésert, Editions du Cerf, Paris, 1962, pp. 41-43.

624 |bid., pp. 59-61.

278



fois 1’objet et le canal de communication de la puissance divine directement vers ce
qu’elle créé. Ce souffle doit étre compris, précise-t-il, sous deux acceptions : il s’agit
d’un souffle au sens physique (qui provoque des sensations, en particulier au niveau
du visage) et d’un souffle au sens moral qui s’exerce sur I’intelligence (comprise en
tant que partie directrice de 1’ame). Les lignes qui suivent cette distinction nous

intéressent davantage :

Il a dit : souffle Iéger (pnoé) et non souffle (pneuma), parce qu’il y a une
différence : le souffle (pneuma) contient les notions de force, de tension et de
puissance ; et le souffle Iéger (pnoe) est comme une brise et une exhalaison
puaisible et douce. On pourrait donc dire que l’intelligence, née a l'image de
Dieu et selon [’idée, a participé au souffle (pneuma) — car [’activité de sa
pensée a de la vigueur —, et [’autre [la partie irrationnelle de I’ame humaine],
qui est de matiére légere et plus subtile, a une brise qui est comme une de ces
émanations venant des plantes aromatiques : méme si on conserve celles-ci

sans les braler, elles dégagent une odeur agréable.?°

Newton ne reprend pas cette précision autour du « souffle l1éger » a son compte, mais ce qui
attire I’attention, c’est la mise en rapport entre le pneuma et « les notions de force, de tension
et de puissance » ou bien encore de « vigueur ». Il est évident que cela a di sonner a I’oreille
de Newton comme une verité primitive puisque cette compréhension du pneuma par Philon

permet d’introduire 1’existence d’un dieu a la fois puissant et transcendant & sa création.®?

Au-dela du contenu de la synthese qu’il s’efforce de proposer et qui présente des points
de correspondance avec le syncrétisme newtonien, Philon peut apparaitre comme une figure
rassurante, qui fait le lien entre les philosophies anciennes et la théologie chrétienne. Il est
possible que Newton ait eu connaissance de ses ceuvres a travers la lecture des ceuvres de Juste

Lipse — et nous pourrions méme imaginer qu’il ait toujours eu acces au stoicisme via la synthese

525 |bid.

626 En ce sens, nous rejoignons Valéry Laurand lorsqu’il écrit au sujet de Philon qu’il se démarque de plusieurs
stoiciens en refusant de considérer que 1’observation des liens entre les parties du monde suffirait a inférer
I’existence d’une divinité. Valéry Laurand y voit le recours a la figure du démiurge du Timée modifiée dans une
perspective chrétienne : « Ainsi se trouve fondée la sympathie universelle, au prix d’un dédoublement par rapport
a I’explication stoicienne : ’'unification des corps est certes un fait immanent, mais les liens qu’ils ont entre eux
sont le fait de la puissance divine, qui hors du monde tire en quelque sorte les ficelles qui en lient toutes les parties.
[...] Philon refuse donc la thése unitaire des stoiciens, qui veut que I’unité du tout et de ses parties soit de la méme
nature et le fait d’un méme souffle. », « La sympathie universelle : union et séparation », Revue de métaphysique
et de morale, n°4, 2005, pp. 517-535 (la citation donnée se trouve a la page 522).

279



avec le christianisme qu’en proposérent Philon et Lipse.®?’ Par ailleurs, c’est a ’ceuvre de
Philon qui commente des versets de la Genése que renvoie Newton, et il est indéniable que cela
participe de sa stratégie rhétorique vis-a-vis des théologiens de son temps.%28 C’est aussi pour
cela — en partie seulement — que Newton renvoie a de nombreux passages de la Bible, et en
particulier de 1’ Ancien Testament.%2° Parmi ces références, il y a les Actes des Apotres, 17, 27-

28, déja citée dans « Tempus et Locus ». Plusieurs d’entre elles ont pour point commun de

627 Cette hypothése de transmission est passionnante et ce n’est malheureusement pas le lieu d’en discuter ici.
Toutefois, nous renvoyons a quelques références sur la question : Dobbs, Betty Jo Teeter, The Janus Faces of
genius, Op.cit., pp. 169-212 ; Smet, Rudolf De & Verelst Karin. “Newton’s Scholium Generale : The Platonic and
Stoic Legacy — Philo, Justus Lipsius and the Cambridge Platonists.” History of Science, n°39, 2001, pp. 1-30 (tous
deux pensent que Betty Jo Teeter Dobbs a été trop prudente et qu’il est presque certain que Newton a lu Lipse
directement ou via Henry More qui cite de nombreuses fois la Physiologia Stoicorum dans L immortalité de [’dme,
dont Newton possédait un exemplaire) ; Papy, Jan. « Lipsius’ Stoic and the Neostoic Reading of the World », in
Justus Lipsius and natural philosophie, 2011, pp. 9-18. Sur I’ceuvre de Lipse a proprement parler, nous renvoyons
bien slr aux travaux de Jacqueline Lagrée (en particulier a son ouvrage Juste Lipse, la restauration du stoicisme,
Vrin, collection Philologie et Mercure, Paris, 1994, qui analyse des théses trés proches, sinon identiques a celles
défendues par Newton : le refus de la doctrine de 1’anima mundi, la défense d’une théologie naturelle teintée de
théologie négative et I’idée de feu-artiste dans la Physiologia Stoicorum, livre I, dissertation VI. Voir aussi son
article « La physique de Lipse comme métaphysique », dans Justus Lipsius and natural philosophie, 2011, pp. 19-
31) ; ainsi que, dans ce méme ouvrage, les articles de Bernard Joly (« Principe, élément ou qualité : le probléme
du feu dans la physique stoicienne de Juste Lipse », pp. 53-61) et de Hiro Hirai (« Justus Lipsius on the World-
Soul between roman cosmic theology and Renaissance prisca theologia », pp. 63-79).

628 Nous renvoyons a I’introduction de Claude Mondésert a la traduction de 1’ Allégorie, mais aussi a I’étude que
lui consacre André-Jean Festugiére dans La Révélation d’Hermés Trismegiste, tome Il « Le Dieu cosmique », Les
Belles Lettres, Paris, 1990, pp. 521-583. Celui-ci montre que Philon, bien qu’étant devenu ensuite une source
importante pour la littérature hermétique, ne manifeste pas une grande originalité philosophique. 1l reprend a son
compte des topoi hellénistiques tels que, par exemple, celui de I’irrémédiable incertitude de nos connaissances sur
le monde ou celui de I’admiration pour I’extréme régularité du mouvement des astres. Parmi ces lieux communs,
I’un d’eux nous intéresse au premier chef : il s’agit de la croyance dans un Dieu indépendant de tout lieu parce que
ne pouvant jamais étre circonscrit, et de son corollaire qui pose Dieu comme le lieu de toutes les choses. C’est ce
que nous lisons au §44 de I’Allégorie : « Méme le monde entier ne serait pas une place et un séjour dignes de
Dieu : ¢’est lui qui est a lui-méme son lieu ; il est rempli par lui-méme, et il se suffit a lui-méme ; les autres choses
sont pauvres, solitaires et vides : c¢’est lui qui les remplit et les contient, et il n’est, lui, contenu par rien d’autre,
parce qu’il est lui-méme un et le tout. », Ibid., p. 63. Mais si ce passage est intéressant, il parait trop éloigné du
« commencement du livre | » auquel Newton nous renvoyait.

529 Toutes les citations anglaises données dans les notes qui suivent sont extraites de la King James Version :

The Holy Bible, containing the Old and New Testaments, Authorised King James Version, Eyre & Spottiswoode,
London, 1952. Les citations francaises viennent de La Bible, traduction de Louis-lsaac Lemaitre de Sacy, préface
et textes d’introduction établis par Philippe Sellier, chronologie, lexique et cartes établis par Andrée Nordon-
Gérard, Robert Laffont, collection Bouquins, Paris, 1990, exceptions faites pour les deux passages du
Deutéronome (La Bible d’Alexandrie, Le Deutéronome, tome 5, traduction du texte grec de la Septante,
introduction et notes par Cécile Dogniez & Marguerite Harl, Les Editions du Cerf, Paris, 1992) et pour la référence
aux Rois (La Bible, I’Ancien Testament, volume 1, traduction cecuménique, texte intégral, Le Livre de Poche,
Paris, 1979).

280



présenter Dieu comme le lieu dans lequel toutes choses se trouvent® et les autres renvoient a

son omniprésence dans le monde.%3!

La note se clét ainsi, ayant ou non réussi a appuyer la croyance newtonienne dans une
omniprésence substantielle qui n’affecte pas et ne divise pas la divinité. Et Newton de conclure
ce passage délicat de maniére plus consensuelle, en reliant la nécessité de 1’existence de Dieu a

son omniprésence et son éternite :

[...] il est évident que le Dieu supréme existe nécessairement : et par la méme
necessite il existe partout et toujours. D’ou il finit aussi qu’il est tout
semblable a lui-méme, tout eil, tout oreille, tout cerveau, tout bras, tout

pouvoir de percevoir, de comprendre et d’agir [...]%%

4. 1’étendue de la pensée, les limites de la parole

Nous n’allons guére nous arréter longtemps sur les derniers paragraphes du Scholie Général
parce qu’ils s’¢loignent du cceur de cette étude. Néanmoins, il est intéressant de quitter I’analyse
linéaire et de nous arréter sur trois idées qui résonnent avec ce que nous avons vu précédemment

au sujet de I’espace et de son rapport a la divinité.

630 Jean, 14, v.2 (« In my Father’s house are many mansions - if it were not so, | would have told you. | go to
prepare a place for you. », p.998, « Il y a plusieurs demeures dans la maison de mon Pére. Si cela n’était, je vous
I’aurais dit ; car je m’en vais vous préparer le lieu. », p. 1400) ; Moise, 6, v.39 (« Now therefore this day, and
consider it in thine heart, that the LORD he is God in heaven above, and upon the earth beneath : there is nothing
else. », p. 196, « Et tu sauras aujourd’hui et tu tourneras dans ton esprit I’idée que le Seigneur ton Dieu, c’est lui
qui est Dieu dans le ciel en haut et sur la terre en bas, et qu’il n’y en a pas d’autre en dehors de lui. », p. 145),
Moise 10, v.14 (« Behold, the heaven and the heaven of heavens is the LORD'’S thy God, the earth also ; with all
that therein is. », p. 202, « Voici : appartiennent au Seigneur ton Dieu le ciel et le ciel du ciel, la terre et tout ce
qu’elle contient. », p. 183).

831 Psaumes, 139, v.7-9 (« Wither shall | go from thy spirit ? or whither shall | flee from thy presence ? ; If | ascend
up into heaven, thou art there : if | make my bed in hell, behold, thou art there. » ; « If | take the wings of the
morning, and dwell in the uttermost parts of the sea » p. 612, « Ou irai-je pour me dérober & votre Esprit ; et ol
m’enfuirai-je de devant votre face ? Si je monte dans le ciel, vous y étes ; si je descends dans I’enfer, vous y étes
encore. Si je prends des ailes des le matin, et si je vais demeurer dans les extrémités de la mer. », p. 750) ; Rois, I,
8, v.27 (« But will God indeed dwell on the earth ? behold, the heaven and heaven of heavens cannot contain thee ;
how much less this house that | have builded ? », p. 362, « Est-ce que vraiment Dieu pourrait habiter sur la terre ?
Les cieux eux-mémes et les cieux des cieux ne peuvent te contenir ! Combien moins cette Maison que j’ai batie ! »,
p. 522) ; Job, 22, v.12-14 (« Is not God in the height of heaven ? and behold the height of the stars, how high they
are ! And thou sayest, How doth God know ? can he judge through the dark cloud ? Thick clouds are a covering
to him, that he seeth not ; and he walketh in the circuit of heaven. », p. 534, « Ne considérez-vous point que Dieu
est plus élevé que le ciel ? qu’il est beaucoup au-dessus des astres ? Et vous dites : Que peut connaitre Dieu ? Il
juge des choses comme au travers d’un voile. Il est environné d’un nuage ; il ne considére point ce qui se passe
parmi nous, et il se proméne dans le ciel d’un pole a ’autre. », p. 636) ; Jérémie, 23, v.23-24 (« Am | a God at
hand, saith the LORD, and not a God afar off ? Can any hide himself in secret places that | shall not see him ?
saith the LORD. Do not I fill heaven and earth ? saith the LORD. », p. 727, « Ne suis-je Dieu que de prés, dit le
Seigneur, ne le suis-je pas aussi de loin ? Celui qui se cache se dérobe-t-il & moi, et ne le vois-je point ? dit le
Seigneur. N’est-ce pas moi qui remplis le ciel et la terre ? dit le Seigneur. », p.983).

832 1bid., p. 177, traduction modifiée.

281



a. Usage et limites du discours allégorigue sur Dieu

[Dieu] est tout semblable a lui-méme, tout wil, tout oreille, tout cerveau, tout
bras, tout pouvoir de percevoir, de comprendre et d’agir d’une facon
nullement humaine, encore moins corporelle, et entierement inconnue. Car
de méme qu’'un aveugle n’a pas d’idée des couleurs, ainsi nous n’avons point
d’idées de la maniére dont I’Etre supréme sent et connait toutes choses.5® 1l
n’a point de corps ni de forme corporelle, ainsi il ne peut étre ni vu, ni touche,

ni entendu, et on ne doit I'adorer sous aucune forme sensible.%*

Soucieux d’éviter une nouvelle accusation d’anthropomorphisme, Newton use du discours
allégorique tout en le désamorcant immédiatement : il n’est plus question de laisser son lectorat
croire qu’il octroierait un corps et des facultés humaines a Dieu. Dieu n’est ni I’espace ni un
corps, et n’est pas non plus un &me qui aurait le monde pour corps. Cela confirme notre lecture
nuancée de I’analogie du sensorium Dei : toute image n’est qu’une image, toute comparaison

n’est qu’une comparaison :

On dit allégoriquement que Dieu voit, entend, parle, qu’il se réjouit, qu’il est
en colere, qu’il aime, qu’il hait, qu’il délire, qu’il construit, qu’il bdtit, qu’il
fabrique, qu’il accepte, qu’il donne, parce que tout ce qu’on dit de Dieu est
pris de quelque comparaison avec les choses humaines; mais ces
comparaisons, quoi qu’elles soient tres-imparfaites, en donnent cependant

quelque faible idée.®*®

Cette insistance tout au long du Scholie Général sur les limites de notre langage et de notre
connaissance redouble la prudence de Newton. C’est la raison pour laquelle, bien que ce Scholie
soit important en tant qu’il est I’un de seuls textes métaphysiques et théologiques publiés et tres
connus de son vivant, nous ne considérons pas qu’il est fondamental pour cerner les théses de
philosophie premiére de Newton. I a été, au méme titre que les Questions 28 et 31 de 1’Optique

une porte d’entrée pour les lecteurs qui lui furent contemporains. Les plus attentifs I’ont accusé

633 Dans « The Theology of Isaac Newton’s Principia Mathematica : A Preliminary Survey », (Op.cit.), Stephen
Snobelen relie cette métaphore de I’aveugle avec un passage du manuscrit Yahuda Ms 9.2, £.139r : « For the new
Jerusalem doth not only signify a local city on Earth, but also comprehends mystically the whole assembly of
Christ and his Angels with the Saints raised from the dead and reigning with him in heaven. If you ask where this
heavenly city is, | answer, | do not know. It becomes not a blind Man to talk of colours. Further then I am informed
by the prophecies | know nothing. ».

834 EDC, tome I, pp. 177-178.

835 EDC, tome Il, p. 178.

282



ou glorifié comme I’expression d’une hérésie ; les autres y ont a tout le moins découvert que
Newton souscrivait a la théologie naturelle. Mais nous voyons que la brieveté des énoncés et
de leurs arguments fait pale figure face aux développements du « De Gravitatione » et a la
richesse de « Tempus et Locus ». Le Scholie Général est en verité le résultat, exprimeé sous une
forme tres bréve, d’une vie de recherche et de travaux, et nous n’y lisons rien de nouveau au
sujet de la notion d’espace et de la relation entre Dieu et I’espace. Les Questions 28 et 31 sont
plus stimulantes parce qu’elles sont, au méme titre que les textes précédents, des tentatives de

les penser. Le Scholie Général est une derniere tentative de les dire.

b. L’incognoscibilité de toute substance

Cette tentative pour dire autrement les conclusions auxquelles il a abouti conduit
Newton a affirmer une idée que nous pouvions déja inférer par nous-mémes mais qui est enfin

explicitement donnée : nulle substance n’est connaissable, a fortiori la substance divine.

Nous avons des idées de [d]es attributs [de Dieu], mais nous n’en avons
aucune de sa substance. Nous voyons les figures et les couleurs des corps,
nous entendons leurs sons, nous touchons leurs superficies extérieures, nous
sentons leurs odeurs, nous godtons leurs saveurs : mais quant aux substances
intimes®3®, nous ne les connaissons par aucun sens, ni par aucune réflexion ;
et nous avons encore beaucoup moins d’idée de la substance de Dieu. Nous
le connaissons seulement par ses propriétés et ses attributs, par la structure
tres sage et trés excellente des choix, et par leurs causes finales ; nous
[’admirons a cause de ses perfections ; nous le révérons et nous [’adorons a
cause de son empire, nous [’adorons comme soumis, car un Dieu sans

providence, sans empire et sans causes finales, n’est autre chose que le destin

et la nature ; [...]%%

L’idée selon laquelle Dieu serait hors de portée de I’entendement fini et autocentré de sa
créature étonne peu tant elle est partagée. Mais ce qui surprend davantage, c’est 1’idée plus
générale que toute « substance intime » serait incognoscible. Dans le « De Gravitatione », texte
dans lequel il est le plus question de la notion de substance, Newton ne disait pas que nous ne
pouvions pas connaitre les substances. Comme son propos était en veérité dirigé vers un autre

but, cela ne permet pas de conclure qu’il ne le pensait pas déja. Il s’agissait alors de distinguer

636 « intimas substantias »
837 EDC, tome Il, p. 178.

283



substance et accident pour refuser ces deux statuts ontologiques a 1’espace. A cette occasion,
Newton s’arrétait rapidement sur 1’idée de substance pour donner deux caractéristiques
essentielles aux substances et ne valant pas pour ’espace : la perséité et I’activité. Dans la
mesure ou Dieu était donné comme la substance par excellence, sinon I’unique, et dans la
mesure aussi ou Newton insistait sur son infinité, il est possible qu’il ait déja pensé a I’époque
que la substance divine était fondamentalement — ou intimement — incognoscible. Rien ne
permet non plus de penser qu’il ne posait pas déja toute substance, quelle qu’elle fiit, comme

incognoscible.

Cette opacité des substances « intimes », ¢’est-a-dire dénudées de toutes leurs propriétés
accidentelles, est totale : non seulement les substances sont inaccessibles par les sens mais
¢galement par ’intellect. Il semble que nous retrouvions ici I’ambiguité du rapport entre les
entités physiques et les entités mathématiques. Nous I’avons justement rencontrée au sujet de
I’espace et ce dés le « De Gravitatione » : tout en étant un quelque chose mesurable et dans
lequel les corps matériels existent et se déplacent, I’espace est une étendue immatérielle
composée d’une infinit¢ d’atomes mathématiques et de figures mathématiques qu’il est
impossible de diviser et de séparer autrement que par 1’esprit. Dans le Scholie Général, apres
avoir proposé une synthése de sa réfutation de la physique cartésienne, Newton se positionne,
peut-étre plus discréetement, contre la conception cartésienne de la substance étendue. En effet
il place les figures et les superficies des corps sur le méme plan des propriétés que leurs
couleurs, leurs sonorités, leurs odeurs et leurs saveurs. Figures et superficies, considérées par
Descartes comme des propriétés essentielles des substances corporelles, saisissables ainsi par
I’entendement, ne permettent pas plus, pour Newton, de connaitre ce que sont les corps que les

propriétés que d’aucuns appelleraient « secondes ».

Véronique Le Ru réinscrit cette ambiguité dans son contexte historique, rappelant que
le XVIII® siécle se montre sceptique dans son ensemble quant a la possibilité de connaitre
I’essence des corps. ¥ Elle enracine ce scepticisme grandissant dans les « circonvolutions et

ambiguités » de Newton lorsqu’il est question de la matiére dans les Principes mathématiques

638 |e Ru, Véronique. « La conception sceptique de la matiere au temps de Cirey », in Cirey dans la vie
intellectuelle, La réception de Newton en France, 2001, pp. 148-158. Elle précise page 158 que « les différences
subtiles mais toujours ambigués que Newton maintenait entre les forces physiques et les forces mathématiques,
entre les propriétés essentielles et les propriétés non essentielles de la matiére, entre les qualités de tous les corps
en général et la propriété universellement établie de la gravité, n’ont pas été retenues par les lecteurs de Newton
du milieu du dix-huitiéme siécle. lls ont retenu des refontes newtoniennes des concepts de corps et de matiere que
la question de I’essence méme de la maticre est indécidable et qu’il faut s’en tenir aux propriétés de la matiere
dont on a besoin pour faire de la physique ».

284



de la philosophie naturelle. La premiére définition ouvre I’ouvrage, non pas sur une définition
de ce que serait la chose qu’est la matiére, mais sur ce qu’est la quantité de matiere et sur la
facon dont on peut la mesurer.®3® Véronique Le Ru y voit, au-dela d’un abandon de la réflexion
ontologique sur la matiere, une perte d’intérét de la part de Newton pour la notion de substance.
Elle lit ainsi ce passage ambigu comme la synthése entre un phénomeénisme et une appétence,
qui le contrebalance, pour la théologie naturelle. ®4° Bien qu’il soit en effet indéniable qu’il y
ait une forme d’ambivalence autour des questions ontologiques, en particulier autour des
notions de matiére et de force, et bien qu’il soit évident qu’en s’écartant d’elles les Principes
mathématiques de la philosophie naturelle ont exercé une influence importante sur la
population savante de 1’Europe des Lumiéres, nous ne partageons pas 1’opinion de Véronique
Le Ru. La notion de substance et son pendant qu’est 1’accident permettent de moins en moins
de dire des statuts ontologiques autres. Nous avons vu que cette recherche de nouvelles
catégories ontologiques se manifestait par exemple dans I’ceuvre de Gassendi ; de méme la
retrouvons-nous chez Spinoza, qui retravaille en profondeur le sens du vocabulaire scolastique.
Newton quant a lui n’a jamais abandonné la notion de substance, et ce méme si nous ne trouvons
que peu de réflexions écrites a ce sujet.5! S’il refuse le statut de substance a I’espace dans le
« De Gravitatione », il considére toutefois que 1’espace est plus proche de la substance que de
I’attribut. Certes, il délaisse la question de la nature de la matiére pour s’intéresser a la manicre
dont nous pouvons calculer sa quantité et son mouvement, mais de 1a a conclure qu’il serait
tenté par une posture phénoméniste, il y a un pas que nous ne franchirons pas. Le fait est que,
bien qu’il refuse de se prononcer sur la substance corporelle, il continue de maintenir I’existence
des substances — dont celle de Dieu. A notre avis, la disparition de la question de la nature de
matiere dans les Principes mathématiques de la philosophie naturelle témoigne d’un
déplacement de I’attention de Newton depuis la matiére jusqu’aux forces qui peuplent

davantage 1’univers. S’il ne dit pas que ces forces sont des réalités autres que celles qui nous

839 « L’air devenant d’une densité double est quadruple en quantité, lorsque ’espace est double, et sextuple si
I’espace est triple. On en peut dire autant de la neige et de la poudre condensées par la liquéfaction ou la
compression, aussi bien que dans tous les corps condensés par quelque cause que ce puisse étre. Je ne fais point
attention ici au milieu qui passe librement entre les parties des corps, supposé qu’un tel milieu existe. Je désigne
la quantité de matiere par les mots de corps ou de masse. Cette quantité se connait par le poids des corps : car j’ai
trouvé par des expériences trés exactes sur les pendules, que les poids des corps sont proportionnels a leur masse ;
je rapporterai ces expériences dans la suite. », EDC, tome I, p. 2.

640 « Sans aller jusqu’a nier explicitement, comme le fait Berkeley, ’existence de la matiére ou de la substance
corporelle, il reprend a son compte la critique épistémologique que fait Locke de la notion de substance. L’idée de
substance n’est qu’une idée générale qui n’a aucune pertinence dans le discours scientifique. La position que
Newton exprime dans cette phrase est celle d’un phénoménisme. », Ibid., p. 153.

841 Souvenons-nous que c’est I’une des raisons qui expliquent qu’on ne puisse pas parler au sujet de son ceuvre
d’un systeme métaphysique.

285



apparaissent par le truchement des mouvements des corps, il les relie intimement a une cause
premiere qui, elle, est métaphysique et perdure en deca des phénomeénes. Autrement dit,
I’impossibilité de connaitre la substance corporelle, que ce soit par les sens ou par la pensee,
renvoie en vérité a I’impossibilité de connaitre toute substance, qu’elle soit ou non pourvue de
propriétés géométriques et tangibles. Mais cela ne conduit pas a inférer que le réel n’aurait pas

de soubassement ontologique pour Newton.

c. Dieu, objet de la philosophie naturelle

La derniere grande idée qui se détache de la derniere partie du Scholie Général et qui
intéresse notre étude concerne le rapport, dont nous avons parlé plus t6t, entre la théologie et la
philosophie naturelle. Apres avoir refusé la thése de I’existence d’une nécessité métaphysique
aveugle®? et avoir rappelé la nécessaire existence d’une divinité intelligente, Newton conclut

que Dieu est, sinon 1’objet principal, du moins [’un des objets de la philosophie naturelle :

Et haec de deo, de quo utique ex phaenomenis disserere, ad philosophiam

naturalem pertinet.

Pour un philosophe de 1’époque, en particulier un philosophe qui vécut et travailla pour la plus
grande partie au XVII° siécle, ce n’est guére surprenant, et cela 1’est encore moins lorsque nous
prenons connaissance de la quasi identité que Newton établit entre la connaissance de la nature
et la prétrise.®* Il est toutefois intéressant de voir qu’il explicite enfin ce lien dans le dernier
texte publié de son vivant. Ainsi pourrions-nous y lire, en transparence, le désir d’un vieil

homme de léguer ce qui fut 1’un des moteurs, sinon le seul, de son existence.®** La volonté de

642 « Une nécessité métaphysique aveugle (caeca necessitate metaphysica), qui est toujours et partout la méme, ne
peut produire aucune diversité (variatio), la diversité (diversitas), qui régne en tout, quant au temps et aux lieux,
ne peut venir que de la volonté et de la sagesse d’un Etre qui existe nécessairement. », EDC, tome II, p. 178,
traduction modifiée.

843 Nous ne partageons donc pas I’opinion de Jean Seidengart lorsqu’il considére que Newton a commencé par
s’intéresser au monde avant de s’intéresser & Dieu. Seidengart, Jean. L 'Univers infini dans le monde des Lumiéres,
Op.cit., pp. 51-52.

844 11 serait dommage de ne pas rappeler que ce legs s’accompagne de la volonté que continue & étre explorée
I"¢lectricité. « Ce serait ici le lieu d’ajouter quelque chose sur cette espéce d’esprit trés subtil qui péneétre a travers
tous les corps solides, et qui est caché dans leur substance ; c’est par la force, et ’action de cet esprit que les
particules des corps s’attirent mutuellement aux plus petites distances, et qu’elles cohérent lorsqu’elles sont
contigués ; c’est par lui que les corps électriques agissent a de plus grandes distances, tant pour attirer que pour
repousser les corpuscules voisins : et ¢’est encore par le moyen de cet esprit que la lumiére émane, se réfléchit,
s’infléchit, se réfracte, et échauffe les corps ; toutes les tentations sont excitées, et les membres des animaux sont
mus, quand leur volonté I’ordonne, par les vibrations de cette substance spiritueuse qui se propage des organes
extérieurs des sens, par les filets solides des nerfs, jusqu’au cerveau, et ensuite du cerveau dans les muscles. Mais
ces choses ne peuvent s’expliquer en peu de mots ; et on n’a pas fait encore un nombre suffisant d’expériences
pour pouvoir déterminer exactement les lois selon lesquelles cet esprit élastique et électrique opere. », EDC, tome
I, pp. 179-180, traduction modifiée.

286



remonter a Dieu comme cause premiere a peut-étre trouvé dans 1’analyse newtonienne du

phénomeéne de la gravitation universelle sont expression la plus poussée :

J'ai expliqué jusqu’ici les phénomeénes célestes et ceux de la mer par la force
de la gravitation, mais je n’ai assigné nulle part la cause de cette gravitation.
Cette force vient de quelque cause qui pénetre jusqu’au centre du Soleil et
des planetes, sans rien perdre de son activité ; elle n’agit point selon la
grandeur des superficies, (comme les causes mécaniques) mais selon la
quantité de la matiére ; et son action s’étend de toutes parts a des distances

immenses, en décroissant toujours dans la raison doublée des distances.54°

L’universalité de la force gravitationnelle n’est pas simplement due a I’éclatement et a
I’homogénéisation du cosmos d’autrefois ; elle est aussi et peut-étre d’abord la conséquence
logique de I’omniprésence substantielle d’une divinité unique. Ce Dieu, objet et raison d’étre
de la philosophie newtonienne, est la cause premiere de tous les phénomeénes et en premier lieu
de la gravitation. S’il est difficile de bien comprendre comment Newton congoit le rapport entre
les deux catégories de causes que sont Dieu d’une part, et les forces actives d’autre part, il est
en tous cas certain qu’il refuse de déléguer le pouvoir de Dieu a une autre entité et qu’il
n’envisage pas méme la stratégie occasionnaliste. Steffen Ducheyne met en valeur un passage
du manuscrit Add.9597/2/11 :

He who investigates the laws and effects of electric forces with the same
success and certainty will greatly promote philosophy [i.e., natural
philosophy], even if perhaps he does not know the cause of these forces. First,
the phenomena should be observed, then their proximate causes — and
afterward the causes of the causes — should be investigated, and finally it will
be possible to come down from the causes of the causes (established by
phenomena) to their effects, by arguing a priori. Natural philosophy should
be founded not on metaphysical opinions, but on its own principles and

[end].54

845 EDC, tome I, pp. 178-179.

846 Ducheyne, Steffen. « The General Scholium: some notes on Newton’s published and unpublished
endeavours », Lias : Sources and Documents Relating to the Early Modern History of Ideas, volume 33, n°3, 2006,
p. 240 et p. 259 (Annexe Al). Les folios 1r-1v et 3r-3v peuvent étre consultés sur
https://cudl.lib.cam.ac.uk/view/MS-ADD-09597-00002-00011/7.

287


https://cudl.lib.cam.ac.uk/view/MS-ADD-09597-00002-00011/7

Dans cet extrait, écrit au début des années 1710, Newton semble contredire 1’inclusion de Dieu
parmi les objets étudiés par la philosophie naturelle. Mais ce serait faire fi de son effort pour
promouvoir une physico-théologie fondée sur 1’observation des phénoménes naturels. Il s’agit
donc de comprendre ce refus de faire reposer la philosophie naturelle sur des principes
métaphysiques, non comme une sorte de manifeste positiviste avant 1’heure, mais comme une
prise de position contre une physique qui serait toute enticre fondée sur la métaphysique. C’est
’occasion pour lui de souscrire & une distinction, somme toute trés classique, entre des causes
plus ou moins prochaines. Nous pouvons croiser ce texte avec ceux que nous avons déja vus et
qui établissent la nécessité de croiser la démarche mécaniste et la demarche finaliste ; ainsi
pouvons-nous en inférer que le passage d’un régime de causalité a un autre s’effectue par une
sorte de conversion réguliere du regard. En étudiant les corps terrestres et célestes qui se
présentent a son regard ou a sa lunette astronomique, le philosophe naturel s’inscrit
spontanément dans une recherche des causes prochaines — les forces — qui les produisent et les
agitent. En remontant la chaine causale, il quitte le champ de la physique pour celui de la
métaphysique et pose 1’existence nécessaire d’une divinité unique et puissante. Cela nourrit,

comme par ricochet, son regard de physicien.54

5. Du spatium incréé a ’espace constitué

Nous avons taché d’insister sur ce point : le Scholie Général, au sujet de la notion d’espace

et de son rapport a Dieu, ne peut pas étre pris comme un tout indépendant, qui vaudrait par lui-

847 Dans une certaine mesure, on peut repérer I’influence de la conception newtonienne de la causalité dans la
distinction que propose Emilie du Chatelet au 8180 des Institutions de physique entre les qualités mécaniques
(grandeur, figure, mouvement et situation des parties) et les qualités physiques (« toutes les qualités dont on n’a
point encore trouvé la raison méchanique, comme le ressort, 1’électricité, etc. Car tous ces phénomeénes ont une
raison méchanique éloignée. »), Institutions de physique, 2" édition, Prault, Paris, 1740, réimprimée dans
Christian Wolff, Gesammelte Werke, volume 28, Georg Olms Verlag, Hildesheim, 1988, pp. 201-203. Ce
rapprochement ne se comprend que dans une certaine mesure puisque pour Emilie du Chételet, si les corpuscules
primitifs (ou étres simples) ne peuvent pas étre pergus par nos sens, ce n’est pas parce qu’ils seraient trop petits
mais parce qu’ils sont de nature mathématique. C’est pourquoi il faut lire le §181 pour mieux comprendre le
précédent : « Les principes physiques suffisent souvent pour 1’explication d’un phénomeéne, quoique leur cause
méchanique ne soit pas connue : ainsi, par exemple, 1’élasticité de I’air explique trés bien ’ascension de I’eau dans
les pompes, quoique 1’on n’ait pas encore découvert le principe méchanique de cette élastique, & quand méme on
connaitrait ce principe, on ne s’en servirait pas pour faire voir comme 1’eau monte dans une pompe, car il suffit
pour I’expliquer que ’on soit assuré par ’expérience que Iair est élastique, ainsi que la cause méchanique de
I”¢lasticité est une nouvelle question, qui n’est pas nécessaire pour expliquer I’effet des pompes, & dans laquelle
par conséquent on ne doit pas entrer alors. », p. 203. Néanmoins, bien que les premiers principes soient
imperceptibles, il faut les rechercher : «[...] notre état dans ce Monde est tel, que les raisons prochaines nous
suffisent, & que nous n’avons presque jamais besoin de recourir aux raisons premiéres ; mais Ces raisons
prochaines sont encore assez compliquées pour exercer la sagacité de notre esprit, & pour satisfaire le désir que
nous avons de connaitre, quand nous saurons le régler. », 8182, p. 205. La réception des Principes mathématiques
de la philosophie naturelle au XVII1¢ siécle recoupe plus largement des questionnements nouveaux autour de la
causalité. Frangois De Gandt parle a ce sujet d’une « crise de la causalité » qui affecte et est portée autour par des
physiciens que par de stricts théologiens. Sur ce point, voir son article « Qu’est-ce qu’étre newtonien en 1740 ? »,
Op.cit., p. 135.

288



méme. C’est I’'un des derniers écrits de Newton, modifi¢ jusqu’a I’année précédant celle de sa
mort, et c’est 'un des rares textes traitant de sujets métaphysiques et théologiques qu’il publia
de son vivant. Non seulement il I’inséra a la fin d’une ceuvre de philosophie naturelle, mais plus
encore a la fin de I’ceuvre qui, comme il s’en rendit compte des la publication de 1687, le
consacra au niveau européen comme 1’un des génies de son temps. Il était donc prévisible que
le Scholie Général fit parler de lui et attirat I’attention de celles et ceux qui, lassés des systémes
métaphysiques, désiraient qu’on prit enfin en compte les derniéres avancées de la philosophie
expérimentale au sein de la philosophie naturelle. Si le Scholie Général n’étonna pas a 1I’époque
puisque parler de la nature revenait nécessairement a parler d’une divinité créatrice de cette
nature, il conforta en Angleterre et intronisa de nouveau en France la démarche physico-
théologique. Toutefois, Newton devait faire preuve de prudence : non seulement il avait sans
doute été échaude par la réaction de Leibniz a sa tentative de dire, dans les Questions de
1I’Optique, la relation de Dieu au monde et a I’espace, mais il se heurtait en plus a la difficulté
d’exprimer a demi-mots sa conception hérétique de la divinité chrétienne. Le Scholie Général
est donc un texte tardif, bref et prudent, dont la structure argumentative est trés serrée et toute
entiere faite pour désamorcer les objections d’athéisme. Ce n’est pas le style du manuscrit
« Tempus et Locus » qui, bien que court, est plus délié, plus explicite et plus ouvert. Ce que
Newton écrit dans le Scholie Général poursuit certes le geste conceptuel du Scholie des
Définitions, mais ne se comprend plus profondément qu’une fois qu’il est réinscrit dans la
lignée des brouillons, des tentatives, des palimpsestes d’une pensée foisonnante qui chercha
sans cesse a se structurer et a se délimiter elle-méme. Gageons que le Scholie Général ne fut
pas ais¢€ a écrire, qu’il requit de la part de son auteur 1’effort de trier entre ce qui était dicible et

ce qui ne 1’était pas.

L’espace absolu du Scholie des Définitions ne se comprend que relativement a I’espace
relatif. Cette distinction est une articulation, comme lorsque Newton distinguait 1’espace et le
lieu dans le « De Gravitatione » et au tout début de « Tempus et Locus ». L’espace absolu
articulé a 1’espace relatif et le temps absolu articulé au temps relatif constituent le socle
axiomatique de la philosophie naturelle de Newton. Pour comprendre les lieux, les durées et les
mouvements des corps de I’'univers-machine, il faut regarder la toile de fond ou le cadre en bois
dans lequel les rouages métalliques s’imbriquent. Derriére les phénoménes et les variations, il
y a de I’'immutabilité : ce ne sont pas des formes archétypales ou des conditions a priori de
notre perception. Ce ne sont pas non plus a proprement parler des substances, des petits dieux,

des diffractions ou des attributs immatériels d’une divinité unique. Si a la fin du Scholie

289



Général, Newton parle des substances incognoscibles au pluriel, rien ne permet d’inférer qu’il
considére désormais 1’espace, auquel il refusait pourtant ce statut dans le « De Gravitatione »,
comme une substance. Pourtant, espace et temps absolus sont bien quelque chose de stable et

d’unificateur.

Cet espace que Newton présente dans le Scholie Général comme « constitué » par Dieu est
donc I’espace absolu du Scholie des Définitions et 1I’espace universel de « Tempus et Locus ».
Ce n’est toutefois pas la question du statut ontologique ou de la fonction de I’espace que Newton
pose dans le Scholie Général. Méme s’il commence par reprendre des arguments démontrant la
vacuité de la physique tourbillonnaire de Descartes, le Scholie Général est d’abord un texte
théologique et comprenant surtout des références religieuses consensuelles pour lacommunauté
européenne de son temps. Certes, Newton y affirme trés clairement 1’omniprésence
substantielle de Dieu mais il ne s’attarde pas sur ce mode de présence et sur ce qu’il pourrait
signifier. La clarté de 1’énoncé, nous I’avons vu, est apparente, et sa bricveté empéche
d’appréhender la profondeur de ce qu’il recouvre. En outre, tout est fait pour qu’il passe au
second plan, derriére I’idée que Dieu est un seigneur sans commune mesure avec les princes
mortels. En mettant ’accent sur son omnipotence absolue, et donc sur sa transcendance, il ne
semble pas exagéré de penser que Newton cherche ainsi & se préserver de toutes nouvelles

querelles.

Au sujet de I’espace proprement dit, le Scholie Général ne retient que 'une des
caractéristiques que Newton lui donnait dans ses textes antérieurs : I’indivisibilité objective.
Cela se congoit aisément pour au moins deux raisons. Premiérement, faire de 1’espace une chose
indivisible revient a confirmer la séparation de 1’étendue vis-a-vis de la corporéité que défendait
déja dans les années 1660 le « De Gravitatione ». Les Principes mathématiques de la
philosophie naturelle, en instituant une physique nouvelle fondée sur des présupposes différents
de ceux de la physique cartésienne, ne peuvent que reprendre a nouveaux frais ce rejet de la res
extensa. Deuxiemement, cette indivisibilité se comprend bien-stir en vertu de la défense d’une
divinité radicalement une et immatérielle : autrement dit, il s’agit d’un cercle vertueux ou
I’indivisibilité de I’espace et I’indivisibilit¢ de Dieu se justifient et s’impliquent I’une, 1’autre.
C’est intéressant de retrouver cela dans le Scholie Général parce que cela nous permet de dire
que I’indivisibilit¢ fondamentale de 1’espace est I’une des constantes de la conceptualisation

newtonienne de 1’espace.

Ce texte fait également signe vers, non pas une caractéristique, mais une question ancienne :
celle du mode de production de 1’espace (et du temps). Elle s’est posée des le début de notre

290



étude et dés le « De Gravitatione ». Nous y reviendrons bientot mais c’est bien-str 1’un des
problémes les plus délicats qui naissent de 1’effort que fait Newton pour tenir ensemble la
nécessité d’un espace ou Dieu puisse étre directement présent et la nécessité d’un Dieu
transcendant, créateur et premier par rapport a tous les autres étres. Le Scholie Général
manifeste donc, bien qu’il ne la résolve peut-Etre pas aux yeux de son auteur, I’importance de
cette question, qui semblait avoir éte mise de coté dans « Tempus et Locus » et dans les
Questions de 1’Optique. Elle revient certes sous la plume de Clarke lorsque, dans son échange
avec Leibniz, il présente 1’existence de I’espace comme consécutive a celle de Dieu. 11 semble
alors s’agir d’une forme d’émanatisme qui ne dirait pas son nom et que Newton avait d’ailleurs
abandonné depuis le « De Gravitatione ». Cependant rien ne montrait clairement que la
question €tait toujours au cceur de ses préoccupations. Le Scholie Général révele qu’il se la pose
encore a la toute fin de sa vie et qu’il cherche, sinon a penser, du moins a dire ce qu’est cette
sorte de causalité particuliere. L’angle adopté est cette fois moins ouvertement métaphysique
et plus politique. Dans la mesure ou Dieu est le seigneur supréme, il constitue I’espace et le
temps a la maniére, avons-nous proposé, d’un roi qui légifére. Nous y voyons 1’adoption d’une
autre analogie, moins voyante que celle du sensorium Dei parce que plus classique dans la
métaphysique de I’Age classique®® : I’espace et le temps sont a Dieu ce que les lois d’un

royaume sont a un seigneur mortel.

Ces tatonnements sont certes ceux d’une pensée qui cherche a sortir des cadres conceptuels
et des relations logiques dans lesquels elle se construit, mais aussi ceux d’une langue qui se tord
et s’assouplit. Ils donnent a voir, sur le temps d’une vie, le mouvement de 1’esprit. L effort de
refonte conceptuelle se comprend alors a I’intérieur de deux cadres superposés : celui des
représentations diffuses et des habitudes de langage d’une époque et d’un lieu et celui, plus
précis, des structures intellectuelles et discursives dans lesquelles une personne singuliere
élabore sa propre pensée. Nous ne disons pas que Newton a été en avance sur son temps. Il
nourrit certes I’imaginaire du pionnier ou du génie scientifique par son travail acharné, par
I’'union qu’il entérina entre la physique observationnelle et la mathématique et par son
aspiration a universaliser les lois de la nature. Mais au-dela du fait que c’est une image poétique
ou une illusion rétrospective que de dire d’une personne qu’elle est en avance sur son temps,
c’est aussi courir le risque d’expliquer tout ce qui, chez cette personne, ne correspond pas a
notre image fantasmée comme des restes, des traces ou des déchets d’une époque passée.

Newton, nous I’avons dit, n’est pas un Janus Bifrons qui, un peu a la maniere du démiurge

648 Grumelier Alix, Les Analogies dans la métaphysique de Descartes, Op.cit., pp. 294-409.
291



platonicien, aurait gardé les yeux tournés vers 1’avenir en plongeant ses mains dans une matiere
dégradante. Il faisait tout simplement partie de cet age classique dont la grande rigueur
intellectuelle n’excluait nullement les circonvolutions de I’imagination et du désir de

connaissance.

292



Chapitre 6

Le déploiement de I’espace

« Ou, d’ou, au fond, révons-nous ? »

Georges Didi-Huberman, L’Homme qui marchait dans la couleur.

Le concept d’espace absolu tel qu’il est théorisé par Newton et tel qu’il est défendu par
Clarke dans sa querelle avec Leibniz est repris par les physiciens du XVI11I siécle.®*° 11 perd
toutefois toute valeur scientifique au moment ou Alfred Einstein, développant la notion de
champ de Michael Faraday, propose la théorie de la relativité générale. Non seulement 1’espace
absolu n’est plus nécessaire a la théorie, mais il est également rendu caduc par 1’existence et
par la situation, désormais prises en compte, de 1’observateur. Pour voir un tel espace, il faudrait
en étre a distance et étre, comme I’écrit Merleau-Ponty, un kosmos theoros.®>° L’espace absolu
ne peut étre que celui d’un dieu — et la science se passe désormais de toute divinité.
Parallelement a cela, elle a tranché certaines discussions philosophiques qui avaient cours
depuis des siecles : il en va ainsi de I’indéfinité de 1'univers physique qui, selon les variantes
du modéele du Big Bang, se déploie a partir d’un condensé primitif de matiére. Il en va également

ainsi de la question de la dimensionnalité de 1’espace géométrique : c’est désormais le systéme

649 Tels que ceux de Leonhard Euler dans Theoria motus corporum solidorum seu rigidorum et dans Mechanica
sive motus scientia analytice exposita. Sur ’articulation entre la position leibnizienne et la position newtonienne
proposée par Emilie du Chételet : Rey, Anne-Lise. « Le leibnizo-newtonianisme : la construction d’une
philosophie naturelle complexe dans la premiére moitié du 18e siécle. La méthode d’Emilie du Chatelet entre
hypotheses et expériences », Dix-huitieme siécle, n°45, 2013, pp. 115-129.

850 Merleau-Ponty, Maurice. La Nature. Notes du College de France, texte établi et annoté par Dominique Séglard,
Seuil, collection Traces écrites, Paris, 1994 : « Poser la question de la nature en soi de ’espace, ¢’est admettre un
kosmos theoros. La question ne se pose pas pour des étres vivants car elle n’a pas de sens : 1’espace fait partie de
leur situation, or un espace de situation n’est pas en soi. L’artifice de Reichenbach est trompeur, dans la mesure
ou il figure par trois dimensions un espace qui n’en a que deux. Dans la mesure ou son analogie est transcrite dans
un langage euclidien, elle risque, pour cette raison méme, de nous tromper. Apres de telles analogies, nous nous
imaginons que I’espace non euclidien est présent dans le sens d’un étre vivant, que ’on peut voir en deux
dimensions comme nous voyons en trois dimensions. En pensant ainsi, nous nous habituerons a considérer I’espace
non euclidien comme étant intuitif. Or dire que I’espace n’est pas euclidien, ce n’est pas dire que 1’espace est non
euclidien, riemannien par exemple. L’espace n’est pas quelque chose. Les différentes géométries sont des
métriques, et les métriques ne sont ni vraies ni fausses et, par conséquent, les résultats de ces différentes métriques
ne sont pas des alternatives. », p. 141.

293



axiomatique choisi qui détermine le nombre de dimensions de I’espace considéré, ainsi que leur
nature nécessaire ou aléatoire. Max Jammer®! rappelle que c’est d’abord le travail de Johann
Carl Friedrich Gauss en géodésie qui a mené Bernhard Riemann a s’intéresser a la structure de
I’espace géométrique et a rendre représentable un espace courbe : une nouvelle approche
mathématique voit alors le jour. Cette relativisation de la dimensionnalité de 1’espace et,
consécutivement, le rejet de la seule conception tridimensionnelle ont conduit a se demander si
au moins deux modeles difféomorphes pouvaient renvoyer a un seul et méme objet physique.
C’est dans ce contexte que 1’effort pour penser la nature d’un espace a la fois géométrique et
physique a éeté critiquée par certains physiciens. Au rang de ceux-ci, Poincare affirma que
I’important serait au contraire de s’intéresser seulement a la mesure des objets physiques
puisque les axiomes géométriques sont d’une nature purement conventionnelle.%®? Du coté
strictement scientifique, I’espace perd donc de 1’épaisseur ontologique : il n’est plus considéré
comme un objet a part entiere qui existerait en lui-méme. Du cbté de la philosophie, sa
définition comme idéalité transcendantale et comme condition a priori de la perception par
Kant a contribu¢ dans un méme mouvement a le déraciner d’une réalité objective et a I’indexer

a I’esprit du sujet humain sentant et connaissant.

Pourtant nous ne cessons pas de nous référer, via le langage courant, a un « espace » qui
existerait en tant que tel. Pour celle ou celui a qui nous demandons ce qu’il entend quand il
utilise ce mot, il s’agit tantot de 1’espace pris comme synonyme de 1’univers physique, tantot
d’une sorte d’étendue indéfinie dans laquelle notre imagination se déploie, tantét du ce dans
quoi nous nous mouvons. Cette confusion conceptuelle et son décalage d’avec les dernieres
avancées de la science ne sont pas dénués de toute valeur pour la philosophie : faisons au
contraire le choix de nous demander a quelle représentation commune et persistante ils
renvoient. Pourquoi parle-t-on encore d’un espace comme s’il s’agissait de quelque chose ?
S’agit-il seulement d’un résidu intellectuel, d’une habitude de pensée négligeable ? D’un tesson
métaphysique que le temps finira un jour par recouvrir entierement ? Prenons-le au sérieux et

posons la question : qu’est-ce qui peut expliquer la persistance de 1’idée selon laquelle il

851 Jammer, Max. Concepts d’espace, une histoire des théories de I’espace en physique, préface d’ Albert Einstein,
traduction et notes de Laurent Mayet & Ivahn Smadja, postface de Marc Lachiéve-Rey, Vrin, collection Mathesis,
Paris, 2008, pp. 164-222.

852 Sur le conventionnalisme de Poincaré et sur le rapport entre les sensations physiologiques de 1’espace et la
constitution d’un espace géométrique et préférentiellement tridimensionnel, voir : Nabonnand, Philippe. « La
Théorie de I’espace de Poincaré. Recherches sur la philosophie et le langage », in Lambertiana, Vrin, Paris, 2010,
pp. 373-391; ainsi que: Béchtold, Manuel. « Géométrie et espace chez Poincaré: aux sources du
conventionnalisme », L Enseignement philosophique, 2014, n°1, pp. 10-23 ; Brenner, Anastasios. « Géométrie et
genése de I’espace selon Poincaré », Philosophiques, n°31, 2004, pp. 115-130 ; Michel, Alain. « La réflexion de
Poincaré sur I’espace, dans ’histoire de la géométrie », Philosophiques, n°31, 2004, pp. 89-114.

294



existerait un espace substantiel ? Qu’est-ce qui nous pousse a le considérer comme quelque

chose de réel ?

La premicre réponse qui vient a I’esprit s’origine dans le corps : parce que nous sommes
des corps, et que ces corps se déplacent et rencontrent d’autres corps, alors il nous semble que
nous nous mouvons a l’intérieur de quelque chose d’immatériel, d’intangible, et dont
I’existence parait évidente. Cet espace vécu est semblable a une toile de fond qui, toute invisible
soit-elle, est révélée par ce a quoi elle permet d’apparaitre. Les couleurs font signe vers le
support qu’elles recouvrent, de la méme maniere que les mouvements des corps font signe vers
un espace toujours déja la. C’est ce que veut dire Einstein lorsqu’il propose de donner une
« origine psychologique » %3 & la notion d’espace : nous sommes accoutumés a penser I’ espace
sur le mode d’une boite qui peut étre pleine ou bien vide de corps. Einstein présente cette
fixation ou cette réification de la notion d’espace, mais également de celles de temps et
d’événement, comme les débris d’une pensée préscientifique. S’en libérer reviendrait plus
généralement a affranchir la science des habitudes de pensée qu’elle a jadis essayé, a tort, de
fonder. Néanmoins, que ces concepts aient une origine psychologique ne diminue pas 1’intérét
d’une réflexion a leur sujet. Concernant 1’espace, ce qui a présidé a ce travail et ce qui irrigue
ce dernier chapitre, c’est la décision de prendre au sérieux cette habitude de penser 1’espace
comme une boite — tres grande ou infinie — préexistant aux choses et permettant de les situer.
Pour paraphraser Canguilhem, la philosophie rouvre des questions que la science ferme parfois ;
elle réactualise des interrogations latentes, qui sommeillent chez tout un chacun. La
plasticienne, I’architecte, la danseuse, toutes ont le sentiment immédiat qu’elles travaillent dans
un espace, tout en profondeur, dont I’existence absolue parait si évidente que 1I’idée qu’il puisse
ne pas avoir de réalité ou de valeur théorique dissone. Le corps, ses gestes et ses productions
appellent I’existence de 1’espace, et c’est pourquoi le corps contraint la philosophie a continuer

de considérer le probléme du statut ontologique de 1I’espace.

1. Extensio, locus, spatium : ’espace newtonien au fil du temps

On résume souvent la position de Newton vis-a-vis de I’espace au seul concept d’espace
absolu. C’est compréhensible a plus d’un titre, a commencer par le fait que c’est 'un des
concepts fondamentaux des Principes mathématiques de la philosophie naturelle, sa grande
ceuvre et ’'un des rares textes publiés de son vivant. De plus, I’espace absolu a été ’outil du

développement des théories physiques modernes et contemporaines, soit parce qu’il a été repris,

853 Einstein, Albert. La Relativité et le probléme de I’espace, traduction de Maurice Solovine, Petite Bibliothéque
Payot, Paris, 1956, pp. 156-164.

295



soit parce qu’il a été réfuté, voire utilisé comme une figure-repoussoir. Dans tous les cas, il a
¢été un tremplin conceptuel pour la science physique en ce qu’il a permis de penser et de repenser
I’idée de force. En ce sens il a été un bon concept ; sa fécondité est la preuve de son importance
philosophique. Reconnaitre cela ne doit pas conduire a cette forme de passéisme qui consisterait
a essayer de moderniser ce qui fait partie des pages de I’histoire.®®* Le concept d’espace absolu
tel que 1I’a congu Newton n’a plus de validité pour les physiciens de notre époque. L’intérét de
cette étude était donc de permettre, d une part, de faire entendre que 1’espace absolu ne résumait
pas a lui seul la pensée newtonienne de 1’espace mais qu’il était en vérité la dernicre étape d’un
long processus intellectuel. D’autre part, il s’agissait de voir que ce processus et I’ensemble des
tentatives au travers desquelles nous avons cheminé rendent visible la force avec laquelle le
probléme de la nature de 1’espace a heurté Newton tout au long de sa vie. Ce probléme était
d’autant plus aigu a une époque ou le cosmos aristotélicien, hétérogene et fini, vivait ses
derniéres heures, et ou la res extensa cartésienne était de plus en plus malmenée par les
expériences sur le vide. Il fallait inventer un nouveau langage pour dire la nouveauté de la chose
et de son mode d’existence. Nous avons vu que Newton n’a pas été le seul a s’y consacrer :
avant lui certains s’y sont essayé, dont Patrizi ou encore Gassendi. La conception de 1’étendue
par les néoplatoniciens de Cambridge, que More a poussée jusque dans ses conséquences
derniéres, a joué un role fondamental en permettant a Newton de penser et de parler hors de et
contre la philosophie cartésienne. Ainsi a-t-il pu poursuivre un geste intellectuel qui, sinon, se
serait peut-étre arrété ou n’aurait pas eu une telle importance dans le développement de la

physique et de la cosmologie modernes.®®

En plus du fait qu’il s’oppose a la fois au lieu aristotélicien et a la res extensa cartésienne,

Newton commence donc dans le « De Gravitatione » a élaborer en creux sa propre conception

854 Simon, Gérard. Science et histoire, Gallimard, collection Bibliothéque des histoires, Paris, 2008, pp. 178-184 ;
Macherey, Pierre. « Histoire des savoirs et épistémologie », Revue d’histoire des sciences, volume 60, n°1, 2007,
pp. 217-236 : « Que les sciences soient entrainées dans le mouvement d’un devenir prenant la forme d’une
progression, et que, par ce biais, elles soient en proie a I’histoire, ou qu’elles aient une histoire, ce qui est un fait
incontournable, n’implique pas en effet qu’elles se connaissent ou se reconnaissent en tant que sciences dans leur
histoire ou a partir de leur histoire, ni que celle-ci détermine ou conditionne leur scientificité, dont les criteres,
qu’ils soient objectifs ou formels, empiriques ou rationnels, sont d’un tout autre ordre et s’établissent sur un autre
plan que celui de I’histoire, qu’il s’agisse de 1’histoire-processus ou de I’histoire-discours. Davantage encore qu’en
alternative par rapport a I’autre, historicité et scientificité sont donc décalées entre elles, d’une maniére qui suspend
leur confrontation, et rend difficilement envisageable leur réunion dans le cadre d’un commun discours, celui d’un
commun discours, celui qu’une histoire des sciences qui les ferait dialoguer a égalité, en écartant le risque de diluer
la science dans I’histoire ou celui d’absorber 1’histoire dans la science, deux formes de réductionnisme inverses
I’une de I’autre, mais qui s’averent finalement équivalentes, et également funestes puisqu’elles retirent son contenu
au projet d’une histoire, qui soit une histoire, de sciences, qui continuent a étre de vraies sciences. », p. 218.

855 |_achiéze-Rey, Marc. « Cosmologies de la fin du XX¢ siécle », Epistémologiques, volume 1, 1-2, 2000, pp. 269-
306.

296



de I’espace. Les termes sont alors encore un peu fluctuants : I’étendue, le lieu, I’espace, les
espaces se fréquentent sans étre clairement distingués les uns des autres. Mais derriére ce flou
terminologique, une idée s’impose : il faut un concept qui permette de penser et de calculer le
mouvement des corps, ¢’est-a-dire la combinaison d’une trajectoire et d’une vitesse. Pour cela,
il faut un quelque chose d’immobile et d’indépendant vis-a-vis des corps. Cela permettra de
distinguer des reperes fixes — repéres qui sont les conditions de possibilité de la formalisation
mathématique des translations des objets physiques. Les corps sont donc des portions d’une
matiere informée directement par la divinité. Ils n’existent pas en eux-mémes, détachés d’un
espace et d’un temps, mais sont d’emblée situés. Tout en détachant 1’idée de spatialité de celle
de matérialité, Newton la rapproche donc de celle de localisation : étre, ¢’est étre quelque part,
et c’est une équation que nous avons retrouvée tout au long de son ceuvre. Pourquoi est-ce
important ? Cela ’est parce que la situation ou la localisation spatiale permet logiquement
I’action. En étant situés, les étres — qu’il s’agisse de corps ou d’étres immatériels — peuvent agir.
Cela meéne a la théorie des forces attractives et répulsives et ouvre la porte a la forme

d’omnipotence continue de Dieu qui sera pleinement exprimée dans le Scholie Général.

Dans le manuscrit inachevé du « De Gravitatione », cet espace — tel que nous choisissons
de I’appeler par facilité — est non seulement immatériel et immobile, mais également infini en
acte, infini en imagination, et parfait dans une certaine mesure. A I’intérieur de lui, il existe
toujours déja une infinité de figures, de surfaces et de lignes de toutes formes et toutes grandeurs
qui peuvent étre ponctuellement découpées par I’esprit humain ou par les corps matérialisés.
La relation entre la physique et la mathématique s’avére ambivalente puisque, tout en parlant
de I’espace comme d’un ensemble de points mathématiques sans €paisseur ni corporéite,
Newton se garde de souscrire a un réalisme mathématique. L’espace dont il s’ agit est tout autant
celui des corps matériels que celui des figures géométriques. S’agit-il de deux plans
superposés ? Pourrait-il y avoir deux espaces dont 1’un serait 1’archétype ou 1’émanation de
I’autre ? La réponse est claire a la lecture du manuscrit : il n’y a qu’un seul espace, pourvu en
quelque sorte d’une double nature et d’un double usage. Il est régi par les mémes lois, qu’on y
trace des figures imaginaires ou qu’on le traverse. Alors dans quelle catégorie ontologique cette
entité entre-t-elle ? L’espace n’est ni une substance, ni un attribut, ni un non-étre. Plus proche
de la substance que de 1’accident, Newton concede-t-il, il ne peut toutefois pas étre une
substance a part entieére parce qu’il n’existe pas per se et qu’il n’est doué¢ d’aucune puissance
d’action. Il permet donc I’action des étres qu’il accueille — au premier chef et comme cela sera

explicité dans le Scholie Général, de Dieu lui-méme — sans étre lui-méme un agent. Ni substance

297



ni, a fortiori, divinité, il est présenté comme « une certaine affection de 1’étre en tant qu’étre »
et comme un « effet émanant de Dieu ». Il est donc relatif a la fois a 1’existence d’autres étants
et a la substance de Dieu. Dieu existant, I’espace émane de lui et permet aux autres étants
d’étre.%® C’est pour cela que Newton le définit comme « une réalité dérivée et incompléte ». Il
ne se suffit pas a lui-méme, il est toujours relié¢ a ce qui lui permet d’exister comme 1’ombre a
la silhouette qui la projette, mais il a suffisamment de consistance pour permettre 1’existence
actuelle d’une infinité d’objets mathématiques et de choses matérielles ou immatérielles. Le
recours a la logique émanative des néoplatoniciens permet ce faisant de justifier le fait qu’il soit

dit « incréé » : cela signifie qu’il est produit, certes différemment, mais bel et bien produit.

Cet émanatisme disparait définitivement apres le « De Gravitatione » : nous avons vu que
¢’était sans doute pour gommer toute référence au néoplatonisme et pour éviter de donner a
entendre que la divinité pourrait se diviser ou se diffracter. L’ antitrinitarisme de Newton n’est
pas seulement une décision théologique qui n’aurait de conséquence que dans son rapport a la
religion : il le conduit a travailler a la cohérence du lien entre sa théologie et sa philosophie
naturelle. L’idée d’espace dans « Tempus et Locus », au croisement de tous ses champs de
recherche, ne peut donc pas étre une sorte de divinité seconde ou de résidu d’une divinité unique
et simple. Pourtant, il continue d’exister parce que Dieu existe : il semble que Newton décentre
le regard depuis la question de 1’étre vers celle de I’existence. Il ne congoit plus I’espace comme
quelque chose qui découlerait de la substance divine mais comme quelque chose qui existe
parce que la substance divine existe. S’il n’est pas un effet émanant de Dieu, il n’est plus non
plus dit « incréé » : il s’agit de penser un autre mode de causation de I’espace. A défaut d’en
proposer un autre a la place, Newton reprend 1’idée d’affection du « De Gravitatione ». 1l la
remet sur I’ouvrage et la précise : I’espace n’est plus une affection de 1’étre en tant qu’étre mais
une « affection commune a toutes les choses » : toutes ces choses, nous avons vu que ce sont a
la fois les corps et les étants immatériels. Toute chose qui existe, existe donc a I’intérieur d’une
durée et d’un lieu, c’est-a-dire d’une portion découpée dans le temps et dans I’espace. La
distinction entre 1’espace et les lieux occupés par des étants est donc conservée, de méme que
I’antériorité logique et chronologique de 1’espace vis-a-vis des lieux. Il est la toile dans laquelle
des découpages sont possibles — mais ces découpages ne sont jamais de véritables divisions qui
la modifieraient, ou pire la dégraderaient. L’espace reste indivisible parce que les lieux ne

gagnent jamais aucune autonomie. Au monisme de la res extensa cartésienne, nous pourrions

556 En ce sens, il hérite de I'une des fonctions du lieu aristotélicien — a fortiori du lieu naturel — qui permettait de
conserver les corps.

298



dire que Newton substitue un monisme de I’espace immatéricl. Constitué de points
mathématiques en nombre infini, I’espace est donc infini et, sans étre encore I’espace absolu du
Scholie des Définitions, il est d’ores et déja présenté comme universel. Sa nature est toujours
double : mathématique et physique, il s’identifie a la fois a un espace mental tel que celui dans

lequel le géometre trace ses figures et a I’univers physique peuplé de quelques corps célestes.

Il semble se rapprocher un peu plus de la substance divine dans la mesure ou, en plus de
son infinité et de son éternité, sa perfection relative est mise en valeur et parce qu’il acquiert
une propriété supplémentaire : il est tres simple. L’objectif de Newton n’est sans doute pas
donner a croire qu’il le confondrait avec Dieu — il les distingue en effet explicitement une fois
de plus et il n’accorde le statut de substance (agissante et vivante) qu’a Dieu — mais plutét de
renforcer son indivisibilité. Ce faisant il éloigne un peu plus encore la spatialité de la matérialiteé.
Nous avons vu que nous pouvons lire dans « Tempus et Locus » une certaine tolérance envers
un discours non pas théologique, mais religieux et métaphorique, qui concéderait a 1’espace une
forme de déité de I’espace en en faisant un lieu divin ou un Maquom. Cette maniere de parler
de la relation entre Dieu et I’espace se double d’une comparaison entre le pouvoir de Dieu sur
les choses et celui de 1’esprit humain sur son corps propre. Newton est prudent et met en garde
contre la tendance a tomber dans 1’obscur et le confus : tout cela releve donc des possibilités du

discours et ne dit rien de la réalité de I’espace et de la relation entre Dieu et I’espace.

Ainsi avons-nous établi que « Tempus et Locus » contient en germe 1’analogie du sensorium
Dei, qui est développée quelques années plus tard dans les Questions 28 et 31 de 1’Optique. Les
deux énoncés de cette analogie s’inscrivent dans des textes qui commencent par s’intéresser
aux propriétés des particules de matiére — dures, impénétrables, indivisibles et en petit nombre
— et a leurs différents modes de combination et de déliaison. Partant de la matiére qui composent
les astres et les parties des animaux, le propos de Newton rejoint la tradition de la démonstration
a posteriori de I’existence de Dieu et de ’argument du Dessein. Le monde est organisé d’une
admirable facon : il manifeste I’intelligence divine, bien que Dieu ait pu et puisse toujours s’il
le souhaite instituer a I’intérieur de la légalité universelle des lois régionales dans d’autres
mondes. Comme Dieu réintroduit régulierement dans I’univers une certaine quantité de
mouvement, ces mouvements vivifient les particules de matiére qu’ils déplacent. Ce n’est pas
la nature de I’espace qui intéresse Newton dans ces textes-Ci, mais la relation de Dieu a sa
création par le truchement de I’espace. Celle-ci est approchée par 1’analogie du sensorium Dei
qui se construit a partir d’une conception picturaliste de la représentation sensible. Il n’est pas

question d’un esprit et du délicat probleme de D’interaction entre les deux substances

299



hétérogénes que seraient I’ame et le corps : nous sommes loin en effet de la physiologie
métaphysique de Descartes. Dans la Question 28, seuls sont mentionnés, au sujet de la
perception humaine, le cerveau et le systéme nerveux. Ils s’évaporent dans la Question 31, dans
laquelle il n’est pas méme fait référence a 1’idée qu’il existerait un sens commun qui
centraliserait les données sensibles. Globalement, si les limites de 1’analogie sont visibles dans
le premier énoncé, elles le sont beaucoup moins dans le second. Le mot d’espace lui-méme
disparait : ce n’est pas dans I’espace infini comme s il s agissait de son sens commun que Dieu
prend connaissance du monde et peut agir sur lui, ¢’est directement dans son « boundless
uniform sensorium ». La comparaison de la structure de chacun de ces énonces, le fait que ce
raisonnement parait s’enraciner dans la métaphore du médaillon utilisée par More dans An
Antidote against Atheism et dans un court et unique passage de 1I’Epitome de Kepler, ainsi que
la colere que ces textes provoquerent chez Leibniz, nous ont pousses a interroger la définition
newtonienne de I’analogie en général. Nous sommes arrivés a la conclusion qu’il s’agissait
d’une analogie de proportion et non d’attribution et, selon la classification de Paul Bartha, d’une
analogie explicative. L’analogie du sensorium Dei a pour but, non de réduire Dieu & un esprit
qui s’incarnerait dans le corps du monde, mais de faire signe vers lui, qui échappe au langage

et a la penseée.

Le Scholie Général des Principes mathématiques de la philosophie naturelle poursuit le
sillage ouvert par les Questions 28 et 31 de 1I’Optique puisqu’il s’intéresse également moins a
I’ontologie de I’espace qu’a la relation que Dieu entretient avec lui. C’est un texte davantage
théologique, et pour le comprendre dans la perspective qui est la notre, il faut le croiser avec
les définitions de I’espace et du mouvement du Scholie des Définitions. Nous y rencontrons
I’espace absolu, tel qu’il entra dans la postérité. A la différence des contemporains de Newton,
compte tenu de ce que nous avons lu en amont, nous pouvons supposer qu’il est doté¢ de
certaines propriétés qui n’apparaissent pas dans ce texte mais dont nous pouvons gager qu’elles
ont été conservées des textes antérieurs. Immobile, infini, composé d’une infinité de points
mathématiques et permettant le déplacement des corpuscules de matiére, I’espace absolu
demeure une totalité indivisible. Si toutes ses parties sont reliées les unes aux autres, il ne faut
pas le penser sur le modéle d’une juxtaposition : le tout précede les parties puisque — et cette
idée remonte au « De Gravitatione » — 1’espace précede les lieux et les corps qui les délimitent.
Comment cela est-il possible ? Newton propose un nouveau régime de causalité qui serait
propre a I’espace et au temps et qui les distingue des autres étants, produits d un acte de création.

Espace et temps sont « constitués » par Dieu et s’apparentent donc a des décrets divins,

300



dépendants de la volonté divine mais nécessaires pour qu’ait pu avoir lieu une création.
Pourquoi cela ? Parce que les choses, nous I’avons vu, doivent durer et étre situées, certes pour
exister, mais aussi pour agir. Dieu ne dure pas et n’est pas situé de la méme maniére qu’un
corps : son existence se dévide sans s’étioler dans une éternité vivante et son omniprésence
n’est pas celle d’une anima mundi ou d’un pneuma modernisé. Pourtant pour agir, il lui faut
étre 1a, et ce méme si ce n’est pas quelque part. L’omnipotence divine n’est pas premiére sur
le plan logique, quand méme bien Newton la met autant en avant dans le Scholie Géneral.
L’ensemble de cette étude nous a montré que pour Newton, I’omnipotence divine découle de —
ou est subordonnée a — I’omniprésence divine qui, elle-méme, renvoie a une certaine conception

dématérialisée de 1’espace.

Bien-slir nous ne nions absolument pas le fait que 1’espace newtonien a pour fonction de
rendre pensables et calculables les mouvements des corps. Plus encore, il permet de remplir
I’'univers de forces. Il fallait quelque chose de quasi substantiel, de permanent et d’immobile,
pour que des forces immatérielles entre des corps éloignés les uns des autres puissent étre
introduites dans le champ de la pensée. En outre, I’espace absolu permettait de fonder le
présupposé — qui n’est qu’un présupposé et qui n’est pas évident par lui-méme — de la loi
d’inertie. Il est intrinséquement lié & une pensée du mouvement. Mais au-dela de cela, et en
vérité en amont de cela, il permet a Newton de fonder en raison I’acte du Fiat et la création

continue d’une divinité transcendante et unique.

Néanmoins il reste des zones de flous conceptuels qui empéchent de considérer que cet
espace est un concept fini. En parlant de concept non-fini, nous voulons exprimer deux idées,
qui peuvent étre complémentaires. Premiérement, si nous supposons que Newton est parvenu a
se représenter un nouveau type d’espace, ce travail a montré que les textes disent peu, et ce
faisant ouvrent parfois plus de portes qu’ils n’en ferment. Si Newton est arrivé au terme de son
processus de réflexion sur la nature de I’espace, nous ne sommes cependant pas en mesure de
le comprendre pleinement puisqu’il ne I’explicite guere. Selon 1'une de nos hypothéses, il
n’aurait pas eu les outils pour traduire la nouvelle catégorie ontologique qu’il avait fabriquée.
Celan’exclut pas et peut méme s’accorder avec une deuxieme idée. Tout au long de cette étude,
notre démarche a ¢été de nous intéresser au processus d’élaboration d’une idée et
d’instrumentalisation de références philosophiques et extra-philosophiques, et ce en partant
depuis le premier manuscrit connu ou il était question de cette idée. L’ordre chronologique
s’imposait pour lutter contre la tendance a réduire le processus a sa derniére étape : celle de

I’espace absolu. Pour autant, le fait qu’il s’agisse de fait d’une « derniere » étape ne signifie pas

301



qu’il se serait agi de la toute-derniére si Newton n’avait pas été cueilli quelques temps plus tard
par la mort. Le concept d’espace sous sa derniére forme, celle du Scholie Général de la troisieme
édition des Principes mathématiques de la philosophie naturelle, est une nouvelle tentative
d’approcher par une voie plus théologique 1’absoluité d’un espace indépendant des corps,
immobile et universel. Mais il ne cloét pas nécessairement le processus de fabrication
conceptuelle duquel il découle et aurait peut-étre pu étre refondu dans un texte ultérieur. La
prudence ainsi que le fait que le Scholie Général est plus théologique que strictement
ontologique encouragent a penser que 1’espace absolu ne doit étre considéré que comme un
aboutissement contraint par la mort de son penseur. C’est la raison pour laquelle il n’est pas
certain que, parce que 1’idée d’affection est absente des Questions finales de 1’Optique et du
Scholie Général, on doive en déduire que Newton 1’ait abandonnée. Mais son importance dans
« Tempus et Locus » ne doit pas non plus nous autoriser a conclure que 1’espace serait toujours
une affection de toutes les choses apres la rédaction de « Tempus et Locus » puisque rien ne
nous y encourage dans les textes ultérieurs. Par voie de conséquence, cela veut dire que nous
ne savons pas quel statut ontologique Newton accorde a I’espace a la toute fin de sa vie et de

son cuvre.

En outre, sur le plan ou ontologie et théologie s’entremélent, deux questions restent
ouvertes. Pour commencer, il est difficile de se faire une idée du mode de présence que Newton
attribue a Dieu. S’il commence par suivre la voie de More en s’opposant a ce que son maitre
appelle le nullibisme cartésien, il ne le suit pas jusqu’au bout et ne bascule jamais de
I’omniprésence substantielle de Dieu a la déification de ’espace. Pour autant, a sa suite, il
retravaille I’héritage thomiste. En situant Dieu tout en refusant de le circonscrire, il méle en
quelque sorte I’ubiété définitive (celle de 1’ame, située dans le corps et donc circonscrite, mais
sans qu’on puisse lui attribuer une localisation précise) et I’ubiété réplétive (celle d’un Dieu qui
est présent parce qu’il est principe causal mais sans €tre circonscrit). Le Dieu newtonien n’est
pas seulement présent au monde per potentiam parce qu’il en est la cause créatrice et continue.
Il est aussi présent dans le monde via une troisiéme entité, I’espace, qui est a la fois un medium
et un point de contact. Mais 1’espace n’est pas un organe, et le mode de présence de Dieu ne

peut finalement pas se fondre dans celui de 1’ame vis-a-vis du corps.

La difficulté pour cerner la nature de ce mode de présence de Dieu est la raison pour laquelle
tout au long de ce travail, nous avons fait varier les termes: nous avons en effet parlé
d’omniprésence substantielle, mais aussi actuelle, immédiate, directe ou encore intime. L’idée

d’intimité nous semble proche de la conception newtonienne de la relation de Dieu a I’espace

302



parce qu’elle dit quelque chose du lien et de la distance dans le lien. L’insistance de Newton
pour distinguer ’espace de Dieu exclut radicalement la possibilité d’une relation d’identité.
L’idée de coexistence est valable mais elle ne dit pas I’importance d’un lien entre deux choses
qui coexistent, et encore moins la nature de ce lien. L’intimité renvoie, dans notre expérience
courante, a I’intimité affective et charnelle et, dans le champ de la philosophie moderne, a
I’intimité de I’ame et du corps d’'un méme individu. On nous opposera le fait que Newton refuse
réguliérement de faire du monde le corps de Dieu et d’admettre I’existence d’une anima mundi,
quelle qu’elle soit. On nous objectera également que cette fagcon de penser semble pervertir
I’'usage que fait Newton du raisonnement analogique dans I’analogie du sensorium Dei, dont
nous avons vu qu’il n'est pas un usage d’attribution. Enfin il semblerait que ce serait rapprocher
Newton du modele dualiste cartésien et de la conception des degreés de la substantialité telle que
nous la trouvons dans le « petit traité de la substance » des Principes de la philosophie. Mais si
nous proposons de parler, au terme de ce travail, d’une intimité de Dieu a I’espace, c’est pour
dire ce qui se joue dans le rapport intime a son propre corps ou a autrui. Il s’agit d’une relation
dont on sous-entend qu’elle se construit dans le dialogue (au sens large du terme, puisqu’il peut
s’agir d’un dialogue non-verbal) et qu’elle nécessite la levée de toute pudeur. Dans le cas de
I’intimité vis-a-vis de soi-méme comme dans celui de I’intimité vis-a-vis d’autrui, cela fait
¢galement signe vers un temps de découverte, voire d’apprivoisement. Malgré cette temporalité
dans laquelle s’étend et s’élabore une communication intime, les parties en présence
maintiennent sciemment ou ressentent spontanément une distance entre elles. L’intimité noue
mais le neeud n’est jamais qu’un entrelacement qui prend de la place. Il reste un écart ou un
espacement. Il y a toujours quelque chose d’étranger dans le corps que nous sommes ou chez

I’ami que nous connaissons pourtant si bien.

Si nous restons fidéles au geste de Newton qui consiste a maintenir un Dieu transcendant a
sa création et a ne jamais I’identifier a 1’espace, nous retrouvons 1’idée d’altérité qui demeure
au sein de la relation intime. Le noeud se resserre avec, en guise de dialogue, I’introduction
réguliére et continue de mouvement dans le monde. Sur le plan de la temporalité, bien que
I’espace existe éternellement, I’analogie est plus limitée puisqu’il n’est pas question d’une
relation qui se construirait mais d’une relation qui est donnée d’emblée, de toute éternité, et
dans laquelle 1’asymétrie ontologique est manifeste : Dieu seul est agent et substance et
I’espace, passif et dépendant de 1’existence divine, s’apparente a un instrument qu’il utilise pour
sa création. A ce propos, il semble aussi que tout en refusant de faire de 1’espace ou du monde

le corps de son Dieu, Newton cherche a dire quelque chose d’une forme d’intimité a travers

303



I’analogie du sensorium Dei. L’espace est un outil mais il n’est pas n’importe quel outil : il est
extérieur a Dieu mais il est en méme temps rapproché d’un sens commun. La référence implicite
et nuancée a la théorie physiologique de 1I’époque donne de la chair a une relation qui en est, de

par la nature des deux entités en présence, complétement dénuée.

La seconde question qui demeure en suspens est celle du mode de production de I’espace.
La derniére tentative de Newton pour en parler est I’usage, unique, du verbe constituere du
Scholie Général. Cette action de décret et de gouvernance qu’il traduit correspond a I’image du
Dieu newtonien — puissant, mécanicien, agent — qui s’est dessinée progressivement au cours de
nos lectures. Comme pour la nature de 1’espace et pour la relation entre Dieu et 1’espace, il
explique ce que n’est pas ce mode de production : il ne s’agit pas d’une création. Nous nous
doutons qu’il ne s’agit pas non plus d’une émanation de Dieu puisqu’il n’a plus jamais été
question de cela aprés le « De Gravitatione ». Nous pouvons nous faire une idée des types de
causalité qui sont ainsi rejetés puisqu’ils s’inscrivent dans des traditions (création chrétienne et
émanatisme néoplatonicien) qui les ont explicités. Ce n’est pas le cas pour I’action de
constituere, dont il est ardu de voir précisément ce qu’elle recouvre. Si nous la pensons sur un
mode anthropomorphique, nous supposons que ’action vient apreés que ’agent advienne a
I’existence, ce qui contredit I’éternité que Newton accorde a I’espace. De plus, si I’espace et le
temps se rapprochent de ce qui serait des décrets divins, Newton ne dit rien quant a la possibilité

qu’ils puissent potentiellement étre modifiés ou révoqués.

Ces difficultés — ces zones de flou — s’inscrivent dans une histoire du lieu et de I’espace qui
précéde largement 1’ccuvre de Newton. L’espace a interrogé avant Newton®’ et interroge
encore aujourd’hui. Pourtant les réflexions autour de la localisation et de I’épaisseur des anges,
des &mes ou d’un Dieu transcendant et immatériel n’ont guere plus cours ailleurs que dans le
champ de la théologie et dans 1’étude de I’histoire de la philosophie. Mais plus
fondamentalement, la science contemporaine ne cherche plus a circonscrire la nature et
I’origine de D’espace parce que, outre 1’échappée de la science physique hors de la
métaphysique, la notion d’espace elle-méme a connu une telle transformation que ces
interrogations ne semblent plus se poser. Et pourtant, les métaphysiciens contemporains
reprennent la discussion a nouveaux frais, et souvent en 1’ancrant a la fois dans le concept
d’espace absolu de Newton, dans la fabrication de I’idée de champ spatio-temporel et dans les

conséquences de la théorie de la relativitée. A cela s’ajoute 1’héritage kantien qui a rebattu les

857 Vilain, Christiane. « Espaces et mondes au XVI11¢ siecle », Epistémologiques, volume 1, 1-2, 2000, pp. 141-
162.

304



cartes en profondeur. De quoi est-il question exactement ? Et pourquoi le statut ontologique de

1I’espace provoque-t-il toujours la philosophie ?

2. La substance, une résistance ontologique

Nous I’avons vu, Newton utilise peu 1’idée ancienne de « substance » : Dieu est substance,
les substances sont incognoscibles pour 1’étre humain et 1’espace n’est pas une substance —
méme s’il en est plus proche que de I’accident. Les caractéristiques qui permettent de
comprendre ce qu’il entend par I’'usage de ce terme ne sont pas explicitées, ce fut I’un de nos
travaux que de les répertorier et de les analyser. La perséité et I’agentivité, auxquelles nous
pouvons ajouter la vitalité et la simplicité dans le cas de la substance divine, nous ont permis
de conclure que Newton souscrit a une définition conventionnelle a son époque de la substance.
Pour autant, nous avons remarqué plusieurs points. Tout d’abord, tout en évoquant
I’incognoscibilité « des » substances, il ne propose jamais d’autre exemple de substance que
Diecu. A cela s’ajoute le fait qu’il ne parait pas admettre une équivocité de la notion : il y a les
substances et il y a ce qui n’est pas substantiel. Cela peut étre nuancé si nous prenons justement
en compte son effort pour penser I’espace, tantot présenté comme un effet émanant de la
substance divine, tantot comme une affection de 1’étre, tantdt comme une affection commune a
toutes les choses. Mais comme ces différents statuts ne sont pas préciseés en tant que tels par
leur auteur, et comme nous avons vu qu’ils ne rejoignent pas les sens que d’autres ont pu leur
octroyer, il n’est pas évident de savoir s’il s’agit pour Newton de catégories particulicres de
substance. En méme temps, comme Newton continue d’utiliser la catégorie de substance, il
N’est pas ais¢ de s’en detacher et d’essayer de penser ces outils conceptuels sans y faire
référence comme a un patron de couture duquel un nouveau vétement serait plus ou moins
¢loigné. A ces éléments propres a 1’ceuvre du philosophe naturel s’ajoute la longévité de I’'idée
de substance qui, malgré quelques variations selon les systémes et les époques, n’en finit jamais
d’étre utilisée. Critiquée ou remise au golt du jour, elle persiste, renvoyant sans doute a une
recherche de permanence dans le devenir, recherche peut-étre propre aux représentations

occidentales.

a. ldéalité transcendantale et champs spatio-temporels

Dans la philosophie contemporaine, les discussions autour de la nature de 1’espace, de celle
de I’espace-temps ou encore de la variété des événements (manifold of events) continuent de

s’articuler autour de 1’idée de substance — qu’il s’agisse de la conserver, de la rejeter ou de la

305



remodeler.®®® Le débat entre une conception substantiviste et une conception relationniste se
construit explicitement comme la poursuite de la correspondance entre Clarke et Leibniz. La
position substantiviste, tout en prenant plus ou moins acte du fait que Newton ne définit pas
I’espace comme substance, s’ancre dans la ligne défendue par Clarke tandis que les
relationnistes (ainsi que les défenseurs d’un réalisme structurel®®®) jugent qu’il vaut mieux
suivre celle défendue par Leibniz, I’espace n’étant alors qu'un ordre de position et de succession
entre les choses (matérielles) du monde. La poursuite de cette discussion a été remotivée par la
critique kantienne de la substantialité de 1’espace, puis par 1’élaboration du concept de champ
par Faraday et par sa reprise dans la théorie de la relativité d’Einstein. Nous allons nous arréter

un moment sur ces trois jalons afin de mieux appréhender le débat contemporain.

e | adésubstantialisation kantienne de I’espace

Avant de définir I’espace comme une intuition pure et comme un ens imaginarium dans la
Critique de la raison pure, Kant a manifesté dans ses écrits de jeunesse ce que Jean Seidengart
appelle une « démarche conciliatrice » en réunissant les pensées newtonienne et leibnizienne
dans les champs de la métaphysique, de la philosophie naturelle et de la mathématique.®®® 11 est
intéressant de remarquer que C’est a I’occasion de ces efforts de conciliation que Kant
commence a développer sa philosophie, et plus précisément dans le cas qui nous occupe, sa
pensée de 1’espace. De Leibniz, il reprend le souci porté aux relations entre les corps ; de
Newton, il semble n’hériter a premiére vue que de la portée universelle de la physique et, pour
mieux la réfuter plus tard, de la recherche d’une preuve a posteriori de 1’existence de Dieu
comme cause premiére. En 1755, dans la proposition XIII de la section III de 1’Explication
nouvelle des premiers principes de la connaissance métaphysique, Kant définit I’espace a partir
des relations entre des substances distinctes les unes des autres. Les relations entre les
substances sont plus exactement des interactions puisque les substances se définissent par leur
agentivité et se déterminent en partie mutuellement. Ainsi les relations entre substances ne
s’appréhendent-elles pas seulement par I’idée d’action, mais par celles d’action et de de

réaction. Dans le 85 de la proposition XII1, Kant écrit alors :

858 Rossi, Jean-Gérard. Le probléme ontologique dans la philosophie analytique, Editions Kimé, collection
Philosophie-épistémologie, Paris, 1995, pp. 168-239 ; Majer, Ulrich & Schmidt, Heinz-Juergen (ed.). Reflections
on Spacetime. Foundations, Philosophy, History, Springer, Dordrecht, 1995.

859 Tels que John Stachel (« Structure, Individuality, and Quantum Gravity », in The Structural Foundations of
Quantum Gravity, edited by D.Rickles & S.French & J.Saatsi, Oxford University Press, Oxford, 2006, pp. 53-82)
ou encore Tian Yu Cao (« Structural Realism and Quantum Gravity », Ibid., pp. 40-52).

860 Seidengart, Jean. « Kant et I’Espace », in Espace et métaphysique de Gassendi a Kant, Op.cit., pp. 375-392.

306



Cette action et cette réaction universelles qui pénétrent tout [’espace
environnant, dans lequel les corps sont en rapport réciproque, si le
phénomene externe consiste en un rapprochement mutuel, on [’appelle
attraction ; et puisque cette attraction n’est produite que par leur seule
coprésence mutuelle, elle s’étend a n’importe quelles distances, et c’est

[’attraction newtonienne ou la gravitation universelle.
Puis il ajoute :

1l est d’ailleurs probable qu’elle soit produite par ce méme lien des
substances en vertu duquel elles déterminent [’espace ; d’ou il suit qu’elle est
précisément la toute premiere loi de la nature, a laquelle la matiére est
étroitement soumise, et qu’elle ne subsiste continuellement que grdce au
soutien immédiat de Dieu, selon [’opinion méme de ceux qui se déclarent

ouvertement disciples de Newton. %!

Dans ce second passage, la force gravitationnelle que Newton avait extraite des corps pour en
faire une entité presqu’a part entiére est repensée a partir des corps, eux-mémes définis comme
des substances. Kant ne va pas jusqu’a réinsérer la force a I’intérieur des corps mais il la fait
naitre de leurs relations. Les relations entre substances sont donc des facteurs de détermination
— voire de causalité dans le cas de I’attraction ? — de la force attractive, des propriétés des

substances elles-mémes et de 1’espace.

La Dissertation de 1770 marque une étape importante dans 1’élaboration de ce qui va
devenir la philosophie critique de Kant : dans le §15, aprés avoir distingué 1’entendement de la
sensibilité, Kant definit ’espace comme une intuition pure. Ce faisant, s’opposant aux
« Anglais » ainsi qu’aux géométres se revendiquant de Leibniz, il nie sa réalité objective et lui
refuse par conséquent 1’entrée dans ’arbre des catégories ontologiques.®®?> Mais c’est dans la
premiere section de I’Esthétique transcendantale de la Critique de la raison pure que nous
touchons 1’aboutissement de sa pensée de 1’espace. Se demandant si ’espace et le temps sont

des étres réels, Kant commence par les distinguer des concepts issus de I’expérience sensible.

861 Kant, Emmanuel. Explication nouvelle des premiers principes de la connaissance métaphysique, extrait
(section |11, proposition X111, 81, 83 et §85), traduction de Jean Seidengart, in Espace et métaphysique de Gassendi
a Kant (anthologie), 2013, pp. 394-395.

862 « L’espace n’est pas quelque chose d’objectif et de réel, ce n’est ni une substance, ni un accident, ni une
relation ; mais il est subjectif et idéal, car il est issu de la nature de 1’esprit suivant une loi constante, comme une
sorte de schéma permettant de coordonner absolument tout ce qui provient du sens externe. », Dissertation de la
forme et des principes du monde sensible et du monde intelligible, extrait (§15), traduction de Jean Seidengart, in
Espace et métaphysique de Gassendi a Kant (anthologie), 2013, p. 403.

307



Pour lui, contrairement a ce que toute une tradition philosophique empiriste affirme (pensons a
Locke®®®), I’espace ne s’origine pas dans nos expériences sensibles. Il n’est pas une idée qui
renverrait a une entité objective et que nous construirions en la détachant des autres données
sensibles percues. Il est néanmoins une représentation qui est nécessaire pour que toutes les
intuitions externes puissent avoir lieu, et c’est en ce sens qu’il s’agit d’une représentation a la
fois nécessaire et a priori. Du fait qu’il n’est possible de ne se représenter qu’un seul espace,
qu’une unique totalité d’une grandeur infinie, I’espace ne peut pas étre borné par les limites
propres a un concept. Il est donc une condition de possibilité des phénoménes ainsi qu’une

intuition pure qui participe de la synthése du divers de nos perceptions. 4

Ce faisant, Kant refuse non seulement la voie ouverte par « quelques physiciens
mathématiciens », a savoir les newtoniens, qui attribuent a I’espace une existence objective et
le statut de substance alors qu’il n’est pas réel, mais aussi la voie de quelques autres de ces
physiciens mathématiciens, a savoir les leibniziens, qui définissent I’espace comme quelque
chose d’abstrait et de vague qui n’existe que dans les rapports des phénoménes entre eux.%®
L’espace kantien n’existe pas en-dehors du sujet percevant.®® Il est admis que, dés lors, la

rupture d’avec 1’axiomatique de la physique newtonienne est tout a fait consommée.

Dés la Dissertation, Kant propose une nouvelle fagon de catégoriser 1’espace a partir,
non de sa substantialité objective — qu’il refuse — mais de sa fonction dans la structure de la
connaissance humaine. Pour autant, en lui octroyant cette fonction, nécessaire pour la
connaissance de I’entendement comme pour la perception elle-méme, Kant rejoint Newton plus
qu’il ne le croit peut-étre. En effet, si Newton pose 1’existence d’un espace absolu, c’est pour
pouvoir penser les situations et les mouvements des corps ainsi que pour nous permettre de les
calculer. Autrement dit, I’espace absolu a une fonction scientifique dont nous avons vu qu’elle
n’est pas moins importante que sa fonction théologique. Sans I’espace, les corps n’existent pas

et, s’ils existaient quand méme, ils ne pourraient pas étre connus. Chez Kant, I’espace comme

663 | ocke, John. An Essay concerning Human Understanding, edited with a Foreword by Peter H. Nidditch,
Clarendon Press, Oxford University Press, New York, 1975 : « The Ideas we get by more than one Sense, are
Space, or Extension, Figure, Rest, and Motion : For these make perceivable impressions, both on the Eyes and
Touch ; and we can receive and convey into our Minds the Ideas of the Extension, Figure, Motion, and Rest of
Bodies, both by seeing and feeling. But having occasion to speak more at large of these in another place, I here
only enumerate them. », Il, 5, p. 127.

864 Kant, Emmanuel. Critique de la raison pure, Op.cit., 83 : « Or, comment peut-il exister dans 1’esprit une
intuition externe qui précéde les objets eux-mémes et en laquelle le concept de ceux-ci peut étre déterminé a priori ?
A I’évidence uniquement dans la mesure ou elle réside dans le sujet en constituant la propriété formelle que celui-
ci posséde d’étre affecté par des objets et d’en recevoir ainsi une représentation immédiate, c’est-a-dire une
intuition, donc uniquement en tant qu’elle constitue la forme du sens externe en général. », p. 122.

%65 |bid., §7, pp. 130-133.

866 |bid., Analytique des concepts, §23, pp. 207-209.

308



intuition pure, ne permet pas aux corps d’exister puisqu’il n’a pas de réalité absolue et objective.
Néanmoins il leur permet d’étre pergus, c’est-a-dire ressaisis a travers la synthése qu’opeére
notre entendement sur le donné empirique. Ainsi 1’esprit humain peut-il anticiper la forme de
ses perceptions, situées dans le temps et 1’espace, méme s’il ne peut pas en saisir la maticre,
c’est-a-dire la sensation.%®” L’espace, bien qu’extrait par Kant de la réalité objective pour étre
introduit a ’intérieur de 1’esprit humain, reste donc nécessaire a ses yeux pour percevoir les

phénomenes et pour, de la méme maniére, construire des démonstrations géométriques.

Mais la ressemblance ne s’arréte pas la. A la fin de I’introduction a la deuxiéme partie
de la Critique de la raison pure, Kant dénonce les « ratiocinations vides », c¢’est-a-dire vides

de tout contenu empirique :

Parce que toutefois il est tres attirant et séduisant de se servir uniquement de
ces connaissances pures de l’entendement et de ces principes, et cela méme
au-dela des limites de l’expérience, qui seule peut pourtant nous fournir la
matiere (objets) a laquelle ces concepts purs de [’entendement peuvent étre
appliqués, [’entendement s’expose au risque de pratiquer, a travers des
ratiocinations vides, un usage matériel de simples principes formels de
[’entendement pur et de juger sans faire de différence a propos d’objets qui
ne nous sont cependant pas donnés et ne peuvent méme, peut-étre, [’étre en

aucune maniére.568

Sous peine de demeurer inutile et insensée, la métaphysique doit se déprendre de cette habitude
a se limiter a des principes logiques détachés de leurs applications réelles. Mais plus encore, la
physique doit prendre garde a ne pas se laisser conduire par de telles ratiocinations. Celles-ci
peuvent passer inapergues aux yeux de celles et ceux qui ne jurent pourtant que par I’empirie
parce qu’elles les frappent avec la force de 1’évidence. Pour Kant, c’est ce qu’il se passe chez
les physiciens qui, a la suite de Newton, condamnent 1’usage de fictions métaphysiques tout en
admettant que I’espace (et le temps) existent en eux-mémes. C’est manifeste lorsqu’ils pensent
démontrer I’existence du vide dans I’espace en recourant a la sensation : ces démonstrations

n’ont pas de valeur dans la mesure ou il n’est justement pas possible de sentir ce qui n’a aucun

87 Ibid., Analytique des principes, chapitre 11, section Il1, pp. 242-242.
668 |bid., p. 151.

309



degré de realité. Autrement dit, il n’y a pas d’espace sous-jacent aux sensations et qui serait ce

vide dont parlent les physiciens — a fortiori les physiciens newtoniens.®%°

Cependant, de deux choses 1’une : premiérement, Kant saisit mal ce qu’entendait
Newton lorsqu’il critiquait 1’usage des fictions (dans le cas de Descartes, dans le De
Gravitatione) ou des hypotheses en science. Il ne s’agissait pas de rejeter la métaphysique hors
de la science : nous avons vu que pour Newton, les deux vont de pair et que sa métaphysique
est au demeurant intrinséquement liée a ses croyances théologiques. Newton condamne en
vérité 1’'usage d’hypothéses qui sont soit superflues (compte tenu de 1I’idée selon laquelle la
nature elle-méme est économe), soit en contradiction avec les données empiriques.
Deuxiemement, Kant en arrive, par d’autres voies, a défendre des idées proches de celles de
Newton (comme dans le cas de I’espace, qui change de statut mais qui conserve une fonction
épistémique identique), voire qui leur sont semblables. Dans ce dernier cas de figure, c’est ce
qu’il se passe par exemple au sujet de I’existence du vide : il n’est pas question pour Kant de la
réfuter mais de proposer un autre mode de démonstration plus rigoureux, dénué de toute
subreption. Autrement dit, Kant voit la physique newtonienne comme une physique qui se
prétendrait a-métaphysicienne tout en se fondant sur des théses métaphysiques (comme celle
de I’espace absolu). Or, si cela a été le cas par la suite, il n’en est rien chez Newton lui-méme,
qui assume pleinement la part métaphysique de sa philosophie naturelle. Mais plus
fondamentalement, bien que Kant refuse de substantialiser 1’espace a la maniére newtonienne,
il continue de lui accorder un statut a part — qu’il ne partage qu’avec le temps — et un role

nécessaire dans le processus de fabrication de nos connaissances du monde sensible.

Si les conséquences de la philosophie kantienne sont importantes en philosophie dans
la mesure ou cette nouvelle approche conduit a une critique des systemes et des grandes theses
de la tradition métaphysique, la physique moderne demeure newtonienne. En effet, elle
continue de poser 1’existence d’un espace absolu comme un axiome nécessaire pour calculer le
mouvement des corps et pour penser les lois universelles qui les régissent. Qu’elle n’ait pas été
affectée par la proposition kantienne de repenser le concept d’espace ne tient peut-étre pas
seulement au desintérét progressif des physiciens vis-a-vis des questions ontologiques, mais

aussi au fait, au fond, que la refonte kantienne reconduit le régime d’exception et la nécessité

869 « Mais lequel de ces physiciens, pour la plupart férus de mathématique et de mécanique, aurait jamais eu 1’idée
qu’ils fondaient ainsi leur conclusion purement et simplement sur une supposition métaphysique, qu’ils
prétendaient pourtant si fortement éviter, en admettant que le réel présent dans 1’espace (je ne peux pas ici I’appeler
impénétrabilité ou pois, parce que ce sont des concepts empiriques) serait de toute part d’une seule espéce et ne
pourrait se différencier que par la grandeur extensive, ¢’est-a-dire le nombre ? », Ibid., p. 247.

310



épistémique que Newton accordait déja a ’espace et au temps. A 1’intérieur de cette science
moderne, Michael Faraday est peut-&tre le premier physicien a ne pas prendre pour argent
comptant I’axiomatique newtonienne. Nous allons voir que, comme c’est le cas chez Kant, c’est
par une réflexion sur les forces universelles qu’il en vient a s’intéresser a 1’idée d’espace absolu.
Mais c’est une autre fagon de concevoir I’espace qu’il propose a la place et qui va mener, cette

fois-ci, a une vraie remise en question de I’espace absolu.

e I.’espace de la physique contemporaine

Si Faraday est le premier a proposer le concept de champ, ce n’est pas parce qu’il aurait été
m par le désir de récuser I’hypothése de 1’existence d’un espace absolu, mais parce qu’il prend
du recul par rapport a I’idée d’une force qui s’exercerait a distance. Si ¢’est une idée féconde,
elle n’en demeure pas moins incohérente aux yeux de Faraday : celui-ci montre que, méme si
Newton a a priori rendu les forces indépendantes des corps en en faisant des entités a part
entiéere, dans les faits c¢’est I’existence des corps qui introduit les forces. En toute logique, il
faudrait donc considérer que la force attractive existe toujours potentiellement dans I’univers.
Cette force n’est pas fabriquée par les corps, mais actualisée par leur présence.®’® Faraday
repense la relation entre les corps matériels et les forces pour qu’elle soit en adéquation avec
I’externalisation des forces Vis-a-vis des corps opérée a 1’époque moderne a la suite de Newton.
Par conséquent, les régions de 1’espace dans lesquelles I’introduction de nouveaux corps
actualise ou, pour éviter 1’arriére-plan aristotélicien, révéle des possibilités de mouvements qui

y préexistaient sont désignés comme des champs. Pour reprendre le mot de Hermann Wey! :

La force de Newton est une liaison entre deux corps qui joignent leurs mains

au-dessus d’un abime.5

Cet abime disparait avec Faraday : ce n’est pas un espace inerte qui préexiste et dans lequel la
matiere se meut parce que des corps s’attirent; c’est au contraire un espace toujours
potentiellement en mouvement. Ce n’est pas I’espace mais ce sont les forces qui préexistent a
leur actualisation ou a leur révélation par les corps matériels, et ces forces sont plus complexes
que la seule bipartition newtonienne entre forces attractives et forces répulsives. Elles ne
forment plus de simples lignes droites mais se courbent en interagissant les unes avec les

autres.®”? Tout en réinstaurant un lien entre des actions qui semblaient se faire & distance,

670 Balibar, Frangoise. Einstein 7905. De [’éther aux quanta, Presses Universitaires de France, collection
Philosophies, Paris, 1992, pp. 20-33.

671 Citation extraite de Philosophy of Mathematics and Natural Science et citée par Frangoise Balibar, Ibid., p. 27.
672 « Now, as far as | know, you are the first person in whom the idea of bodies acting at a distance by throwing
the surrounding medium into a state of constraint has arisen, as a principle to be actually believed in. We have

311



Faraday modifie certes 1’idée d’espace mais il en conserve le statut de medium : I’espace est

toujours le ce dans quoi ont lieu les mouvements des corps.

La reprise du concept de champ par Einstein s’accompagne de son vif intérét pour la
géométrie riemannienne ainsi que d’une reprise du principe de Ernst Mach, selon lequel le
mouvement inertiel ne peut pas étre cause par autre chose que par les relations entre des masses
de matiere — relations qui passent inapercues parce que ces masses sont tres éloignées les unes
des autres. Avec Einstein, I’univers et 1’espace-temps se rejoignent pour former une seule et
méme entité dans laquelle ce sont les mouvements de la matiere qui acquiérent le plus haut
degré de réalité objective et qui, a ce titre, peuvent provoquer des modifications locales dans ce
qu’ils constituent, ¢’est-a-dire dans 1’espace-temps. Contrairement a la maniere dont on entend
parfois résumer la théorie de la relativité, il ne s’agit pas a proprement parler d’'un abandon de
I’espace absolu newtonien, en lieu et place duquel serait promu désormais un espace-temps
courbé. En vérité, la théorie de la relativité relativise I’absoluité de I’espace newtonien. Qu’est-
ce & dire? Si nous revenons a I’espace absolu de Newton, nous savons que sur le plan
scientifique il a pour fonction premiére de permettre de calculer les mouvements des corps. Il
agit comme la strate sous-jacente dans laquelle sont situés, et fixés une fois pour toutes, des
points de repére qui valent de toute éternité. Dans cet espace immobile, si nous posons qu’il
existe un corps qui n’est soumis a aucune force, ce corps est tout de méme soumis a un
mouvement inertiel, qui est rectiligne uniforme, semblable a une demi-droite qui se construirait
a I’infini dans un plan euclidien. Or ce mouvement inertiel n’est pas prouvé par 1I’expérience :
il est un simple présupposé dont nous serions en droit de nous passer. Francoise Balibar avance

que, par conséquent,

... les lois de Newton ne valent que dans des référentiels inertiels. Or, tous
les référentiels ne sont pas inertiels, comme le montre, une fois de plus,

[’expérience courante. [...] Insistons sur ce point souvent passe sous silence

had streams of hooks and eyes flying around magnets, and even pictures of them so beset ; but nothing is clearer
than your descriptions of all sources of force keeping up a state of energy in all that surrounds them, which state
by its increase or diminution measures the work done by any change in the system. You seem to see the lines of
force curving round obstacles and driving plump at conductors, and swerving towards certain directions in
crystals, and carrying with them everywhere the same amount of attractive power, spread wider or denser as the
lines widen or contract. You have also seen that the great mystery is, not how like bodies repel and unlike attract,
but how like bodies attract (by gravi[ta]tion). But if you can get over that difficulty, either by making gravity the
residual of the two electricities or by simply admitting it, then your lines of force can « weave a web across the
sky », ad lead the stars in their courses without any necessarily immediate connection with the objects of their
attraction. », écrit Maxwell & Faraday dans une lettre du 9 novembre 1857. Cette lettre est reportée par Campbell,
Lewis & Garnett, William dans The Life of James Clerk Mawwell, with a Selection from his Correspondence and
Occasional Writings, and a Sketch of his Contributions to Science, MacMillan and co., London, 1882, pp. 336-
337.

312



dans les présentations élémentaires : la loi F = my n’est valable que si les
caracteristiques cinématiques du mouvement (vitesse, accélération...) sont
repérées dans un référentiel inertiel (c’est-a-dire un référentiel ou la loi

d’inertie soit vérifiée.)?"

Ce référentiel inertiel a pour effet d’asseoir la définition de ’espace absolu de Newton en

simplifiant radicalement la définition du mouvement. Newton refond I’idée de force et ouvre la

voie a la physique mathématique ; cependant il ferme aussi la porte a 1’existence possible

d’autres types de mouvements qui ne seraient pensables que dans d’autres systémes de

référence. Autrement dit, il absolutise ce qui n’est, au fond, qu’une perspective particuliére sur

les mouvements des corps, et donc sur la notion d’espace.

Que fait Einstein, alors ? Il retisse le lien entre I’espace newtonien et le fait qu’il s’agit

— et qu’il ne s’agit que — d’un certain systéme référentiel. A ce changement du regard s’ajoute

le fait qu’en refusant 1’idée de simultanéité absolue, Einstein n’a plus besoin d’un espace absolu

immobile.’”4 Comme il I’écrit :

La victoire sur le concept d’espace absolu, ou sur le concept de systeme
d’inertie, ne devint possible que dans la mesure ou le concept de champ se
substitua progressivement au concept d’objet matériel comme le concept
fondamental de la physique. Sous ['influence des conceptions de Faraday et
de Maxwell, I’idée s est imposée qu il serait peut-étre possible de représenter
[’ensemble de la réalité physique comme un champ dont les composantes
dépendraient de quatre parameétres d’espace-temps. Si les lois de ce champ
sont généralement covariantes, c’est-a-dire ne dépendent pas du choix
particulier d’un systeme de coordonnées, alors [’introduction d’un espace
(absolu) indépendant n’est plus nécessaire. Ce qui constitue le caractére
spatial de la réalité est désormais simplement la quadri-dimensionnalité du
champ. Il n’y a donc pas d’espace « Vvide », c’est-a-dire qu’il n'y a pas

d’espace sans champ.5™

673 Balibar, Francoise. Galilée, Newton lus par Einstein. Espace et relativité, Presses Universitaires de France,
collection Philosophies, Paris, 2012, pp. 70-71. Plus généralement, nous renvoyons aux pages 67 a 122 de cet

ouvrage.

674 Einstein, Albert. La Relativité, traduction de Maurice Solovine, Petite Bibliothéque Payot, Paris, 1956, §8 et
89, pp. 30-36.
675 Préface d’Einstein dans : Jammer, Max. Concepts d’espace, une histoire des théories de [’espace en physique,
Op.cit., pp. 14-15.

313



IIn’y a pas d’espace sans champ et I’existence des champs n’exige pas 1’existence d’'une maticre
pondérable : un champ peut également étre ondulatoire.®”® Ainsi Einstein semble-t-il accomplir
le geste qu’inaugurait Faraday : il rend caduc le concept d’espace absolu et évacue 1’idée d’un

substrat sous-jacent aux corps et a leurs mouvements.

Toutefois il maintient I’existence d’une « vitesse » de la lumiére fixe, et ce quel que soit
le référentiel consideré, et justifie cela en refusant a la lumiére le statut de corps : la lumiére est
elle-méme un champ, et dans cette mesure elle permet de transformer les distances en
intervalles temporels.®”” Pour autant remarquons qu’il s agit d’une forme d’écart par rapport au
principe de la théorie de la relativité.®’® Ce pas de coté, admissible sur le plan scientifique, attire
donc I’attention de la philosophie et conduit, par ricochet, a revenir brievement sur le fait
qu’Einstein attribue aux corps matériels une réalité objective. Il semblerait que, malgré tout,
demeure dans la théorie de la relativité générale ce que nous pourrions appeler une résistance
ontologique. Si les corps matériels et mouvants sont dotés d’une objectivité, c’est qu’ils sont
les seuls a produire des effets. Les mouvements des corps agissent les uns sur les autres et
distordent 1’espace-temps qu’ils constituent en méme temps.®”® Ils ont donc une efficace
indéniable. Ce que nous voyons alors, c’est qu’Einstein conserve le vieux lien entre la capacité

a produire des effets et le fait de posséder un degré certain de réalité.

e La position relationniste

Parmi les partisans d’une conception relationniste de I’espace, Alfred North Whitehead
tient une place particuliere au sens ou il a taché de prendre la mesure des changements
représentationnels causés par la théorie de la relativité générale. Pour ce penseur du devenir, il
faut se rendre compte que notre pensée de la substantialité n’est le résultat que d’une habitude
intellectuelle. Celle-ci remonte a la philosophie grecque et a son effort pour penser la définition

et la composition de la nature : elle a conditionné la démarche scientifique jusqu’a ce que les

576 Einstein, Albert. La Relativité et le probléme de [’espace, in La Relativité, Op.cit., pp. 164-172.

87711 s’agit plus précisément d’un postulat d’invariance qui a le réle d’une constante structurale de I’espace-temps :
87, Ibid., pp. 26-29.

678 « Ainsi I’idée de relativité débouche-t-elle finalement sur une recherche de grandeurs invariantes qui structurent
I’espace-temps. Si I’on ajoute a cela le fait que I’idée de relativité se résume en une recherche de relations
invariantes, on voit que le nom « relativité » est bien mal venu. Le but de toute théorie de la relativité est, comme
le faisait déja remarquer Sommerfeld il y a plus de cinquante ans, la recherche de ce qui n’est pas relatif, de 1’absolu
en quelque sorte. », remarque Francoise Balibar, Op.cit., p. 122.

67% « Conformément a la Théorie de la relativité générale, les propriétés géométriques de I’espace ne sont pas
indépendantes, elles sont conditionnées par la matiere. On ne peut donc affirmer quelque chose sur la structure
géométrique du monde que si I’on suppose connu 1’état de la matiere. », écrit-il dans le 832 de La Relativité,
Op.cit., p. 132.

314



idées de temps, d’espace et de matiére soient interrogées par la physique contemporaine.5&

Whitehead juge que c’est surtout avec Aristote que ces notions se sont figées, et ce parce que
sa logique et sa philosophie premiere se contredisent : tandis qu’il cherche a déterminer le plus
précisément possible 1’idée de substance et qu’il la définit comme ce qui ne peut étre prédiqué
de rien d’autre, Aristote fonde sa logique propositionnelle sur la structure d’attribution d’un

prédicat a un sujet. Il s’ensuit que sa logique enfante...

... une tendance invétérée a postuler un substrat pour tout ce qui est offert a
la conscience sensible, ¢ est-a-dire a chercher sous tout ce dont nous avons

conscience, la substance au sens de la chose concréte.%8!

Whitehead considere, sur le plan logique, que la prédication est une notion confuse qui fait
écran a la diversité des relations qui peuvent exister et coexister entre les entités dont on parle.
Cette confusion renforce celle qui entoure la notion de substance. A son tour, celle-ci renforce
notre coutume inconsciente a présupposer que 1’espace et le temps seraient des attributs de la
substance et des conditions nécessaires a I’existence-méme de la nature et de tous les objets qui
en font partie.

Les notions d’espace et de temps, mais également de matiére, participent de ce que
Whitehead appelle une fagon « matérialiste » de voir la nature : cette habitude
représentationnelle repose sur la croyance que ce sont 1’espace, le temps et la matiere qui
unifieraient la nature et lui conféereraient sa continuité. Or les facteurs de cette continuité
objective et de cette continuité percue sont les événements et les relations entre les événements :
nous les percevons et cette perception, en tant qu’elle est une mise en relation, est elle-méme
un événement (percevant)®®. Dans le flux continu qu’est la nature, la difficulté principale n’est
pas de déterminer si les événements sont limités mais de déterminer quelles sont leurs limites.
Whitehead suppose en effet explicitement qu’il existe des événements déterminés et ce méme
s’1l est impossible de distinguer leurs limites dans notre expérience quotidienne et avec nos
capacités intellectuelles. Ces événements ne sont pas des atomes d’espace-temps au sens

classiqguement admis, sortes de points d’emblée figés et extrinséquement reliés aux autres, mais

880 Whitehead, Alfred North. Le concept de nature, introduction, traduction et notes par J.Douchement, Vrin,
collection Bibliothéque des textes philosophiques, Paris, 2006, pp. 54-55. Merci a Ulysse Gadiou.

881 |bid., p. 55.

882 1’&vénement percevant (ou conscience perceptive) ne doit pas étre confondu avec 1’idée d’esprit dans ces
ouvrages. La conscience perceptive est « ce dans la nature a partir de quoi 1’esprit percoit », Ibid., p. 150.

315



ils sont au contraire délimités par leurs contenus relationnels, a la maniere des diagrammes

d’Euler puis de Venn.®® Whitehead précise que :

Les événements sont les choses liées par la relation d’extension. Si un
évéenement A s’étend sur un événement B, alors B est une partie de A, et A est

un tout dont B est une partie.®

Si la nature est ainsi, d’ou viennent les notions d’espace et de temps ? Ils sont les résultats d’un
processus d’abstraction, et plus précisément de ce que Whitehead appelle la « méthode
d’abstraction extensive ». Chaque événement — ou particule-événement — semble posséder une
position ou une station. Cette position est en fait abstraite par 1I’événement percevant a partir de
I’intersection entre plusieurs moments. Ce processus d’abstraction est commun : NOUS
I’appliquons sans y penser dans nos vies de tous les jours et il est pour ainsi dire devenu
instinctif. Son ancrage est si profond qu’il est transposé, de fagon toute aussi irréfléchie, dans
la science : ainsi réduit-elle les événements a des portions d’espace et de temps déterminées et,
somme toute, rigidifiées.

A cette conception atomistique de la nature, Whitehead oppose une théorie relationnelle
de I’espace. Plut6t que de prendre pour acquis le préjugé selon lequel nous faisons 1’expérience
de relations entre des substances, il s’agit d’admettre que nous faisons uniquement 1I’expérience
de relations. Comme ¢’était le cas dans le cadre de la théorie de la relativité d’Einstein, il en va
de méme dans la métaphysique whiteheadienne : il n’est plus nécessaire de poser un espace
absolu, et ce méme pour penser le mouvement. L’absoluité des positions ou des stations résulte
d’un choix a Dintérieur d’un systeme temporel donné et de la part d’une conscience
perceptive.®8 Ce choix s’élabore au croisement de ce qu’avec Whitehead nous pouvons appeler
« I’ici et le maintenant » et, a I’intérieur d’un méme systéme temporel, les stations forment des
routes cinétiques qui rappellent les courbes riemanniennes et les modélisations des champs
einsteiniens.

En ayant cela en téte, nous pouvons mieux comprendre la distinction conceptuelle que
Whitehead pose au début d’un article de 1916 entre espace apparent, espace apparent complet,

espace physique et espace abstrait.®3® 1’espace apparent est le lieu dans lequel les objets nous

883 Whitehead, Alfred North. Les Principes de la connaissance naturelle, traduction de Henri Vaillant, relue par
Sylviane Schwer, Les éditions Chromatika, Belgique, 2007, pp. 91-97.

884 Whitehead, Le concept de nature, Op.cit.., p. 116.

885 Whitehead, Les Principes de la connaissance naturelle, Op.cit., pp. 148-155 et Le concept de nature, Op.cit.,
p. 149-162.

886 Whitehead, Alfred North. « La théorie relationniste de I’espace », Revue de Métaphysique et de Morale, volume
23, n°3, 1916, pp. 423-454.

316



apparaissent immediatement en relation les uns avec les autres : il se comprend donc via la
perspective d’une conscience perceptive particuliére. Par voie d’extension, I’espace apparent
complet est 1’espace d’un monde dans lequel tous les objets apparaissant aux sujets percevants
sont pris en compte et juxtaposes. Cet espace apparent complet est en vérité fondé sur le
présupposé selon lequel il existerait un monde physique qui serait le méme pour tous et dont

les relations objectives seraient identiques a ce que nous percevons d’elles :

[...] la seule caractéristique essentielle de ce monde physique est le
parallélisme de ses événements aux perceptions de tous les sujets connus. Il

est évident qu’un tel monde est une construction hypothétique.%®’

Ce présupposé cristallise le concept d’espace physique ou d’éther, dans lequel la science
physique d’avant la théorie de la relativité place a tort les corps et étudie leurs mouvements.%8®
La théorie relationniste de I’espace de Whitehead s’oppose a cet effort ancien de
substantialisation de 1’espace — ainsi que du temps et de la matiere — et pose I’espace comme,
non pas le fondement, mais la conséquence des relations entre les corps physiques et in fine des

événements.5%°

Pourtant la philosophie de Whitehead, toute influencée qu’elle soit par la théorie de la
relativité, s’écarte d’Einstein sur au moins deux points : il n’adopte pas la méme conception de
la simultanéité®® et il continue de distinguer la géométrie, qui construit un monde uniforme et
constant, de la physique, qui s’occupe des relations naturelles contingentes.%! Plus
fondamentalement, si nous suivons les propos d’Adolf Griinbaum®?, la théorie de la relativité
n’a pas, contrairement a ce que défend Jammer et d’autres partisans de la conception
relationniste, enterré I’espace absolu. Elle ne peut pas étre considérée comme le sabre qui aurait
une fois pour toutes tranché la question, mais seulement comme un processus qui n’a pas — Ou
pas encore ? — abouti. En résumant I’histoire des tentatives de résolution des équations aux

dérivées partielles non-linéaires des champs, Grinbaum montre en effet que ce qui ne

887 Ibid., p. 424.

88 De son cOté, et cela nous intéresse moins pour cette étude, la géométrie construit des espaces abstraits, qui
renvoient au quatrieme sens de 1’idée d’espace.

889 « Dans la théorie relationniste de 1’espace, nous ne devons pas considérer ces corps physiques comme existant
d’abord dans 1’espace, puis agissant les uns sur les autres, directement ou indirectement. Ils sont dans 1’espace
parce qu’ils agissent les uns sur les autres, et 1’espace n’est rien d’autre que I’expression de certaines propriétés de
leur interaction. », Ibid., p. 430.

8% Griinbaum, Adolf. Philosophical Problems of Space and Time, Alfred A. Knopf, New York, 1963, pp. 344-
345,

891 |bid., pp. 425-428.

892 Ibid., pp. 418-424.

317



fonctionne pas vraiment, ¢’est le report du statut ontologique qu’avait 1’espace absolu sur la
matiere. Il reste toujours possible de se passer de la matiere, y compris quand Einstein introduit

la constante cosmologique 1.%% La matiére...

... is merely part of the field rather than its source.%*

Le modeéle einsteinien de I’univers — statique et fini — a été depuis abandonné, ayant été réfuté
par la découverte de I’existence d’autres galaxies par Edwin Hubble et par 1’adoption par la
communauté scientifique du cadre du modéle du Big Bang.®® Néanmoins, au-dela de cet
abandon strictement scientifique, il nous semble qu’en arri¢re-plan s’est joué quelque chose de
I’ordre d’une confrontation entre des présupposés ontologiques forts et que, in fine, cette

confrontation n’a pas été résolue par la science physique.

b. Substances et essences, flux et reflux

La catégorie de la substance a certes des conséquences sur les discussions et les théories
scientifiques, mais c’est d’abord en philosophie qu’elle pose probléme. Elle réifie le réel et
encourage a accorder une densité ontologique a des étres qui ne sont peut-étre que des étres de
raison auxquels, pour reprendre Whitehead, nous nous serions simplement habitués. Plut6t que
de nous demander si 1’espace absolu est un étre de raison élevé injustement au rang de
substance, peut-étre faut-il auparavant nous interroger sur ce que nous voulons dire lorsque
nous parlons de « substance ». Il ne s’agit pas de nous pencher sur I’histoire longue et complexe
de cette notion mais de délimiter les grandes options définitionnelles possibles. Si cette histoire
a été complexe, ¢’est peut-étre parce que deés Aristote, dont la philosophie a eu des consequences
majeures dans 1’histoire de la pensée européenne et arabe, les choses n’étaient pas simples.
Intéressons-nous a 1’un des quatre candidats qu’il propose pour jouer le rdle de la substance
dans le livre Z de la Métaphysique — candidats que sont I’essence, 1’universel, le genre et le
substrat ou sujet.5% I refuse d’emblée de faire du substrat une substance pour deux raisons :
premierement une telle identification serait confuse et, secondement, cela aurait pour

conséquence de faire de la matiére informe une substance. Cette seconde conséquence est

593 Ibid., pp. 419-421.

89 Ibid., p. 421. « Einstein’s own attitude in his last years seems to have been one of unmourning abandonment of
Mach’s Principle. His reason appears to have been that although matter provides the epistemological basis for
the metrical field, this fact must not be held to confer ontological primacy on matter over the field : matter is
merely part of the field rather than its source. »

8% La constante cosmologique A est de nouveau en usage ces derniéres décennies, non pas seulement pour
contrebalancer, comme le faisait Einstein, la force attractive qui rapproche les objets célestes les uns des autres,
mais pour expliquer 1’expansion-méme de 1’univers.

6% Aristote, Métaphysique, Z, 3, 1029a-1029a25.

318



inacceptable compte tenu de sa doctrine de I’hylémorphisme. Pourtant Aristote semble

identifier le substrat a la substance quelques lignes plus tard :

Puisqu’il y a accord sur la substance comme substrat et comme matiere et
puisqu’elle est la substance en puissance, il reste a dire ce qu’est, comme

acte, la substance des choses sensibles.%®7

On serait tentés de ne pas préter attention a un tel passage et a considérer que la distinction
entre substance en puissance et substance en acte suffit pour lever toute difficulté. Pour autant
ce passage fait peut-étre écho au paradoxe que Whitehead soulevait entre la philosophie et la
logique prédicative aristotéliciennes. Tim Maudlin®® propose de I’interpréter de la sorte : le
probléme pour Aristote ne serait pas que la matiére puisse étre substance mais que la matiére
informe, indéterminée, puisse étre substance. Pourquoi ? Parce que ce que rechercherait
Avristote, ce serait une substance qui puisse, tout en étant distincte de ses prédicats, continuer a
étre. Cette substance aurait donc une indépendance logique et ontologique vis-a-vis de ses
prédicats. Selon Tim Maudlin, cela voudrait dire que la caractéristique la plus fondamentale de
la substance aristotélicienne serait son unité, au sens le plus fort du terme : et cela ouvre la voie

699 3 savoir la thése selon

a ce que Maudlin appelle « the twin monstruosities of metaphysics »
laguelle il existerait une matiere premiere, ainsi que son héritiere contemporaine, la thése selon
laquelle il existerait des « bare particulars ».”® Ces « bare particulars », dont on aurait pu a
premicre vue s’attendre a ce qu’ils restent dans le seul champ de la spéculation métaphysique,
trouvent selon Maudlin un écho dans la physique einsteinienne dans la mesure ou 1’espace-
temps est un objet mathématique qui représente 1’univers a partir d’un ensemble de points. Ces
points sont des individus abstraits dénués de toute propriété et que la structure qu’ils composent
met en relation les uns avec les autres : ce n’est que lorsqu’ils sont reliés qu’ils deviennent a

proprement parler des points spatio-temporels. A partir de la :

897 Métaphysique, H, 2, 1042a10, Op.cit., p. 1862.

8% Maudlin, Tim. « Substances and Space-Time : What Aristotle would have said to Einstein », Studies in History
of Philosophy and Science, volume 21, n°4, 1990, pp. 531-561.

89 Ibid., p. 538.

700 | es « bare particulars », introduits dans le domaine de 1’ontologie réaliste par Gustav Bergmann, sont nus
parce que dénués de nature. Il ne s’agit pas de substances parce qu’au-dela du fait qu’ils n’ont pas de propriétés,
ils n’existent qu’un moment seulement. Ils sont des instruments ou des facteurs d’individuation des substances
dans la mesure ou ils les unissent et unifient temporairement & leurs propriétés (on parle alors de Numerical
Difference Argument). Sur ce point : Kim, Jaegwon & Sosa, Ernest & Rosenkrantz, Gary S. (ed.). Metaphysics
from A to Z, in A Companion to Metaphysics, Wiley-Blackwell, Oxford, 2009, pp. 138-140 ; Garcia, Robert K.
« Bare Particulars and Constituent Ontology », Acta Analytica, volume 29, 2014, pp. 149-159.

319



The mathematical object so constructed exhibits the metaphysical structure
of a collection of bare particulars with accidental properties. The various
regions in the model are distinct because the mathematical points were
already individuated ab initio. The very same set of point might have been
given a different topological or affine or metrical structure, and the result

would have been a distinct mathematical object.’**

La conséquence est donc la possibilité qu’il puisse exister différents modéles mathématiques
pour décrire le monde physique. Les partisans de la conception relationniste de 1’espace’®?
peuvent alors penser que le fait d’admettre que 1’espace est une substance conduit
nécessairement conduire a admettre que ces différents modeles sont tous des représentations
également valables d’états de choses distincts, un peu comme s’il s’agissait d’angles différents
sur le méme objet. Rien ne permettrait de les discriminer. Des lors, on serait contraint, soit
d’abandonner la conception substantiviste, Soit d’accepter 1’indétermination radicale de la
substance. Seule la position relationniste serait correcte parce qu’elle seule considérerait les
différents modéles mathématiques compossibles comme des représentations différentes, non
pas d’un seul et méme objet, mais d’une seule et méme situation.

Maudlin montre que cette alternative ne tient pas puisqu’elle repose en vérité sur une
confusion entre ’objet physique et ses représentations mathématiques. Cette confusion est

encouragée par la physique contemporaine et par son usage relaché du verbe « étre ».7% Plus

01 Maudlin, Tim. « Substances and Space-Time : What Aristotle would have said to Einstein », Op.cit., p. 541.
792 Maudlin a en vue ’argument du hole diffeomorphism de John Earman et John Norton.

708 Maudlin, Tim. « The Essence of Space-Time », PSA : Proceedings of the Biennial Meeting of the Philosophy
of Science Association, volume 1988, n°2, 1988, pp. 82-91. « Imagine someone who is substantivalist about space-
time in virtue of these theses. First, she asserts that there are physical space-time points and allows, in logical
reconstructions, variables to range over them. According to Quine’s dictum, this puts the points into her ontology.
Further, she explicitly states that the event locations (space-time points) are substances, capable of existing
independently of other physical entities, subjects of predication, substrata for properties, &c. By whatever direct
manner you please, she places the event locations in her ousiology, into the category of substance. However, she
also maintains that mathematical points in solutions to the field equations represent these physical event locations
by functioning as existentially quantified bound variables. She interprets the mathematical objets by Ramsifying
out reference to specific event locations. So the metric tensor being flat at some point in the mathematical model
only asserts of the physical world that some event location or other has no gravitatonal field. If a neighborhood
of points in the model has a constant curvature tensor, that implies only that some neighbordhood of physical
points is constantly curved. Since she allows the variables to rang over physical space-time points, she will regard
the mathematical model as either being true or false. Of course, if the physical universe as any symmetries, a true
mathematical representation will have many interpretations that satisfy it. | have invented this hypothetical
substantivalist to demonstrate that substantivalism per se does not guarantee the applicability of the hole dilemma.
For under this interpretation the diffeomorphs do not represent distinct possible states of affairs. Although the
diffeomorphs are separate mathematical objects, assigning different tensors to individual mathematical points,
the differences are wash out when we give the physical interpretation. Since the mathematical points are replaced
by variables, and since the diffeomorphs can be generated from one another simply by renaming (re-
coordinatizing) points, the two mathematical structures have the same physical content. So our substantivalist

320



géneralement, toute théorie qui substantivise les noms des choses ouvre au probleme du
déterminisme, et il est donc pas bienvenu que les relationnistes se méfient de ce glissement
toujours possible. Mais un autre probléme se pose si on détache les mots de ce qu’ils désignent
et si on veut continuer a faire valoir qu’ils ont du sens malgré tout : pour défendre cette
hypothése, on est amené a minimiser I’importance des caractéristiques des objets que les mots
désignent. Ces caractéristiques sont alors toutes jugées accidentelles. On en arrive par
conséquent a défendre une position ou les mots acquiérent une forme de valeur, voire de
substance, et ou les caractéristiques des choses perdent en valeur, et donc en substance. En
arriére-plan, ce qui se manifeste dans la critique relationniste, c’est la mécompréhension de la
notion de substance au sens pourtant le plus traditionnel du terme. Le substantivisme n’implique
pas I’indéterminisme des substances, puisque le propre d’une substance est justement de
posséder une essence qui la détermine. Cela signifie que, contrairement a ce que défendent
certains partisans du relationnisme, la chose ou 1’état de chose décrit n’est pas le méme
lorsqu’on emploie certains mots et lorsqu’on en emploie d’autres. Il ne s’agit pas de

descriptions différentes d’un méme objet qui seraient toutes compossibles :

Roughly, the problem arises as soon as one introduces names for substances
and further assumes that the substances have all of their properties only

accidentally.”®

Et Maudlin de conclure qu’il y a bien des propriétés qui déterminent les objets’%, et ce méme
si elles peuvent légerement varier a [’intérieur de limites. LeS objets ont donc une
« metaphysical plasticity » qui n’est pas un obstacle a leur détermination essentielle. Nous
voyons que ce que vise Maudlin, c’est une conception simplificatrice de la substance : la
substance n’est pas une coque dure que rien ne viendrait éroder. Le substantivisme n’implique
pas non plus I’'indétermination de la substance. C’est ne pas connaitre ou bien faire fi sciemment
de toute I’histoire de cette notion que de la considérer de la sorte et que de réduire, ce faisant,
le concept d’espace absolu a une entité a la fois figée et indéterminée.

Dans le cas de I’espace absolu newtonien — toute proportion gardée puisgque nous savons
que Newton ne fait jamais de I’espace une substance mais seulement quelque chose qui s’en
approche — cela veut dire que I’immobilisme et 1’homogénéité de 1’ensemble des points

euclidiens qui le constituent doivent étre considérés comme ce qu’ils sont : des propriétés

escapes the implication that the diffeomorphs represent distinct, possible physical situations by evading the
requirement of distinctness. », p.83.

%4 |bid., p.85.

05 « If you want to have substances at all, you better have essences as well. », Ibid., p.88.

321



essentielles, et non pas simplement accidentelles. Ce sont elles qui permettent de distinguer les
points les uns des autres et de leur donner la fonction de repéres. Nous sommes bien loin des
« bare particulars » dont les relations n’en sont pas vraiment puisqu’elles sont accidentelles et
ne modifient en rien les entités nouées. Dans le cas de ’espace-temps de la théorie de la
relativité, autant il est concevable d’imaginer que chaque point de 1’espace-temps puisse
contenir plusieurs champs, autant le fait de changer les objets de place dans le monde physique
consiste a nier leur différence essentielle et a basculer dans I’absurdité. Le processus de
substitution du concept newtonien d’espace a I’idée contemporaine de champ ne change pas le

fait que...

... Physical space-time regions cannot exist without, and maintain no identity
apart from the particular spatio-temporal relations which obtain between

them. 706

En amont, et plus généralement, le physicien — et certaines ontologies analytiques
contemporaines — doit garder en téte que la représentation mathématique et la structure
ontologique des objets physiques représentés ne sont pas une seule et méme réalité. Les
différences de structures pensables dans le champ des représentations ne sont pas transposables,
comme par un glissement de terrain qui passerait inapercu, dans le monde physique. Il faut donc
se départir de ce lien que tissait par ailleurs Newton entre I’espace physique et I’espace
géomeétrique. Conclure que Newton confondait les deux serait dénué de sens dans la mesure ou
I’axiomatique euclidienne était a I’époque admise comme une évidence. En méme temps,
Newton n’optait pas non plus pour un réalisme mathématique : non seulement il ne niait pas
I’existence des corps sensibles, mais son rapport aux faits, qu’ils fussent chimiques ou
physiques, était celui d’un observateur rodé aux expériences. Il y avait donc bien un écart entre
les deux objets, mais cet écart était aussi faible que celui entre une représentation tres fidele et
I’objet qu’elle représente. Dans le cadre de pensée qui est le notre ou les systemes non-
euclidiens sont nombreux, et finalement quelle que soit la conception qu’on adopte vis-a-vis de
I’espace ou de 1’espace-temps physique, nous sommes tenus de distinguer rigoureusement entre

des concepts mentaux (qui prétendent au statut de représentations) et les objets physiques.

c. Les limites de la souplesse de nos représentations

Le fait que ces géometries non-euclidiennes soient plurielles conduit a se demander

jusqu’ou nous pouvons jouer avec nos représentations les plus intuitives de I’espace — et du

7% Maudlin, Tim. « Substances and Space-Time : What Aristotle would have said to Einstein », art.cit., p. 545.

322



temps. La question se pose d’autant plus lorsque nous adoptons une conception de 1’espace
relationniste et non-substantielle puisque cela encourage a désolidariser nos représentations
d’un objet qui n’existerait pas en tant que tel et a reporter sur nos représentations, en quelque
sorte, le poids ontologique que cet objet portait autrefois. Si nous quittons le champ de la science
et que nous nous intéressons aux représentations qui seraient les plus intuitives et partagées par
tout un chacun sur 1’espace de nos jours, nous aboutissons a un ensemble de propositions :
% L’espace est continu ;
% Cette continuité permet de penser que des particules de matiére, bien que distinctes,
puissent étre reliées les unes aux autres pour former des corps ;
¢ Il ne peut n’y avoir qu’une seule particule dans une portion d’espace ;
% Corollairement, deux particules distinctes ne peuvent pas occuper la méme portion
d’espace ;
s Le fait d’occuper une portion d’espace est temporaire et ne divise pas réellement
I’espace ;
% Un méme objet ne peut pas se trouver a deux endroits distincts exactement au méme
moment ;
% La matérialité se concoit a travers le prisme de la localisation, y compris lorsque nous
sommes ameneés a pouvoir seulement imaginer les particules et les ondes qui ne tombent

jpas sous nos sens ;

*

K/
*

Plus généralement, étre, c’est étre quelque part ;
% Le fait d’étre n’implique ni le fait d’étre matériel, ni le fait d’étre étendu.

Ces propositions structurent notre rapport empirique et logique aux corps environnants ainsi
que les productions de notre imagination. Elles impliquent le rapport de I’espace a la matérialitg,
a la temporalité et, plus généralement, a la possibilité d’étre. Nous retrouvons donc a chaque
fois le présupposé selon lequel I’espace est nécessaire pour penser I’existence de toutes choses.
En outre, nous constatons 1’éloignement de nos représentations d’avec la définition cartésienne
que critiquait déja Newton au XVI11¢ siecle : nous distinguons espace et matérialité au point de
pouvoir imaginer I’idée de localisation indépendamment de celle de matérialité.

La question principale que pose cette liste est alors la suivante : puisque nos représentations
sont relatives a un certain contexte et sont pénétrées, méme trés progressivement, par les
derniéres théses scientifiques, est-ce que ces propositions seront amenées a étre profondément
modifiées, voire abandonnées, un jour ? Plus encore : est-ce que toutes ces propositions se
trouveront un jour reléguées dans I’histoire des idées éculées ? Leur caractere intuitif est-il

purement construit ? A cette question, nous n’avons pas de réponse a proposer. Ce qui nous

323



intéresse, c’est jusqu’a quel point, a [l’intérieur d’un systéme de représentations jugées
évidentes et intuitives, certaines peuvent étre modifiées ou déstructurées sans que le systéme
considéré s’étiole.

Ces réflexions ont trouvé une résonnance dans des expériences de pensées proposees par
Louis Allix : celui-ci, considérant un ensemble de quatre principes portant sur les relations entre
le temps, I’espace et 1’objet matériel, imagine ce qui pourrait se passer si I’on abandonnait a
chaque fois 1I’un de ces principes.’®’ Ces quatre principes n’appartiennent pas au champ de la
science mais sont ceux du sens commun :

(1) Un objet occupe une portion de I’espace a chaque moment de son existence ;

(2) 'y reste durant un certain temps ;

(3) 1l ne peut pas étre a deux endroits en méme temps ;

(4) Deux objets ne peuvent pas étre au méme endroit au méme moment.

Louis Allix remargue que les principes (1) et (2) sont communs aux objets matériels et aux
universaux aristotéliciens, tandis que les principes (3) et (4) concernent uniquement les objets
matériels. Il note également que, compte tenu des principes (3) et (4), seuls les objets matériels
sont individualisés par leur emplacement dans 1’espace.””® Nous n’allons pas reprendre
I’expérience de pensée dans laquelle Louis Allix suppose qu’on abandonne le principe (2), qui
porte uniquement sur le temps, mais nous pencher sur celles qui abandonnent les principes (1),
(3) et (4) et que leur auteur met en rapport avec d’autres expériences de pensée connues.

Dans le cas ou le principe (1) est rejeté, ¢’est-a-dire dans I’hypothése ou un objet puisse
quitter de temps en temps 1’espace et y revenir, le paradoxe de la fleche de Zénon recoit une
solution inédite : la fleche est en effet a la fois immobile tout en étant en train de se déplacer,
trés précisément parce qu’elle ne se déplace pas a I'intérieur de 1’espace. Son déplacement se
passe a I’extérieur de I’espace, dont elle s’absente par instants, et ne contredit donc pas le fait
qu’elle est immobile a I’intérieur de 1’espace. Son déplacement, que nous pourrions représenter
par une ligne de pointillés, n’en est pas un au sens qui est le notre parce qu’il n’est pas une
translation. Pour reprendre les mots de Louis Allix, il s’agit de 1’alternance d’un « dé-
placement » et d’un « re-placement » dans I’espace.

Si on abandonne le principe (3), ¢’est-a-dire si on admet qu’un méme objet puisse se trouver
au méme moment dans deux endroits, une autre solution peut étre apportée au paradoxe de la

fleche. Celle-ci serait en méme temps dans deux lieux ou deux emplacements distincts. Il en

07 Allix, Louis. « Espace, temps, objet et causalité : thémes et variations », Philosophia Scientiae, volume 15, n°3,
2011, pp. 35-46.
708 |bid., p. 36.

324



irait de méme dans le paradoxe d’Achille et la tortue : Achille serait dans une infinité
d’emplacements avant méme d’avoir commencé a essayer de rejoindre la tortue.

Enfin, si on abandonne le principe (4), ¢’est-a-dire si on admet que deux objets puissent étre
dans le méme emplacement au méme moment, le paradoxe du bateau de Thésée se trouve résolu
de facon originale : il y aurait deux bateaux qui coexisteraient puis se sépareraient de sorte a se
retrouver ensuite dans deux emplacements différents.

Ces expériences conduisent & des conclusions apparemment dénuées de sens, voire
grotesques. Pourtant rien ne permet d’avancer avec certitude que de nouvelles découvertes
empirigues ne forceront pas, sinon le sens commun, du moins la science a devoir les défendre.
Le cas de I’abandon du principe (3) est particuliérement parlant dans le cadre des recherches en
physique quantique : dans le cas ou deux corpuscules, éloignés 1’un de ’autre, apparaitraient
en méme temps et auraient au méme moment des propriétés identiques, alors peut-étre que cela
remettrait en question notre maniére de concevoir 1’identité des objets. Peut-étre en effet ne
s’agirait-il pas de deux corpuscules dont les changements de 1’un causeraient immédiatement
les changements de 1’autre, mais d’un seul et méme objet subissant les mémes changements,

mais dans deux emplacements différents.

Cette solution semble a premiére vue inacceptable. Mais, le concept de
causalité instantanée pose peut-étre aujourd hui — ou posera en tout cas un
jour — suffisamment de difficultés pour qu’il faille déja envisager de lui
préférer [’hypotheése que, dans certaines circonstances, une méme entité
matérielle peut étre au méme moment a deux emplacements différents de
I’espace. Cela ferait de certains objets des sortes de champs discontinus
ayant une existence trans-spatiale, a la maniere dont, par leur persistance
dans le temps, ils possédent une existence trans-temporelle (i.e. s étalant
dans le temps plut6t que sur un seul instant). Ces « monstres », aujourd hui
inacceptables, seront peut-étre un jour intégrés dans nos théories

philosophiques ou dans nos explications scientifiques les plus informées.’®

Ce qui est intéressant dans cette conclusion, que Louis Allix tire également de 1’ensemble des
expériences de pensée qu’il propose, c’est qu’il ne s’agit pas simplement de montrer que ce qui
parait incohérent pour le sens commun peut étre pourtant logiquement valable compte tenu des

principes adoptés. Il s’agit aussi, et peut-étre avant tout, de montrer que, la science amenant a

799 Ibid., pp. 39-40.
325



prendre en compte de nouveaux faits et développant de nouvelles théories pour en rendre raison,
I’absurdité peut étre relativisée et peut méme enfanter du sens. Envisager I’abandon des
représentations qui structurent notre maniére de concevoir les relations entre 1’espace, le temps
et les objets matériels n’est pas simplement un jeu de 1’esprit qui tourne a vide et qui se nourrit
lui-méme. C’est au contraire le signe d’une compréhension réflexive de la contingence de nos
propres représentations — ou du moins de certaines d’entre elles. Cette compréhension, si nous
renouons avec les propos de Louis Allix, conduit a imaginer que des solutions aujourd’hui
« monstrueuses » a des paradoxes anciens puissent étre utiles a la science a venir. Nous
pourrions donc considérer qu’elles sont une propédeutique a nos futures possibles
représentations.’1

Pour autant, pouvons-nous changer toutes nos représentations sur les relations entre ces
trois entités ? L’auteur défend 1’idée que cela n’est pas envisageable de toutes les changer mais
que, dans une certaine mesure, les quatre plus générales d’entre elles sont modifiables.
Arrétons-nous un moment sur cela. Il parait trés acceptable de conclure ainsi que si I’espace a
pour fonction premiére d’individualiser les objets, c’est le temps qui semble d’abord nécessaire
pour que ces objets puissent se déplacer et changer d’état. Néanmoins la conclusion selon
laquelle le temps serait nécessaire (et suffisant) pour qu’il y ait changement tandis que I’espace
ne le serait pas, parce qu’il serait possible d’imaginer un changement qui aurait lieu hors de
I’espace, est beaucoup plus difficile a tenir. Si nous admettons que cela peut étre possible sur
le plan physique — pourquoi pas ? — il n’est cependant pas possible sur le plan strictement
logique qu’il puisse exister un non-espace dans lequel 1’objet continuerait d’exister lorsqu’il se
dé-place de I’espace. Nous voyons bien que pour que cela soit possible, il faudrait premiérement
que I’objet continue et ne continue pas a exister en méme temps : en effet, il faudrait qu’il
continue & exister pour que son re-placement dans 1’espace soit envisageable et pour qu’il
conserve au demeurant la méme identité, mais il faudrait qu’il cesse d’exister pour n’étre nulle
part. Sinon, si I’objet continuait tout simplement d’exister, nous serions renvoyés a la vieille
objection de la lance ou de 1’épée qui ne peut pas traverser les limites du monde sans se
retrouver quelque part ailleurs. Si nous supposons, comme le fait 1’auteur, que lorsque 1’objet
disparaitrait temporairement de I’espace physique, il apparaitrait dans un espace mental, alors

nous retombons dans la confusion dénoncée plus haut entre le monde physique et les

10 Certaines de ces monstruosités sont toutefois fortement peu probables, voire tout a fait impossible : ainsi en va-
t-il par exemple de la causalité a rebours (backward causation), qui pourrait étre possible a la condition stricte que
pas un seul événement passé impliqué dans la causation d’un événement futur ne soit modifié au point d’empécher
I’événement futur d’exister. A cela s’ajoute le fait qu’il faille au moins un instant avant et un instant apres tout
processus causal pour que ce processus causal puisse avoir lieu. Ibid., pp. 44-45.

326



représentations que nous pouvons nous en faire. L’hypothése de 1’existence d’un espace
continu, unique et indépendant de nos esprits, qu’il soit ou non strictement en adéquation avec
le monde physique, parait tout a fait nécessaire pour pouvoir penser le mouvement des corps.
Cette conclusion est nécessaire y compris dans la conception relationniste de 1’espace : si
I’espace n’est pas une substance détachée des corps matériels, s’il n’existe que par le
truchement des relations des corps les uns avec les autres, il n’en demeure pas moins que ces
corps ne sauraient passer d’un plan physique a un plan mental en changeant de nature et de
mode d’existence ou en cessant d’exister. In fine, quand bien méme nous abandonnerions la
catégorie ontologique de substance, nous sommes amenés a conserver 1’idée de substance au

sens logique : I’espace est, au minimum, une substance logique nécessaire.

3. Vivre dans P’espace, éprouver le nulle-part

Si la substance est un vieux démon pour les physiciens et pour les métaphysiciens de
I’espace, un spectre tantot terriblement présent tantot en train de s’effilocher, elle renvoie a une
évidence irréfléchie dans la vie de tous les jours. Nous ne souhaitons pas nous interroger, dans
une perspective phénoménologique, sur ce qui serait un mode d’apparaitre de 1’espace dans
’expérience quotidienne et sur la possibilité ou non de le saisir en tant que tel.”*! Il ne s’agit
pas non plus de se demander quel serait le vécu infra-conceptuel de 1’espace. La question qui
nous occupe porte plutét sur la maniére dont nous faisons comme si I’espace était une substance

ou comme quelque chose qui se rapprocherait d’une substance.

L’impressionnante quantité de métaphores spatiales que nous utilisons au quotidien atteste
de I’importance, sinon de I’objet ou d’un concept clair, du moins d’une idée diffuse d’espace
dans notre vie. « Le cheminement de la pensée », « la profondeur d’une couleur », « les lignes
ideologiques », « le besoin d’une prise de distance », « I’étendue du sentiment amoureux » et
« I’étalement de la souffrance » sont autant d’expressions qui peuvent s’appliquer dans le
champ de la vie publique ou traduire les états intimes de la subjectivité. Georges Matoré a
montré combien I’hétérogénéité de ces images et leur tendance a se transformer empéchent
toute unification autour d’un seul critére. Présentes dans toutes les affaires humaines, il les
compare a des passe-partout et propose de les classer selon leur degré d’abstraction et selon

leur rapport a une qualité ou a une temporalité. S’il n’est pas satisfait par les outils typologiques

"1 Declerck, Gunnar. « Physique de I’espace et phénoménologie de ’espace », Philosophia Scientiae, volume 15,
n°3, 2011, pp. 197-219. « Le possible en jeu dans la spatialisation, sorte de temps promis arrété dans le tissu du
monde, est un possible mien, un possible qui me concerne. Et ¢’est uniquement parce que mon rapport a 1’étant est
constamment surdéterminé par ce rapport de concernement, que celui-ci se présente comme disposé dans
I’espace. », p. 214.

327



qu’il propose, il admet qu’ils permettent néanmoins de se rendre compte que les métaphores
spatiales « sont toutes imprégnées de vécu ».”*2 Ce vécu de I’espace se construit dans les
premiéres années de la vie par une dissociation progressive de la subjectivité de 1’enfant par
rapport aux objets qui 1’environnent. Aprés une union toute sensorielle avec le monde qui
I’entoure, il se délimite, se découvre limité et en un sens morcelé’*3, et objective ce qui est
désormais vécu comme autre chose que lui-méme, comme extérieur a lui. Il prend et serre les
choses, il les lache et les jette, les mord et les crache. Selon les mots de Bernard Chouvier,
I’enfant construit son intériorité « a travers [un] jeu dynamique entre fermeture et

ouverture ».”* Ses gestes, ses productions’®®

, sa tendance a obéir et a désobéir aux regles,
manifestent ce jeu et contribuent, lorsque tout se passe bien, a structurer a la fois la subjectivité
en train d’advenir et le monde alentours. Le développement de la proprioception et de la
motricité s’accompagne d’une prise de conscience de 1’¢loignement ou de la proximité des
objets et d’une meilleure anticipation des distances. Cette perception des distances spatiales
passe aux prismes de plusieurs facteurs, dont celui de 1’effort physique plus ou moins important
que doit fournir 1’individu, qu’il soit enfant ou adulte.”'® Mais cette dissociation entre, d’un
coté, I’individualité que contiennent et singularisent les frontieres du corps propre et de la
structure psychique et, de I’autre c6té, I’espace extérieur — cette dissociation n’est jamais tout a

fait acquise : ainsi sommes-nous parfois confus parce que confondus dans les quelques

secondes de brouillard qui suivent le réveil ou dans les expériences de contemplation

"2 Matoré, Georges. L’Espace humain, La Colombe, Editions du vieux colombier, collection Sciences et
techniques humaines, Paris,1962, pp. 34-45. « L’origine spatiale de tel mot peut m’échapper, ce mot n’en est pas
moins relié a cet ensemble qu’est notre notion collective de I’espace. Et nous dirons méme que ces formules
fossilisées en apparence et devenues inconscientes sont a certains égards plus révélatrices de la spatialité, d’une
spatialité diffuse recouvrant toutes les choses de notre temps, que les métaphores les plus personnelles qui sont de
I’ordre du choix, contingentes, et qui n’expriment qu’une option provisoire, ambigué et contestée, une victoire
peut étre héroique, mais sans lendemain, car elle est une victoire de la solitude. Les images spatiales sont donc
toutes, a des degrés différents, imprégnées de vécu. Elles paraissent s’aligner dans un ordre immuable et
satisfaisant pour ’esprit, rangées cote a cOte, avec sagesse, ou bien encore groupées harmoniecusement par
« affinités » et par « tendances ». Une fixité aussi rassurante est illusoire ; cet ordre n’est qu’apparent et il voile
des associations fugaces, oscillant entre la vie intérieure et I’extériorité, entre la formulation et I’expression, ou
pour utiliser dans un sens un peu différent la distinction de Husserl, entre 1’indice et la signification. Nos
métaphores sont tour a tous signifiantes et indicatrices. », p. 41.

13 Lacan, Jacques. « Le stade du miroir comme formateur de la fonction du je », Revue Frangaise de Psychanalyse,
volume 13, n°4, 1949, pp. 449-455.

"4 Chouvier, Bernard. « De D’espace psychique a 1’espace créateur », in Activité artistique et spatialité,
L’Harmattan, collection Esthétiques, Paris, 2010, pp. 53-73.

"5 Haag, Geneviéve. « La constitution du fond dans 1’expression plastique en psychanalyse de 1’enfant : sa
signification dans la construction de la psyché », in Le Dessin dans le travail psychanalytique avec [’enfant, Eres,
Toulouse, 1995, pp. 63-87.

716 Banton, Tom & Epstein, William & Proffitt, Denis R. & Stefanucci, Jeanine. « The Role of Effort in Perceiving
Distance », Psychological Science, volume 14, n°2, 2003, pp. 106-112. Voir également : Josa, Roman. Perception
des distances : effets des contraintes environnementales et des variations de la fluence métacognitive, these de
psychologie, Université Paul Valéry — Montpellier 111, 2017.

328



artistique.”*” La psychologie montre que nous vivons I’espace différemment en fonction des
ages, des corps et des handicaps éventuels qui les affectent, de 1’acuité plus ou moins grande
ou bien au contraire inexistante des organes sensoriels et des pathologies mentales. Vivre
I’espace comme une chose dans laquelle on se meut et dont on fait pourtant partie, cela résulte
d’un processus de développement et d’apprentissage qui ne finit jamais vraiment. L’espace ne
se présente pas d’abord comme existant par lui-méme : il s’étend dans ’esprit juvénile par
juxtaposition des portions du réel pergues. Cela ne permet pas de conclure que I’espace n’existe
pas en tant que substance ou, en tous cas, comme quelque chose ayant une certaine
indépendance ontologique. Cela permet simplement de comprendre qu’il est, dans le champ des

représentations, construit progressivement comme une substance.

Peut-étre pourrions-nous voir dans le geste artistique une sorte de déformation de
I’expérience quotidienne et commune, qui permettrait — soit en la traduisant soit en la trahissant
— de mieux cerner notre rapport a 1’espace ainsi que ce qu’il serait, hors de nous. C’est I’une

des hypotheses de travail de Patricia Limido-Heulot :

Si I’on attend que [’expérience nous délivre une meilleure connaissance de
[’espace (entendu comme un objet a connaitre), il faudra alors examiner en
quoi l’expérience artistique peut nous apporter un surcroit de savoir, ou du
moins une forme de savoir qui, sans étre en concurrence avec la
connaissance scientifique de [’espace, permet une saisie plus intuitive ou plus
directe des propriétés de [’espace. Si au contraire, on attend d’une
expérience privilégiée de ['espace comme un bénéfice pour le sujet lui-méme,
¢ 'est-a-dire pour son enrichissement personnel, il faudra alors envisager ce
que [’expérience artistique peut donner a vivre et a sentir au Ssujet-
spectateur : une compréhension plus émotionnelle, plus sensible, voire un

plaisir esthétique né de la confrontation de l’espace.”™®

C’est surtout le premier versant de la recherche a laquelle ouvre cette hypothése qui peut
s’insérer dans le cadre de notre étude : que nous apprend ’art sur I’objet-espace ? Que nous
apprend-t-il de plus sur cet objet vécu au quotidien ? Les lignes ci-aprés partent du postulat

selon lequel I’expérience artistique pourrait enrichir I’ontologie. Ce postulat s’enracine dans le

17 Bachelard, Gaston. La Poétique de [’espace, Presses Universitaires de France, collection Bibliothéque de
philosophie contemporaine, Paris, 1957, pp. 168-190. « Sans cesse les deux espaces, I’espace intime et 1’espace
extérieur viennent, si I’on ose dire, s’encourager dans leur croissance. », p. 184.

18 Limido-Heulot, Patricia. Les Arts et [’expérience de I’espace, Editions Apogées, collection Ateliers populaires
de philosophie, Rennes, 2015, pp. 16-17.

329



constat qu’il faut parfois raison garder quand notre raison a tendance a produire des objets
intelligibles désincarnés et dont la beauté réside dans leur seule subtilité théorique. L ontologie
a beaucoup a gagner d’un rapport plus direct au sensible, de la méme maniére que le spécialiste
a tout a gagner a s’affranchir de son jargon, de ses habitudes de pensée et peut-étre de ses étres

de raison monstrueux, le temps d’une discussion avec quelque novice.

La premicere piste qui vient a I’esprit lorsqu’on pense a la relation entre 1’art et ’espace
est celle de I’ceuvre picturale, a fortiori a partir du développement de la perspective a la
Renaissance. Ainsi s’agit-il pour les artistes de saisir les formes et les volumes a I’intérieur de
leur champ de vision, depuis leur corps situé, et de les transcrire, sur une échelle différente,
dans un espace bidimensionnel. A ce sujet, Patricia Limido-Heulot remarque que I’espace de la
toile s’apparente a I’espace de la science classique : homogene, isotrope, mesurable,
proportionnel, il est lui-méme tout en étant saisi a partir d’un certain angle. La ressemblance ne
s’arréte pas la puisque — ajoutons-nous — la passivité du spectateur fait écho a I’imagination
désincarnée du géométre.”'® Néanmoins, poursuit I’autrice, I’ceuvre picturale offre une vue
« plus intuitive » de ’espace que celle de la géométrie.”?° En en appelant a I’intellect plus qu’au
corps, elle ne permet pas de vivre [’espace mais elle ouvre a un espace vécu. Elle le donne a

voir et le spectateur, par extension, peut y reconnaitre ce qu’il vit.

Hiroshi Senju, At World’s End #14 (2010)

19 Straus, Erwin. Du sens des sens. Contribution a I’étude des fondements de la psychologie, traduction de Georges
Tines et de Jean-Pierre Legrand, Editions Jérome Millon, collection Krisis, Grenoble, 2000, pp. 378-383.
20 | imido-Heulot, Patricia. Les Arts et [’expérience de I’espace, Op.cit., p. 50.

330



Plus incarnée, 1’expérience de la promenade dans les jardins anglais poursuit ce que ne

fait qu’amorcer 1’expérience commune puisqu’elle est...

... plus attentive au point de rencontre entre le sujet et son monde et qui, de
ce fait, est davantage en mesure de nous donner une appréhension plus

originaire de la spatialité.’?!

Cette attention nait d’un rapport désintéress¢ au monde environnant, la promenade n’étant pas
un moyen en vue d’une fin, mais la fin en tant que telle. Le corps est plus vivement engagé, et
cet engagement est inversement proportionnel a 1’intellectualisation par le sujet de son rapport
au monde.??

Vers quoi fait signe 1’expérience de la promenade ? 1l semble que si nous voulons
essayer de saisir I’espace tel qu’il est, il faut essayer de s’affranchir, dans la mesure du possible,
de la matérialité. Il n’est pas question ici d’un art qui serait rendu purement intelligible et
s’évanouirait dans I’immatérialité. Nous pensons plutét a des formes d’art qui, tout en
travaillant la matiére, parviennent a la faire oublier, a la mettre entre parenthéses, pour donner
a entrapercevoir I’espace qui reste. Cela peut passer par 1’élaboration d’une architecture non-
utilitaire, d’une architecture qui n’acquiert un sens que lorsque le spectateur y pénetre et le lui
octroie.”?®

En creusant le paradoxe qui consiste a utiliser la matieére pour révéler ce qu’'il y aurait
en-deca, il peut s’agir aussi s’agir d’emplir ’espace le plus possible. L’ceuvre de Chiharu Shiota
révele les régions de I’espace auxquelles nous n’aurions pas fait attention sinon. Dans Uncertain
Journey, les fils rouges s’entremélent et relient des squelettes de barque entre eux et avec les
contours de la piéce. Cette omniprésence colorée et qui rappelle les lignes qui se dessinent sur
la feuille de papier du géomeétre, modifie notre perception : les barques ne sont plus les seuls

72 |bid., p. 61. Les jardins anglais « visent une esthétique plurisensorielle qui s’adresse a I’ensemble du corps, des

pieds a la téte en passant méme par 1’ouie pour tenir compte du bruissement du vent dans les feuillages, et par
I’odorat, pour souligner la variété des senteurs florales. Pour le dire autrement, il nous semble que dans cette
expérience « marchée », ’espace se dévoile davantage a travers 1I’épreuve vécue par le sujet, tandis que dans la
création plastique de formes spatiales, telles les ceuvres directement issues de la perspective linéaire, nous avons
affaire a un certain type d’espace représenté, mis en scéne et au fond objectivé — un espace qui reste un objet
extérieur au sujet, sans induire une quelconque expérience pour le sujet. »

22 Sur le cheminement et les tours et détours urbains, voir aussi : De Certeau, Michel. L invention du quotidien,
tome 1, Union Générale d’Editions, collection 1018, Paris, 1980, pp. 175-227.

2 « L’immersion dans un espace artificiel intentionnellement fabriqué par ces artistes a ainsi pour but de
réinterroger le rapport que nous entretenons a notre espace ambiant et a notre corps, car ce n’est que lorsque les
repéres habituels manquent (pancartes, haut-bas, sol-plafond, points fixes, lignes droites, horizon, etc.) que nous
sommes alors obligés de faire appel a autre chose qu’a notre vue et a notre raison. [...] la désorientation n’est en
fait qu’une phase préparatoire, destinée a mettre entre parenthéses les habitudes intellectuelles et sociales acquises,
pour inciter le spectateur a chercher une nouvelle orientation de ses sens et de son corps dans I’espace. », Limido-
Heulot, Patricia, Les Arts et [’expérience de [’espace, Op.cit., p. 71.

331



objets sur lesquels notre attention se fixe. Les frontieres de la salle d’exposition disparaissent
tout a fait. Et alors ’ensemble gagne en profondeur, comme si les lignes creusaient 1’espace,
forgaient notre regard a pénétrer dans son épaisseur. Elles ne sont alors plus simplement des
lignes : elles forment des volumes et, ce faisant, révélent la tridimensionnalité du lieu ou elles
se rejoignent et s’éloignent. Si le voyage est incertain, c’est parce que, comme 1’explique
Iartiste elle-méme, aucune direction n’est indiquée.’?* La matérialité creuse ’espace et éloigne

les embarcations d’un horizon invisible — et peut-étre inaccessible.

Chiharu Shiota, Uncertain Journey (2021)

Inversement et de fagon plus directe, I’artiste peut chercher a approcher le vide par
I’évidement de I’espace. L’attention de ’artiste peut alors se porter sur deux « choses » : sur
ce qui emplit sans emplir, comme le son ou la lumiére, et sur ce qui délimite 1’espace. Que ce
soit dans 1’un ou dans I’autre de ces cas, la réussite réside dans la fabrication d’un sentiment

d’illimitation qui vient faire oublier la matérialité des murs qui circonscrivent I’ceuvre. James

724 hitp://www.dreamideamachine.com/en/?p=24751 Méme si ce ne sont pas les aspects de son travail qui nous
intéressent dans le cadre de cette étude, il ressort des différentes interviews que Chiharu Shiota a pu donner qu’elle
tente souvent de représenter les états d’ame que tout un chacun peut traverser, dans leur rapport a la mort ou au
temps passeé.

332


http://www.dreamideamachine.com/en/?p=24751

Turrell concilie les deux stratégies et produit des espaces dans lesquels le sujet ne percoit pas

ce qu’il s’attend a percevoir.’?®

Il propose des dispositifs trés contemplatifs et trés sophistiqués car ils mélent
toutes les dimensions cénesthésiques en obligeant le spectateur a regarder
vers le haut, a partir d’un espace ou il n’y a plus de ligne d’horizon et dans
un lieu inondé de lumiere. Ce n’est pas seulement la rétine qui se trouve alors
sollicitée mais I’équilibre du corps dans son entier, au point qu’il arrive que
des spectateurs tombent a la renverse faute de parvenir a maintenir un point
fixe dans ce systeme inhabituel. Le corps tout entier est porté, absorbé par la
lumiere, comme en état d’apesanteur. L’ espace se fait lumiere ou la lumiere
est tout [ 'espace. James Turrell cherche a faire vivre aux spectateurs un autre
niveau de conscience jusqu’a atteindre un état fusionnel ou il n’y a plus de
véritable séparation du sujet et de [’objet, du dedans et du dehors. A cet
égard, il est assez remarquable qu’il rejoint par la le constat de Straus
considérant que dans [’espace du sentir . « Nous cessons d’étre des étres
historiques, c¢’est-a-dire des étres eux-mémes objectivables ; nous n’avons
pas de mémoire pour le paysage, nous n’en avons pas non plus pour nous,
nous révons en plein jour et les yeux ouverts, nous sommes dérobés au monde

objectif et aussi & nous-mémes, c’est le sentir. »."*®

L’effacement de la séparation sujet-objet résulte de cette confusion des reperes perceptifs
habituels. Pourtant la matiére est tres présente : elle enserre la visiteuse, le visiteur ; elle délimite
son champ perceptif. Mais tout en le délimitant, elle I’ouvre a un ailleurs qui semble en méme
temps trés proche. L’ceil du cratére Roden, investi par James Turrell, s’apparente a une tache
de lumiere franche ou a un cercle étoilé selon le moment de la journée ; et cette tache ou ce
cercle, dont la forme est trés nette, d’une courbure sans aspérité, sans brisure, est a la fois
comme une surface peinte et comme une ouverture vers le ciel. Elle est une ouverture vers le
ciel, elle est une trouée, ou ce que Georges Didi-Huberman appelle une « béance », mais elle
apparait comme une trouée et comme une surface.”?” Comme trouée, elle conduit au lointain ;

comme surface, elle vient a la rencontre du regard. L’expérience est complexifiée par I’effort-

725 https://jamesturrell.com/

726 Limido-Heulot, Patricia. Les Arts et [ ’expérience de [’espace, Op.cit., pp. 72-73.

Voir également : https://vimeo.com/69357924 ; https://www.thisissocontemporary.fr/james-turrell/

27 Didi-Huberman, Georges. L homme qui marchait dans la couleur, Les Editions de Minuit, Paris, 2001, p. 31.
Merci a Sarah Troche.

333


https://jamesturrell.com/
https://vimeo.com/69357924
https://www.thisissocontemporary.fr/james-turrell/

méme de rationalisation du sujet percevant. Celui-ci sait qu’il se trouve en profondeur, a
I’intérieur d’un cratére en plein milieu d’un désert. Cela signifie que le ciel est encore plus
lointain qu’il ne 1’est lorsque nous marchons a la surface de la terre. La pseudo-surface de 1’ceil
du cratere vue de I’intérieur fait partie de I’horizontalité du monde extérieur. Et en méme temps,
elle verticalise le regard et, en vérité, tout le corps du sujet qui leve la téte, étend sa colonne
vertébrale, se tient du mieux possible sur ses jambes.”? 1l y a donc bien des murs autours de
lui, et ces murs sont eux-mémes a I’intérieur de la terre, enfoncés en elle. Et pourtant, ils ouvrent

a autre chose : a une forme de vide.

James Turrell, @il du cratére Roden™®

728 Cette réflexion est née de la question que pose George Didi-Huberman : « Qu’est-ce qu’un cratére, sinon le
bord par excellence entre ces deux abimes symétriques que sont le fond du ciel et le fond de la terre ? », Ibid., p.
75.

729 Crédit photo : Florian Holzherr.

334



James Turrell I’explique lui-méme :

Ce qui m’intéresse, ce sont des lieux publics dénués (devoid : dénudés,

évidés) de leur fonction.”°

Les etapes de son travail au fil des années manifestent cette dés-utilisation des lieux qui cessent
alors d’étre des endroits ou 1’0n fait ceci ou cela. A la place des objets fonctionnels, c’est la

lumiére, trés blanche ou tres colorée, qui prend la place.

James Turrell, Wide Out, de la série Ganzfelds (1998)

Dans ces ceuvres-la, les limites du monde sont tantdt des arétes physiques, tant6t des
rectangles de lumiére, tant6t des lignes d’ombre. La lumiére devient le quelque chose a
regarder ; elle perd elle aussi toute fonctionnalité puisqu’elle ne sert plus a voir autre chose
qu’elle-méme. La couleur ou la blancheur la rendent visible en tant que telle. Nous ne sommes
pas dans une cathédrale dont les vitraux transpercés de soleil font signe vers une divinité. [I n’y
a pas autre chose a chercher dans ce qui frappe I’ceil et engouffre le corps tout entier. C’est de

la sorte que James Turrell interroge ’espace : il ne cherche pas seulement I’espace devenu

730 Citation rapportée par George Didi-Huberman, Ibid., p. 40.

335



inutile, il cherche 1’espace pour lui-méme, indépendamment des choses qu’il pourrait
héberger.”!

Réinsérons le corps humain comme une partie du dispositif, et en particulier le corps
athlétique qui se meut avec plus de puissance et plus de précision. Ce corps attire 1’attention sur
lui-méme ainsi que sur I’espace qu’il traverse. Vivant, dynamique, imparfait et matériel, il n’est
ni la ligne plane ou courbe de la géométrie, ni le volume dont la mécanique calcule la trajectoire.
Il s’élance et se projette la ou il n’est pas encore, il expérimente ses propres limites — celles de
sa silhouette et celles de ses possibilités anatomiques — en sentant le sol, les parois et les objets
qui peuvent faire obstacle a son mouvement. Ce corps percoit la ou il va et se représente la ou
il pourrait aller s’il le décidait. Celui qui regarde un corps qui se meut avec virtuosité voit en
méme temps 1’espace qui I’entoure, ¢’est-a-dire 1’espace dans lequel ce corps se déploie ou
pourrait se déployer autrement. Le coureur, le danseur, le sabreur éprouvent le fait d’étre trés
précisément la tout en n’étant nulle part.

Repensant a Newton, nous pourrions nous demander : les lignes et les volumes que leurs
corps manifestent existent-ils toujours déja en acte ? Leurs gestes ne font-ils qu’actualiser ce
gue nos yeux ne sont pas capables de voir ? Pourtant force est d’avouer qu’aucune substance
spatiale ne s’impose a notre entendement avec une force semblable a celle de son évidence

sensible. Vécue dans la chair, la possibilité de son existence reste en suspens pour 1’esprit.

31 « Pour cela il aura suffi, mais c’est chose difficile, d’éclairer le simple fait qu’un lieu déserté nous apparaisse
massivement comme tel, c’est-a-dire déserté de tout objet visible. Pour cela il aura fallu rendre a la couleur sa
visualité, son poids et sa voracité atmosphérique, monochrome. Sa valeur de substance, de sujet, et non plus
d’attribut ou d’accident. Sa valeur d’alliance simple avec 1’absence : donner a l’absence la puissance du lieu, et
donner & ce lieu une puissance élémentaire de figure —comme un écran de réve — sous I’espéce du pan monochrome
qui nous fait front mais qui, également, se donne comme un gouffre et un principe de vertige. », Ibid., p. 35.

336



Conclusion

« L’Univers infini de la Nouvelle Cosmologie, infini dans la Durée comme dans 1I’Etendue,
dans lequel la matiére éternelle, selon des lois éternelles et nécessaires, se meut sans fin et
sans dessein dans I’espace éternel, avait hérité de tous les attributs ontologiques de la
Divinité. Mais de ceux-ci seulement : quant aux autres, Dieu, en partant du Monde, les
emporta avec Lui. »

Alexandre Koyre, Du monde clos a l'univers infini.

Nous I’avons vu, I’espace accéde avec Newton a une certaine indépendance
ontologique. C’est une indépendance bel et bien acquise vis-a-vis de la matiére : I’espace ne
s’y identifie plus et ne se réduit plus a n’étre qu’un intervalle entre les corps. Il est toutefois
difficile de rendre compte de cette forme d’existence et hous avons vu que cela passe par des
tentatives pour penser un mode de causation différent de ceux déja proposes par les différentes
traditions philosophiques et théologiques. A cette difficulté s’ajoute celle de la nature double
d’un espace qui est a la fois mathématique et physique, qui comprend une infinité de figures
existant en acte et qui peut accueillir les particules insécables de matiére qu’agitent des forces
attractives et répulsives.

Newton a une conception unitaire du savoir, fondée sur 1’unicité de la substance divine.
Dés lors et puisque Dieu est cause premiere du monde, la théologie perd en quelque sorte son
statut de savoir a part entiére pour circuler a I’intérieur de 1’ensemble des disciplines et les relier
les unes aux autres. Nous I’avons découvert au fur et a mesure de cette étude, la croyance de
Newton dans I’existence d’une prisca theologia n’est pas anecdotique. Elle insuffle une certaine
rationalité (un souci de la cohérence, une économie conceptuelle qui s’ancre dans la simplicité
postulée de la nature, ainsi que le mélange d’une démarche mécaniste et d une vision finaliste
de cette nature) dans sa philosophie naturelle et dans son effort continu de conceptualisation de
I’espace.

Pourtant I’espace absolu a été compris comme un axiome d’abord et avant tout d’ordre
physique puisque le public des XVI1I° et XVIII®siécles n’a eu connaissance que des textes que
Newton a accepté de publier — a savoir 1’Optique et les Principes mathématique de la
philosophie naturelle, puisque ces ceuvres ont ouvert la voie a une toute nouvelle et stimulante

physique, et puisqu’enfin, indépendamment de I’ ceuvre newtonienne, la philosophie se diffracte

337



en plusieurs disciplines et la science continue de s’affranchir de la métaphysique et de la
théologie. L’échange entre Leibniz et Clarke et la publication des deux versions du Scholie
Général ont certes attiré 1’attention sur la religiosité de Newton, mais moins que nous le croyons
peut-étre : I’heure était a la redécouverte, grace a un nouveau regard, de 1’univers.

Le concept d’espace absolu de la physique moderne a tellement pénétré 1’imaginaire
européen des les premiéres décennies du XVIII® siecle qu’il est entré dans les dictionnaires
comme un mot a la signification commune. Ouvrons certains de ces ouvrages de langue anglaise
et voyons quels témoignages ils peuvent donner de cette imprégnation.

Au tout début du XVI1I° siecle, un premier dictionnaire monolingue est édité. A Table
Alphabeticall, compilé par Robert Crawdrey et publié pour la premiére fois en 1604,
s’apparente a une liste de termes auxquels sont a chaque fois accolés quelques synonymes. On
n’y trouve aucune mention du terme space, seulement 1’adjectif spatious, synonyme de large,
et le verbe to extende.”?

Un siécle plus tard, en 1708, le Dictionarium Anglo-Britannicum de John Kersey

propose une entrée « space » :

distance either of Time or Place : in Philosophy, Distance considered every

Way, whether there be any solid Matter in it or not ;

. ainsi qu’une entrée « extension », dont la traduction frangaise du sens pourrait étre « un
étirement ». L’espace dont il est question est pourvu de deux significations qui commencent a
se détacher I’une de ’autre : d’une part, il peut désigner un intervalle (qui peut étre temporel),
d’autre part il peut renvoyer a une totalité mesurable en elle-méme et pas par rapport a des corps
qui la délimiteraient. Il est en outre intéressant de noter que si ni le vide ni I’éther ne sont
évoqués dans cette définition, I’espace est distingué de la matiére. 3

En 1720, la septiéme édition par Edward Phillips de The New World of Words’*
surprend par ’ajout, a la définition donnée par le Dictionarium Anglo-Britannicum, de la

distinction entre un espace absolu et un espace relatif :

Absolute Space considered in its own Nature without regard to any outward

thing, always continues the same and is Immoveable : But Relative Space, is

732 Crawdrey, Robert. A Table Alphabeticall, conteyning and teaching the true writing, and understanding of hard
usuall English wordes, 3th edition, Edmund Weauer, London, 1617.

733 Kersey, John. Dictionarium Anglo-Britannicum, or a General English Dictionary, J.Wilde, London, 1708.
734 Phillips, Edward. The New World of Words, or Universal English Dictionary, 7th edition, London, 1720.

338



that moveable Dimension or Measure of the former, which appears to our

Senses, with respect to the Position of Bodies within it.

Il n’est question que d’un sens « philosophique » et les propriétés qui leur sont reconnues sont
donc des propriétés qu’aujourd’hui nous renverrions au champ de la science physique. En
mettant en avant la continuité et I’immobilité¢ de I’espace absolu d’un c6té, et la possibilité
d’étre pergu a partir des corps qui y sont situés de 1’autre coté, cet ajout recoupe pleinement ce
que Newton écrit, quelques années plus tot, dans le Scholie des Définitions.

Bien que les définitions de toutes les entrées s’étoffent avec le temps, il est indéniable
que celle de « space » évolue grandement en quelques années seulement. Cela se voit d’autant
plus en 1730, peu de temps aprés la mort de Newton, dans le Dictionarium Anglo-Britannicum

de Nathan Bailey.”® Celui-ci propose cing sens :

Space : Distance either of Time or Place, the Modes of which are Capacity,
Extension, or Duration. Space, if it be considered barely in Lenght, between
any 2 Beings, is the same Idea that we have of Distance. But if it considered
in Lenght, Breadth, and Thickness, it is properly call’d Capacity. If it be
considered between the Extremities of Matter, which fills the Capacity of
Space with something that is solid, tangible, and moveable, it is called

Extension.

Space [in Physicks] is Distance considered every Way, whether there be in it
any solid Matter, or not, and is either Absolute Space, is that considered in
its own Nature, without Regard to any Thing external ; which always remain
the same, and is infinite and immoveable. Relative Space, is that moveable
Dimension or Measure of Absolute Space, which our Senses define by the

Positions of the Body withing it.

Space [in Geom.] is the Area of any Figure, or that which fills the Intervals

or Distances between the Lines that terminate it.

Space [in Mechanicks] is the Line which a moveable Body, considered as a

Point, is conceived to describe by its Motion.

735 Bailey, Nathan. Dictionarium Anglo-Britannicum, or a more Compleat Universal Etymological English
Dictionary than any extant, London, 1730.

339



Le premier sens recoupe 1’idée d’espacement entre deux entités, qu’il s’agisse de deux instants
ou de deux corps, et prend le nom, selon les entités concernées, d’étendue, de durée ou de
capacité (i.e. capacité d’accueil).”® Le deuxiéme et le troisiéme sens, a savoir ceux de I’espace
absolu et de I’espace relatif, reprennent la distinction « philosophique » que proposait déja The
New World of Words ; cette fois-ci, cette entrée est présentée comme relevant du champ de la
« physique », ttmoignant en passant de 1’autonomisation de la physique moderne par rapport a
la philosophie premiere. Par rapport a la définition de I’espace absolu de The New World of
Words, il est ici également question de son infinité. Le quatrieme sens, géométrique, recoupe
le premier, et le cinquieme, mécanique, manifeste 1’intrication de la géométrie et de la physique
dans I’appréhension et le calcul des mouvements des corps.

Le concept d’espace absolu de la physique moderne a acquis si rapidement le statut
d’évidence commune qu’il est entré dans les dictionnaires anglais des le début du XVI1I°siecle.
La physique newtonienne participe donc de la dissociation entre un sens préexistant bien
qu’également récent, celui d’espacement, et le sens nouveau qu’elle lui confere. L’espace
absolu parait alors exister en tant que tel, certes comme une représentation mentale, mais surtout

comme un objet dont I’existence ne serait pas a prouver.

736 Dans ce dictionnaire de 1730 comme dans les précédents, nous retrouvons par ailleurs ’adjectif spatious, mais
aussi I’ajout d’un substantif : spaciousness.

340



Bibliographie

| — (EUVRES DE NEWTON

1) CORRESPONDANCE

The Correspondence of Isaac Newton, Volume | : 1661-1675, éditée par H.W.Turnbull et la
Royal Society, Cambridge University Press, Cambridge, 1959.

The Correspondence of Isaac Newton, Volume Il : 1676-1687, éditée par H.W.Turnbull et la
Royal Society, Cambridge University Press, Cambridge, 1960.

The Correspondence of Isaac Newton, Volume 111 : 1688-1694, éditée par H.W.Turnbull et la
Royal Society, Cambridge University Press, Cambridge, 1961.

The Correspondence of Isaac Newton, Volume 1V : 1694-1709, éditée par J.F.Scott et la Royal
Society, Cambridge University Press, Cambridge, 1967.

The Correspondence of Isaac Newton, Volume V : 1709-1713, éditée par A.Rupert Hall &
Laura Tilling, et la Royal Society, Cambridge University Press, Cambridge, 1975.

The Correspondence of Isaac Newton, Volume VI : 1713-1718, éditée par A.Rupert Hall &
Laura Tilling, et la Royal Society, Cambridge University Press, Cambridge, 1976.

The Correspondence of Isaac Newton, VVolume VII : 1718-1727 éditée par A.Rupert Hall &
Laura Tilling, et la Royal Society, Cambridge University Press, Cambridge, 1977.

Newton, Isaac. « Four Letters from Sir Isaac Newton to Doctor Bentley ». Hansebooks, 2017.

2) MANUSCRITS ET (BUVRES

a) « DE GRAVITATIONE »

NEWTON, Isaac. De Gravitatione et aequipondio fluidorum, in Unpublished Scientific Papers
of Isaac Newton, A selection from Porthmouth Collection in the University Library, Cambridge,
Edited by A.Rupert Hall & Marie Boas Hall, Cambridge University Press, Cambridge, 1978,
pp. 89-121.

—. On the Gravity and Equilibrium of Fluids, in Unpublished Scientific Papers of Isaac Newton,
A selection from Porthmouth Collection in the University Library, Cambridge, Edited by
A.Rupert Hall & Marie Boas Hall, Cambridge University Press, Cambridge, 1978, p.121-155.

—. De la gravitation ou Les Fondements de la mécanique classique, traduction et notes de

Marie-Francgoise Biarnais, Les Belles Lettres, Paris, 1985.

341



b) « TEMPUS ET LOCUS »

—. « Tempus et locus » (Portmouth, MSS 3965, section 13, 541r-542r et 545r-546r), édité en
latin et traduit en anglais dans 1’article de McGuire, James E. « Newton on Place, Time and
God : an Unpublished Source », The British Journal for the History of Science, 11, 38, 1978,
pp. 114-129.

—. « Tempus et locus (CA.1690) », traduit en francais dans Espace et métaphysique de Gassendi
a Kant (anthologie), 2013, pp. 188-191.

c) L’OPTIQUE

—. Optice : sive de reflexionibus, refractionibus, inflexionibus & coloribus Lucis libri tres,
impensis Sam.Samith & Benj Walford, Londoni, 1706.

—. Opticks, or A Treatise of the Reflections, Refractions, Inflexions & Colours of Light, based
on the fourth edition London, preface by I.Bernard Cohen, Dover Publications, New York,
1952,

—. Traité d’optique, traduction de Pierre Coste, préface de Maurice Solovine, Gauthier-Villars,
collection Les Maitres de la pensée scientifique, Paris, 1955.

—. Optique, traduction de Jean-Paul Marat, Christian Bourgois, collection Epistéme classiques,
1989.

—. « Question 28 », in Optique, traduction de Jean-Paul Marat, Edition Christian Bourgois,
collection Epistéme classiques, 1989, pp. 312-318.

—. « Question 31 », in Optique, traduction de Jean-Paul Marat, Edition Christian Bourgois,
collection Epistéme classiques, 1989, pp. 323-348.

—. « Questions 28 et 31 (extraits) », in Espace et métaphysique de Gassendi a Kant (anthologie),
traduction de Luc Peterschmitt, 2013, pp. 192-194.

d) LES PRINCIPES MATHEMATIQUES DE LA PHILOSOPHIE NATURELLE

Editions originales

—. Philosophiae naturalis principia mathematica, 1% édition par Edmund Halley, Londres,
1687.

—. Philosophiae naturalis principia mathematica, Volume I, the third edition (1726)) with
variant readings, assembled and edited by Alexandre Koyré & 1. Bernard Cohen with the
assistance of Anne Whitman, Cambridge University Press, Cambridge, 1972.

342



—. Philosophiae naturalis principia mathematica, Volume II, the third edition (1726)) with
variant readings, assembled and edited by Alexandre Koyré & I. Bernard Cohen with the
assistance of Anne Whitman, Cambridge University Press, Cambridge, 1972.

Traduction anglaise

—. The Mathematical Principles of Natural Philosophy and his System of the World, translated
by Andrew Motte, Translations revised, and supplied with an historical and explanatory
appendix by Florian Cajori, volume | : The Motion of Bodies, University of California Press,
London, 1962.

—. The Mathematical Principles of Natural Philosophy and his System of the World, translated
by Andrew Motte, Translations revised, and supplied with an historical and explanatory
appendix by Florian Cajori, volume Il : The System of the World, University of California
Press, London, 1962.

Traductions francaises

—. Les Principes mathématiques de la philosophie naturelle, traduction francaise de la Marquise
du Chastellet, augmentée des commentaires de Clairaut, tome |, Librairie scientifique et
technique Albert Blanchard, Paris, 1966.

—. Les Principes mathématiques de la philosophie naturelle, traduction francaise de la Marquise
du Chastellet, augmentée des commentaires de Clairaut, tome Il, Librairie scientifique et
technique Albert Blanchard, Paris, 1966.

—. Les Principes mathématiques de la philosophie naturelle, traduction francaise, analyse et
commentaires d’Emilie du Chatelet, préface de Voltaire, Dunod, Paris, 2005.

—. Les Principes mathématiques de la philosophie naturelle, traduction, postface et
bibliographie de Marie-Francoise Biarnais, préface de Stephen Hawking, Christian Bourgois,
Paris, 1985.

—. « Scholie général des Principes mathématiques de la philosophie naturelle » (extrait),
traduction de Luc Peterschmitt, in Espace et métaphysique de Gassendi a Kant (anthologie),
2013, pp. 195-197.

e) AUTRES TEXTES

—. La Méthode des Fluxions et des suites infinies, traduction de Georges-Louis Leclerc, comte
de Buffon, Librairie Scientifique Albert Blanchard, Paris, 1966.

343



—. Unpusblished scientific papers of Isaac Newton, A Selection from the Portsmouth Collection
in the University Library, Cambridge, chosen, edited and translated by A.Rupert Hall and Marie
Boas Hall, Cambridge University Press, Cambridge, 1978.

—. Certain philosophical questions : Newton’s Trinity Notebook, edited by McGuire, James E.
& Tamny, Martin, Cambridge University Press, Cambridge, 1983, part I1, pp. 328-489.

—. « Of natures obvious laws & processes in vegetation », in The Janus faces of genius : the
role of alchemy in Newton'’s thought, 1991, pp. 256-270.

—. Ecrits sur la religion, traduction de Jean-Frangois Baillon, Gallimard, collection Tel, Paris,
1996.

11- (EUVRES D’AUTRES AUTEURS ET AUTRICES

AL-FARAJ, Abu. Specimen historiae Arabum, sive Gregorii Abul Farajii Malatiensis, De
Origine et Moribus Arabum succincta Narratio, in linguam Latinam conversa, Notisque &
probatissimis apud ipsos Authoribus, suisius illustrata, translation and commentary by Edward
Pocock, Robinson, Oxford, 1650.

ARATOS. Phénomenes, tome 1, texte établi, traduit et commenté par Jean Martin, Les Belles
Lettres, collection des universités de France, Paris, 1998.

ARISTOTE. Métaphysique, traduction de J.Tricot, Vrin, Paris, 1953.

—. Euvres completes, sous la direction de Pierre Pellegrin, Flammarion, Paris, 2014.

—. Catégories, traduction de Michel Crubellier & Pierre Pellegrin, (Euvres complétes, 2014, pp.
29-63.

—. Physique, traduction de Pierre Pellegrin, Euvres complétes, 2014, pp. 513-697.

—. Traité du ciel, traduction de Catherine Dalimier & Pierre Pellegrin, Euvres complétes, 2014,
pp. 699-800.

—. Météorologiques, traduction de Jocelyn Groisard, Euvres complétes, 2014, pp. 859-967.

—. Traité de I’ame, traduction de Richard Bodéls, Euvres compleétes, 2014, pp. 967-1040.

—. Métaphysique, traduction de Marie-Paule Duminil & Annick Jaulin, Euvres complétes,
2014, pp. 1735-1969.

—. Poétique, traduction de Pierre Destrée, (Euvres complétes, 2014, pp. 2759-2798.
AUGUSTIN. La Cite de Dieu, tome 1, livres | a X, traduction de Louis Moreau revue par Jean-
Claude Eslin, Editions du Seuil, collection Points, Paris, 1994.

—. La Cité de Dieu, tome 2, livres X1 a XVI1I, traduction de Louis Moreau revue par Jean-Claude

Eslin, Editions du Seuil, collection Points, Paris, 1994.

344



—. La Cité de Dieu, tome 3, livres XVIII a XXII, traduction de Louis Moreau revue par Jean-
Claude Eslin, Editions du Seuil, collection Points, Paris, 1994.

BACHELARD, Gaston. La Poétique de [’espace, Presses Universitaires de France, collection
Bibliotheque de philosophie contemporaine, Paris, 1957.

—. La Formation de l’esprit scientifique, \VVrin, Paris, 2011.

BoETHIUS. De topicis differentiis, translated, with notes and essays on the text by Eleonore
Stump, Cornell University Press, collection Cornell Classics in Philosophy, Ithaca and London,
1978.

BONAVENTURE. [tinéraire de [’esprit vers Dieu, introduction, traduction et notes d’Henry
Duméry, Vrin, collection Bibliothéque des textes philosophiques, 5™ édition, Paris, 1986.
BOYLE, Robert. « Bulletin cartésien XXXII Centre d’Etudes Cartésiennes/Centro di Studi su
Descartes e il Seicento dell’Universita di Lecce, Bibliographie internationale critique des études
cartésiennes pour I’année 2001 », traduction de Philippe Hamou, Archives de Philosophie, tome
67, 2004, pp. 147-198.

BRUNO, Giordano. De l'infini, de [ 'univers et des mondes, texte établi par Giovanni Aquilecchia
et traduit par Jean-Pierre Cavaillé, Euvres completes, tome 1V, Les Belles Lettres, Paris, 1995.
CARNAP, Rudolf. L’Espace. Une contribution a la théorie de la science, traduction et
présentation par Pierre Wagner, Gallimard nrf, collection Bibliotheque de philosophie, Paris,
2017.

CHAUVIRE, Christiane. L’Essayeur de Galilée, comprenant des fragments traduits par
P.H.Michel, Les Belles Lettres, Annales littéraires de I’Université de Besangon, Paris, 1980.
CIcERON. De la nature des dieux, traduction de Charles Appuhn, Librairie Garnier Freres, Paris,
1935.

CLARKE, Samuel & LEIBNIz, Gottfried Wilhelm. Correspondance Leibniz-Clarke, d’aprés les
manuscrits originaux des bibliotheques de Hanovre et de Londres, introduction et présentation
d’André Robinet, Presses Universitaires de France, Bibliotheque de philosophie
contemporaine, Paris, 1957.

CopPerNIC, Nicolas. Des Révolutions des orbes célestes, introduction, traductions et notes
d’Alexandre Koyr¢, Librairie Félix Alcan, collection Textes et traductions, Paris, 1934.
CubwoRTH, Ralph. The True Intellectual System of the Universe, Faksimile-Neudruck der
Ausgabe von London 1678, Friedrich Frommann Verlag, Stuttgart-Bad Cannstatt, 1964.

De MAIzeaux, Pierre. Recueil de diverses Pieces sur la Philosophie, la Religion naturelle,
[’Histoire, les mathématiques, etc., par Mrs Leibniz, Clarke, Newton et autres Autheurs

célebres, tomes | et I, Duvillard et Changuion, Amsterdam, 1720.

345



DESCARTES, René, Antoine Arnauld, et Henry More. Correspondance avec Arnaud et Morus,
éditée par Genevieve Rodis-Lewis, traduction de Claude Clerselier, Vrin, collection
Bibliotheque des textes philosophiques, Paris, 1953.

—. (Euvres philosophiques, tomes I-11-111, textes établis, présentés et annotés par Ferdinand
Alquié, collection Classiques Garnier, Paris, 1963-1999.

—. (Euvres de Descartes, 11 volumes, publiées par Charles Adam & Paul Tannery, Vrin, Paris,
1964-1974.

—. Méditations métaphysiques, Le Livre de Poche, collection Classiques de la philosophie,
édition bilingue, traductions du Duc de Luynes et de Michelle Beyssade, 1990.

—. (Euvres completes, tome 11, Gallimard, Tel, 2009.

DIOGENE LAERCE. Vies et doctrines des philosophes illustres, traduction sous la direction de
Marie-Odile Goulet-Caze, introductions, traductions et notes de Jean-Frangois Balaudé, Luc
Brisson, Jacques Brunschwig, Tiziano Dorandi, Marie-Odile Goulet-Cazé, Richard Goulet &
Michel Narcy, Le Livre de Poche, Librairie Genérale Francaise, Paris, 1999.

Du CHATELET, Gabrielle Emilie de Breteuil. Institutions de physique, 2"% édition, Prault, Paris,
1740, réimprimée dans Christian Wolff, Gesammelte Werke, volume 28, Georg Olms Verlag,
Hildesheim, 1988.

EINSTEIN, Albert. La Relativité, suivi de La Théorie de la Relativité restreinte et générale et La
Relativité et le probleme de [’espace, traduction de Maurice Solovine, Petite Bibliotheque
Payot, Paris, 1956.

EPICURE. Lettres, maximes, sentences, traduction, introduction et commentaire de Jean-
Francois Balaudé, Le Livre de Poche, collection Classiques de la philosophie, Paris, 1994.
FONTENELLE, Bernard le Bouyer de. Entretiens sur la pluralité des mondes, présentation par
Christophe Martin, GF Flammarion, collection GF-Dossier, Manchecourt, 1998.

—. Eloges, « Eloge de Newton », Classiques Garnier, collection Classiques Jaunes, Paris, 2014,
pp. 220-240.

GALILEE. Discours et démonstrations mathématiques concernant deux sciences nouvelles,
introduction et traduction de Maurice Clavelin, Librairie Armand Colin, collection Philosophies
pour I’age de la science, Paris, 1970.

—. Le messager céleste, introduction et traduction d’Isabelle Pantin, Les Belles Lettres,
collection Science et humanisme, Paris, 1992.

GASSENDI, Pierre. The Selected Works of Pierre Gassendi, edited and translated by Craig B.
Brush, Johnson Reprint Corporation, New York, 1972.

—. Opera Omnia, en six volumes édités par L. Anisson et J.-B. Devenet, Lyon, 1658.

346



—. Syntagma philosophicum, (partie | et partie Il, sections | et 1l) in Opera omnia, volume 1,
pp. 69-820.

HALLEUX, Robert. Les textes alchimiques, Brepols, collection Typologie des sources du Moyen
Age occidental, Turnhout, 1979.

HERMES TRISMEGISTE. La Table d’Emeraude, et sa tradition alchimique, préface de Didier
Kahn, Les Belles Lettres, collection Aux sources de la tradition, Paris, 1994.

KANT, Emmanuel. Critique de la raison pure, traduction et présentation par Alain Renaut,
Flammarion, collection GF, Paris, 2006.

—. Pensees sur la véritable évaluation des forces vives, extrait (86-11), traduction de Jean
Seidengart, in Espace et métaphysique de Gassendi a Kant (anthologie), 2013, p.393.

—. Explication nouvelle des premiers principes de la connaissance métaphysique, extrait
(section 11, proposition XIII, 81, 83 et 8§5), traduction de Jean Seidengart, in Espace et
métaphysique de Gassendi a Kant (anthologie), 2013, pp. 394-395.

—. Dissertation de la forme et des principes du monde sensible et du monde intelligible, extrait
(815), traduction de Jean Seidengart, in Espace et métaphysique de Gassendi a Kant
(anthologie), 2013, pp. 402-405.

KEPLER, Johannes. Gesammelte Werke, I, CH.Beck, 1938.

—. Gesammelte Werke, 11, C.H.Beck, 1939.

—. Astronomiae Pars Optica, in Gesammelte Werke, 11, C.H.Beck, 1939.

—. Gesammelte Werke, XII1, C.H.Beck, 1945.

—. Gesammelte Werke, VII, CH.Beck, 1953.

—. Epitome Astronomiae Copernicanae, in Gesammelte Werke, VI, CH.Beck, 1953.

. Gesammelte Werke, XVI, C.H.Beck, 1954.

—. L’étrenne ou La neige sexangulaire, traduction, introduction et notes par Robert Halleux,
préface de René Taton, Vrin, collection d’histoire des sciences, Paris, 1975.

LACAN, Jacques. « Le stade du miroir comme formateur de la fonction du je », Revue Francgaise
de Psychanalyse, volume 13, n°4, 1949, pp. 449-455.

LeiBNIZ, Gottfried Wihelm. Principes de la nature et de la grace fondés en raison, suivi de
Principes de la philosophie ou Monadologie, édités et présentés par André Robinet, Presses
Universitaires de France, collection Bibliothéque de philosophie contemporaine, Paris, 1954.
—. Nouveaux Essais sur [’entendement humain, chronologie, bibliographie, introductions et

notes de Jacques Brunschwig, GF Flammarion, Paris, 1990.

347



—. Discours de métaphysique et Correspondance avec Arnauld, introduction et commentaire de
Georges Le Roy, 6°™ édition, Vrin, collection Bibliothéque des textes philosophiques, Paris,
1993.

—. Discours de métaphysique, suivi de Monadologie, et autres textes, edition établie, présentée
et annotée par Michel Fichant, Gallimard, collection folio essais, Paris, 2004.

LocKE, John. An Essay concerning Human Understanding, edited with a Foreword by Peter H.
Nidditch, Clarendon Press, Oxford University Press, New York, 1975.

—. Essai sur l’entendement humain, traduction par Pierre Coste, présentation et notes par
Philippe Hamou, Le Livre de Poche, collection Classiques de la philosophie, Paris, 2009.
LoNG, A.A et SEDLEY, D.N. Les philosophes hellénistiques, tome Il « Les stoiciens »,
traduction de Jacques Brunschwig et Pierre Pellegrin, Flammarion, collection GF Flammation,
Paris, 2001.

Lucrece. De la nature, traduction par Alfred Ernout, Les Belles Lettres, collection Les
classiques en poche, édition bilingue, Paris, 2009.

MERLEAU-PONTY, Maurice. La Nature. Notes du Collége de France, texte établi et annoté par
Dominique Séglard, Seuil, collection Traces écrites, Paris, 1994,

More, Henry. Philosophical Writings of Henry More, introduction et notes de Flora Isabel
Mackinnon, Oxford University Press, New York, 1925.

—. Opera omnia, Volume | « Opera theologica », introduction de Serge Hutin, Georg Olms
Verlagsbuchhandlung Hildesheim, London, 1674.

—. Opera omnia, Volume Il « Opera philosophica », tome I, Georg Olms Verlagsbuchhandlung
Hildesheim, London, 1679.

—. Opera omnia, Volume Il « Opera philosophica », tome 11, Georg Olms Verlagsbuchhandlung
Hildesheim, London, 1679.

—. Enchiridion Metaphysicum, sive De Rebus Incorporeis, in Opera omnia, |1, 1, 1679, pp. 131-
334.

—. The Immortality of the Soul, préface et introduction d’Alexander Jacob, Martinus Nijhoff
Publishers, Dordrecht, 1987.

—. A Platonick Song of the Soul, introduction d’Alexandre Jacob, Bucknell University Press,
Etats-Unis d’ Amérique, 1998.

—. An Antidote against Atheism, VVolume 1 « Existence of God », LM Publishers, Italie.

—. An Antidote against Atheism, Volume 2 « Wisdom and Providence », LM Publishers, Italie.
NEMESIUS. De la nature de [’homme, traduction par Jean-Baptiste Thibault, Hachette, Paris,
1844,

348



ORESME, Nicole. Le Livre du ciel et du monde, edited by Albert D.Menut & Alexander
J.Denomy, translated by Albert D.Menut, The University of Wisconsin Press, Pays-Bas, 1968.
PAsCAL. Penseées, texte établi par Louis Lafuma, chronologie, préface, notes, archives et index
par Dominique Descotes, Garnier-Flammarion, 1973.

—. Pensées, édition présentée, établie et annotée par Michel Le Guern, Gallimard, collection
folio classique, 2004.

PATRIZI, Francesco. De spacio physico et mathematico, présentation, traduction et notes par
Védrine Hélene, Vrin, collection « De Pétrarque a Descartes », Paris, 1996.

PHILON D’ALEXANDRIE. Legum Allegoriae I-11l, Les (Euvres de Philon d’Alexandrie, tome Il,
traduction, introduction et notes de Claude Mondésert, Editions du Cerf, Paris, 1962.

PLATON. Timée, presentation et traduction de Luc Brisson, Flammarion, collection GF
Flammarion, Paris, 1992.

—. Parménide, présentation et traduction de Luc Brisson, Flammarion, collection GF
Flammarion, Paris, 1994.

PRIGOGINE, llya & STENGERS, Isabelle. La nouvelle alliance, Métamorphose de la science,
Gallimard, collection folio essais, 1986.

PSEUDO-DENYS. Euvres completes du Pseudo-Denys [’aréopagite, traduction, commentaire et
notes de Maurice de Gandillac, Aubier, collection Bibliotheque philosophique, Paris, 1943.
SPINOzA, Baruch. Court Traité, Fuvres I, traduction et notes de Charles Appuhn, GF
Flammarion, Paris, 1964.

—. Pensées métaphysiques, (Euvres I, traduction et notes de Charles Appuhn, GF Flammarion,
Paris, 1964.

—. Ethique, Euvres 111, traduction et notes de Charles Appuhn, GF Flammarion, Paris, 1965.
—. Lettres, Euvres IV, (Euvres I, traduction et notes de Charles Appuhn, GF Flammarion, Paris,
1966.

TEMPIER, Etienne. La condamnation parisienne de 1277, texte latin édité, traduit et commenté
par D.Piché, avec la collaboration de C.Lafleur, Vrin, collection « Sic et Non », Paris, 1999.
THOMAS D’AQUIN. Somme théologique, Tome I, 1a, Questions 1-11, « Dieu », traduction par
A.D.Sertillanges (1958), Desclée & Cie, 1952.

—. Senticia libri De anima, Sancti Thomae Aquinatis Opera omnia, tome XLV, 1, Commissio
leonina, Vrin, Paris, 1984.

—. Somme contre les gentils, I, « Dieu » traduction et notes par Cyrille Michon, GF Flammarion,
Paris, 1999.

349



VIRGILE. Enéide, traduction, présentation et notes de Jacques Perret, Gallimard, collection folio,
Paris, 1991.

—. Géorgiques, traduction de Maurice Chappaz et Eric Genevay, préface de Jacques Perret,
Gallimard, nrf, Paris, 1987.

VOILQUIN, Jean (traduction, introduction et notes). Les Penseurs grecs avant Socrate, de Thalés
de Millet & Prodicos, Garnier-Flammarion, Paris, 1964.

VOLTAIRE. Eléments de la philosophie de Newton, in Les Euvres complétes de Voltaire, tome
15, critical edition by Robert L. Walters & W. H. Barber, The Voltaire Foundation, The
Université of Oxford, Oxford, 1992.

WEIL, Eric. Essai sur la nature, I’histoire et la politique, Presses Universitaires du Septentrion,
collection Problématiques philosophiques, 1999.

WHITEHEAD, Alfred North. « La théorie relationniste de I’espace », Revue de Métaphysique et
de Morale, volume 23, n°3, 1916, pp. 423-454.

—. Le concept de nature, introduction, traduction et notes par J.Douchement, Vrin, collection
Bibliotheque des textes philosophiques, Paris, 2006.

—. Les Principes de la connaissance naturelle, traduction de Henri Vaillant, relue par Sylviane
Schwer, Les éditions Chromatika, Belgique, 2007.

—. Le Principe de relativité et ses applications en physique, traduction de Henri Vaillant, relue
par Sylviane Schwer, Les éditions Chromatika, Belgique, 2012.

111 — ETUDES CRITIQUES SUR NEWTON ET LE NEWTONIANISME

ANFRAY, Jean-Pascal. « Le sensorium dans la controverse Leibniz-Clarke comme héritage des
disputes scolastiques sur la présence, I’immensité et la science divines », Studia Leibnitiana,
volume 46, n°2, Franz Steiner Verlag, 2014, pp. 234-257.

BAILLON, Jean-Francois. « Théologie newtonienne et théorie de la vision : quels contextes pour
les éditions de 1I’Optique de Newton de 1704 a 1722 ? », XVII-XVIII. Revue de la Société
d’études anglo-américaines des XVlle et XVIlle siecles, volume 62, 2006, pp. 129-141.

—. « Retraduire la science. Le cas de I’Optique de Newton, de Pierre Coste (1720) a Jean-Paul
Marat (1787) », in Traduire la science : Hier et aujourd hui, Maison des Sciences de I’Homme
d’Aquitaine, Pessac, 2008, pp. 69-88.

BARBER, William Henry. « Le Newton de Voltaire », in Cirey dans la vie intellectuelle, La

réception de Newton en France, 2001, pp. 115-125.

350



BIARNAIS, Marie-Francoise. « Statuts théorique et pratique des mathématiques dans la
mécanique newtonienne », Baroque, n°12, 1987.

—. « Les « Principia Mathematica » : défi aux « Principes » cartésiens ou réalité ? », Revue
philosophique de Louvain, Quatrieme série, volume 86, n°72, 1988, pp. 440-466.

BLAY, Michel. Les « Principia» de Newton, Presses Universitaires de France, collection
Philosophies, Paris, 1995.

BRUNET, Pierre. L 'introduction des théories de Newton en France au XVIlle siécle, avant 1738,
Slatkine Reprint, Geneve, 1970.

BURTT, Edwin Arthur. The Metaphysics of Sir Isaac Newton : an essay of the Metaphysical
Foundations of Modern Science, Kegan Paul, Trench, Trubner and co, 1925.

COHEN, |. Bernard. Introduction to Newton’s ‘Principia’, Cambridge University Press,
Cambridge, 1971.

COHEN, I. Bernard & SmITH, George (dir.). The Cambridge Companion to Newton, Cambridge
University Press, Cambridge, 2004.

CONNOLLY, Patrick J. « Newton and God’s Sensorium », Intellectual History Review, volume
24, n°2, 2014, pp. 185-201.

CUNNINGHAM, Andrew. « How the Principia got its name ; or, taking Natural Philosophy
seriously », History of Science, n°29/4, 1991, pp. 377-392.

DAvis, Edward B. « Myth 13 : That Isaac Newton’s Mechanistic Cosmology eliminated the
need for God », in Galileo goes to jail and Other Myths about Science and Religion, 2009, pp.
115-122.

DISALLE, Robert. « Newton’s philosophical analysis of space and time », in The Cambridge
Companion to Newton, 2004, pp. 33-56.

De GANDT, Francois (éd.). Cirey dans la vie intellectuelle, La réception de Newton en France,
Voltaire Foundation, collection Studies on Voltaire and the Eighteenth Century, Oxford, 2001.
—. « Qu’est-ce qu’étre newtonien en 1740 ? », in Cirey dans la vie intellectuelle, La réception
de Newton en France, 2001, pp. 126-147.

DoBBs, Betty Jo Teeter. Les Fondements de 1’Alchimie de Newton, ou « La chasse au lion
vert », Editions de la Maisnie, collection Les symboles d’Hermés, traduction de Sylvie Girard,
Paris, 1981.

—. The Janus faces of genius : the role of alchemy in Newton'’s thought. Cambridge University
Press, Cambridge, 1991.

DosBs, Betty Jo Teeter et JACOB, Margaret C. Newton and the Culture of Newtonianism. The

Control of Nature. Humanities Press International, New Jersey, 1995.

351



DUCHEYNE, Steffen. « The General Scholium: some notes on Newton’s published and
unpublished endeavours », Lias : Sources and Documents Relating to the Early Modern History
of lIdeas, volume 33, n°3, 2006, pp. 223-274.

—. « Les Regulae philosophandi d’Isaac Newton », Revue Belge de Philologie et d’Histoire,
90-4, 2012, pp.1193-1207.

—. «The Main Business of Natural Philosophy », Isaac Newton’s Natural-Philosophical
Methodology, Springer, collection New Studies in the History and Philosophy of Science and
Technology, Dordrecht, 2012.

—. « The Genesis of Newton’s General Scholium : An Editorial History », in Tercentenary
Symposium « Isaac Newton’s General Scholium to the Principia : Science, Religion and
Metaphysics », University of King’s College, Halifax, 24-26 octobre 2013.

FIGALA, Karin, « Newton’s alchemy », in The Cambridge Companion to Newton, 2004, pp.
370-386.

GABBEY, Alan. « Newton, active powers and the mechanical philosophy », The Cambridge
Companion to Newton, 2004, pp. 329-357.

GIREAU-GENEAUX, Annie. « Mme Du Chatelet entre Leibniz et Newton : matiére, force,
substance », in Cirey dans la vie intellectuelle, La réception de Newton en France, 2001, pp.
173-186.

GORHAM, Geoffrey. « Newton on God’s Relation to Space and Time: The Cartesian
Framework. », Archiv flir Geschichte Philosophie, n°93, 2011, pp. 281-320.

GRELL, Chantal. « La réception des travaux chronologiques d’Isaac Newton en France au
XVIII¢ siécle », Archives internationales d’histoire des sciences, volume 62, n°168, 2012, pp.
85-157.

GUERLAC, Henry. Newton on the Continent, Cornell University Press, London, 1981.

Hamou, Philippe. « Descartes, Newton et 1’intelligibilité de la nature », in Les Philosophes et
la science, sous la direction de Pierre Wagner, Gallimard, collection folio essais, Paris, 2002,
pp. 110-165.

—. « Quelle théorie de la vision pour I’optique newtonienne ? », Lumieres, n° 4, 2004, pp. 33-
63.

— «Sensorium Dei. Espace et présence sensible de I’esprit chez Newton », Revue
philosophique de la France et de I’étranger, tome 139, n°1, 2014, pp. 47-72.

ILIFFE, Robert. « « Abstract considerations : disciplines and the incoherence of Newton’s
natural philosophy », Studies in History and Philosophy of Science, Part A, volume 35, Issue
3, 2004, pp.427-454.

352



JANIAK, Andrew. Newton as philosopher. Cambridge University Press, Cambridge, 2008.

—. « Substance and Action in Descartes and Newton », The Monist, volume 93, n°4, 2010, pp.
657-677.

KOCHIRAS, Hylarie. « By y¢ divine arm : God and substance in De gravitatione », Religious
Studies, 49(3), 2013.

KoYRE, Alexandre. Etudes newtoniennes. Gallimard, collection Bibliothéque des idées, Paris,
1968.

—. « Sens et portée de la synthése newtonienne », in Etudes newtoniennes, 1968, pp. 25-49.

—. Chute des corps et mouvement de la terre de Kepler a Newton, Vrin, Paris, 1973.

LE Ru, Véronique. « La conception sceptique de la matiere au temps de Cirey », in Cirey dans
la vie intellectuelle, La réception de Newton en France, 2001, pp. 148-158.

LOCQUENEUX, Robert. « La physique expérimentale vers 1740 : expériences, systémes et
hypothéses », in Cirey dans la vie intellectuelle, La réception de Newton en France, 2001, pp.
90-111.

MANDELBROTE, Scott. « Newton and eighteenth-century Christianity », in The Cambridge
Companion to Newton, 2004, pp. 409-430.

MANUEL, Frank. Isaac Newton Historian, The Belknap Press of Harvard University Press,
Cambridge, Massachusetts, 1963.

—. A Portrait of Isaac Newton, Da Capo Press Paperback, New York, 1968.

—. The Religion of Isaac Newton, Oxford University Press, Oxford, 1971.

MCGUIRE, James E. « Newton on Place, Time and God : an Unpublished Source », The British
Journal for the History of Science, 11, 38, 1978, pp. 114-129.

MCGUIRE, James E. & TAMNY, Martin. Certain philosophical questions : Newton’s Trinity
Notebook, Cambridge University Press, Cambridge, 1983.

MCGUIRE, James E. et RATTANSI, Piyo M. Newton et la flite de Pan, traduction par Alexandre
Minski, Editions Allia, Paris, 2015.

MoNoD, Catherine & ZAFIROPULO, Jean. « Sensorium Dei » dans /' hermétisme et la science,
Les Belles Lettres, Paris, 1976.

NERLICH, Graham. « Can Parts of Space Move? On Paragraph Six of Newton’s
« Scholium » », Erkenntnis (1975-), volume 62, n°1, 2005, pp. 119-135.

NEWMAN, William R. « Newton’s Clavis as Starkey’s Key. », Isis, volume 78, n°4, 1987, pp.
564-574.

NEwMAN, William R. Promethean Ambitions, Alchemy and the Quest to Perfect Nature, The

University of Chicago Press, Chicago, 2004.
353



—. « The background to Newton’s chymitry », in The Cambridge Companion to Newton, 2004,
pp. 358-369.

—. Newton the Alchemist. Science, enigma and the quest for nature’s « secret fire », Princeton
University Press, New Jersey, 20109.

PETERSCHMITT, Luc. « Raphson et Newton. La théologisation de I’espace», Revue
philosophique de la France et de [’étranger, tome 139, n° 1, 2014, pp. 73-90.

REY, Anne-Lise. « Le leibnizo-newtonianisme : la construction d’une philosophie naturelle
complexe dans la premiére moitié du 18° siécle. La méthode d’Emilie du Chatelet entre
hypothéses et expériences », Dix-huitieme siecle, n°45, 2013, pp. 115-129.

RUFFNER, J.A. « Newton’s De Gravitatione : a review and reassessment », Archive for History
of Exact Sciences, n°66 (3), 2012, pp. 241-264.

SADAILLAN, Clémence. « Le manuscrit « Tempus et Locus ». L’espace newtonien et la prisca
theologia », Philosophia scientiae, 26, n°2, 2022 (a paraitre).

SIMON, Gérard. « Mais qui était donc Newton ? », in Sciences et savoirs aux XVle et XVlle
siécles, 1996, pp. 183-200.

SLowik, Edward. « Newton, the Parts of Space, and the Holism of Spatial Ontology »,
HOPOS : The Journal of the International Society for the History of Philosophy of Science,
vol.1, n°2, 2011, pp. 249-272.

—. « Newton’s Neo-Platonic Ontology of Space », Springer, 2012.

SMET, Rudolf De & VERELST Karin. “Newton’s Scholium Generale : The Platonic and Stoic
Legacy — Philo, Justus Lipsius and the Cambridge Platonists.” History of Science, n°39, 2001,
pp. 1-30.

SNOBELEN, Stephen D. “‘God of Gods, and Lord of Lords’ : The Theology of Isaac Newton's
General Scholium to the Principia.”, Osiris, volume 16, 2001, pp. 169-208.

—. « La lumiere de la nature : Dieu et la philosophie naturelle dans 1’Optique de Newton »,
Lumieres, n°4, 2004, pp. 65-104.

—. « The Theology of Isaac Newton’s Principia Mathematica : A Preliminary Survey », Neue
Zeitschrift fur Systematische Theologie und Religionsphilosophie, n°52/4, 2010, pp. 377-412.
STEIN, Howard. « Newton’s Metaphysics », in The Cambridge Companion to Newton, 2004,
pp. 256-307.

STEWART, Larry. « Seeing through the Scholium : Religion and Reading Newton in the
Eighteenth century », History of Science, n°34/2, 1996, pp. 123-165.

354



THACKRAY, Arnold. Atoms and Powers, An Essay on Newtonian Matter-Theory and the
Development of Chemistry, Haward University Press, collection Harvard Monographs in the
History of Science, Massachusetts, 1970.

TouLMIN, Stephen. « Criticism in the History of Science : Newton on Absolute Space, Time
and Motion, | », The Philosophical Review, volume 68, n°1, 1959, pp. 1-29.

—. « Criticism in the History of Science : Newton on Absolute Space, Time and Motion, Il »,
The Philosophical Review, volume 68, n°2, 1959, pp. 203-227.

VAMBOULIS, Epaminondas. « La discussion de 1’attraction chez Voltaire », in Cirey dans la vie
intellectuelle, La réception de Newton en France, 2001, pp. 159-170.

VERLET, Loup. La Malle de Newton, Gallimard, collection Bibliothéque des sciences humaines,
Paris, 1993.

—. « Les questions de I’Optique », Lumiéres, n°4, 2004, pp. 13-32.

WESTFALL, S. Richard. Newton, Flammarion, collection Figures de la science, Paris, 1994.

1V — AUTRES ETUDES CRITIQUES

AiT-TOUATI, Frédérique. Contes de la lune, Essai sur la fiction et la science moderne,
Gallimard, nrf essais, Paris, 2011.

ALGRA, Keimpe. Concepts of Space in Greek Thought. E.J.Brill, Philosophia Antiqua, Leiden,
1995.

ALLIX, Louis. « Espace, temps, objet et causalité : théemes et variations », Philosophia
Scientiae, volume 15, n°3, 2011, pp. 35-46.

ALQUIE, Ferdinand. Lecons sur Descartes, Science et métaphysique chez Descartes, Editions
de la Table Ronde, Paris, 2005.

ANDERSEN, Kirsty. « Cavalieri’s Method of Indivisibles. », Archive for the History of Exact
Sciences, n°31, 1985, pp. 291-367.

ANFRAY, Jean-Pascal. « L’étendue spatiale et temporelle des esprits . Descartes et le
holenmérisme », Revue philosophique de la France et de I’Etranger, volume 1, 2014, pp.23-
46.

ASHWORTH, Jennifer E. Les théories de I’analogie du Xlle au XVle siecle, Vrin, collection
Conférences Pierre Abélard, Paris, 2008.

BAcHTOLD, Manuel. « Géométrie et espace chez Poincaré: aux sources du

conventionnalisme », L Enseignement philosophique, 2014, n°1, pp. 10-23.

355



BANTON, Tom & EPSTEIN, William & PROFFITT, Denis R. & STEFANUCCI, Jeanine. « The Role
of Effort in Perceiving Distance », Psychological Science, volume 14, n°2, 2003, pp. 106-112.
BAKKER, Frédéric A. & BELLIS, Delphine & PALMERINO, Carla Rita. (dir.) Space, Imagination
and the Cosmos from Antiquity to the Early Modern Period, Studies in History and Philosophy
of Sciences, volume 48, Springer, Suisse, 2018.

BALIBAR, Frangoise. Einstein 71905. De [’éther aux quanta, Presses Universitaires de France,
collection Philosophies, Paris, 1992.

—. Galilée, Newton lus par Einstein. Espace et relativité, Presses Universitaires de France,
collection Philosophies, Paris, 2012.

BARTHA, Paul F.A. By Parallel Reasoning. The construction and evaluation of analogical
arguments, Oxford University Press, 2010.

BAUMGARTEN, Jean. « La popularisation de la cabale. Quelques textes éthiques en yiddish
ancien de la fin du XVIleme et du début du XVIliéme siécle. », in Réceptions de la cabale,
2007, pp. 127-159.

BELLIS, Delphine. « Imaginary Spaces and Cosmological Issues in Gassendi’s Philosophy », in
Space, Imagination and the Cosmos from Antiquity to the Early Modern Period, 2018, pp. 233-
260.

—. « La nature de la lumiére entre physique et ontologie : Descartes et Boulliau », in Descartes
en dialogue, 2019, pp. 189-217.

BENATOUIL, Thomas. « Echelle de la nature et division des mouvements chez Aristote et les
stoiciens », Revue de métaphysique et de morale, n°4, 2005, pp. 537-556.

BEYSSADE, Jean-Marie. Etudes sur Descartes, L 'histoire d 'un esprit, Editions du Seuil, Paris,
2001.

BIARD, Joél & ROMMEVAUX, Sabine (dir.). La nature et le vide dans la physique médiévale,
Brepols, collection Studia Artistarum, Turnhout, 2012.

BIARD, Joél. « Signification et statut du concept de vide selon Albert de Saxe et Jean Buridan »,
in La nature et le vide dans la physique médiévale, 2012, pp. 269-292.

BLUMENBERG, Hans. La Légitimité des Temps modernes, traduction de Marc Sagnol, Jean-
Louis Schlegel, Denis Trierweiler et Marianne Dautrey, Gallimard nrf, collection Bibliothéque
de philosophie, Paris, 1999.

BoissiErRe, Anne & FABBRI, Véronique & VOLVEY, Anne (sous la dir.). Activité artistique et
spatialité, L’Harmattan, collection Esthétiques, Paris, 2010.

Bostock, David. Space, Time, Matter, and Form, Essays on Aristotle’s Physics, Oxford
University Press, collection Oxford Aristotle Studies, New York, 2006.

356



BOULIER, Philippe. « Le probléme du continu pour la mathématisation galiléenne et la
géométrie cavalierienne. », Early Science and Medicine, n°15, 2010, pp. 371-4009.

BouLnois, Olivier. « La théologie symbolique face a la théologie comme science », Revue des
sciences philosophiques et théologiques, n°95, 2011, pp. 217-250.

BRENNER, Anastasios. « Géométrie et genése de I’espace selon Poincaré », Philosophigues,
n°31, 2004, pp. 115-130.

BRETEAU, Jean-Louis. « Fécondité et limites de la réception du platonisme en Angleterre au
XVlle siecle : le cas des platoniciens de Cambridge », XVI-XVIII. Revue de la Société d études
anglo-américaines des XVlle et XVIlle siecles, volume 60, n°1, 2005, pp. 99-119.

—. « Inlassable quéte du méme ou double inconstance ? Le platonisme chrétien de Cudworth et
de More », XVII-XVIII. Revue de la Société d’études anglo-américaines des XVlle et XVllle
siecles, volume 33, n°1, 1991, pp. 93-109.

BRoOCKLISS, Laurence. « Les atomes et le vide dans les Colleges de plein-exercice en France de
1640-1730. » in Gassendi et ['Europe, 1997, pp. 175-187.

BRUNET, Louis. « La conception leibnizienne du licu et de 1’espace », Laval théologique et
philosophique, volume 35, n°3, 1979, pp. 263-277.

CAMPBELL, Lewis & GARNETT, William. The Life of James Clerk Mawwell, with a Selection
from his Correspondence and Occasional Writings, and a Sketch of his Contributions to
Science, MacMillan and co., London, 1882.

CAo0, Tian Yu. « Structural Realism and Quantum Gravity », in The Structural Foundations of
Quantum Gravity, edited by D.Rickles & S.French & J.Saatsi, Oxford University Press, Oxford,
2006, pp. 40-52.

CAROTI, Stefano. « De Pierre de Padoue a Augustinus Niphus : la discussion sur le vide dans
quelques auteurs italiens (XIVe-XVle siécles), in La nature et le vide dans la physique
meédiévale, 2012, pp. 379-400.

CARRAUD, Vincent & CHAUVIER, Stéphane (dir.). Les diviseurs de [’étre, Cahiers de
philosophie de I’Université de Caen, n°46, 2010.

—. « Le secret de I’ordre : I’étre dépassionné », in Les diviseurs de [’étre, 2010, pp. 9-27.
CASSIRER, Ernst. Le probléme de la connaissance dans la philosophie et la science des temps
modernes, tome 1, les Editions du Cerf, Paris, 2005.

—. Le probleme de la connaissance dans la philosophie et la science des temps modernes, tome
2, les Editions du Cerf, Paris, 2005.

CAVEING, Maurice. « Savoirs et sciences selon Gérard Simon », Revue d’histoire des sciences,
volume 60, n°1, 2007, pp. 203-216.

357



CerAwMI, Cristina. « Mélange, minima naturalia et croissance animale dans le Commentaire
moyen d’Averro¢s au De generatione et corruptione, I, 5», in La nature et le vide dans la
physique médiévale, 2012, pp. 137-164.

CHAREIX, Fabien. Le mythe Galilee, Presses Universitaires de France, collection « Science,
histoire et société », Paris, 2002.

CHARRAK, André. Contingence et nécessité des lois de la nature au XVllle siecle, La
philosophie seconde des Lumiéres, Vrin, collection Bibliothéque d’histoire de la philosophie,
Paris, 2006.

—. Empirisme et theorie de la connaissance, Réflexion et fondement des sciences au XVllle
siécle, Vrin, collection Bibliothéque d’histoire de la philosophie, Paris, 2009.

CHOUVIER, Bernard. « De I’espace psychique a 1’espace créateur », in Activité artistique et
spatialité, L’Harmattan, collection Esthétiques, Paris, 2010, pp. 53-73.

CLERICUZIO, Antonio. « L’atomisme de Gassendi et la philosophie corpusculaire de Boyle »,
in Gassendi et [’Europe, 1997, pp. 227-235.

—. Elements, Principles and Corpuscles. A Study of Atomism and Chemistry in the Seventeenth
Century, Kluwer Academic Publishers, Dordrecht, 2000.

—. « Gassendi, Charleton and Boyle on Matter and Motion », in Late Medieval and Early
Modern Corpuscular Matter Theories, 2001, pp. 467-482.

CLULEE, Nicholas H. « Astronomia inferior : Legacies of Johannes Trithemius and John Dee »,
in Secrets of Nature, Astrology and Alchemy in Early Modern Europe, 2001, pp. 173-234.
CoHEN, Bernard. Les origines de la physique moderne de Copernic a Newton, Petite
Bibliotheque Payot, collection des monographies scientifiques, Paris, 1962.

COURTINE, Jean-Frangois. Suarez et le systeme de la métaphysique, Presses Universitaires de
France, collection Epiméthée, Paris, 1990.

CouTuRIER-HEINRICH, Clémence. « Introduction », Revue germanique internationale, n°27,
2018, pp. 5-19.

CRAGG, Gerald R. The Cambridge Platonists, Oxford University Press, collection A library of
protestant thought, New-York, 1968.

CROMBIE, Alistair Cameron. Styles of Scientific Thinking in the European Tradition, The history
of arguments and explanation especially in the mathematical and biomedical sciences and arts,
Volume I, Gerald Duckworth & Company, Londres, 1994.

CusseT, Christophe. « Aratos et le stoicisme », Aitia, n°1 (en ligne), 2011.

358



De BuzoN, Frédéric. « Repos ou mouvement conspirant : Leibniz et les articles 54 et 55 de la
partie 11 des Principia philosophiae », Revue d’histoire des sciences, tome 58, n°1, 2005, pp.
105-122.

De CERTEAU, Michel. L invention du quotidien, tome 1, Union Générale d’Editions, collection
1018, Paris, 1980, pp. 175-227.

DECLERCK, Gunnar. « Physique de I’espace et phénoménologie de 1’espace », Philosophia
Scientiae, volume 15, n°3, 2011, pp. 197-2109.

DECOBERT, Simone & SAcco, Francois. Le Dessin dans le travail psychanalytique avec
[’enfant, Eres, Toulouse, 1995.

DE MURALT, André. « La toute-puissance divine, le possible et la non-contradiction : le principe
de I’intelligibilité chez Occam », Revue philosophique de Louvain, volume 84, n°63, 1986, pp.
345-361.

DEeVILLAIRS, Laurence. Descartes et la connaissance de Dieu, Vrin, Paris, 2004.
DiDI-HUBERMAN, Georges. L’ homme qui marchait dans la couleur, Les Editions de Minuit,
Paris, 2001.

Dick, J. Steven. Plurality of Worlds, Origins of the Extraterrestrial Life Debate from
Democritus to Kant, Cambridge University Press, New-York, 1982.

DOWNING, Lisa. « The Uses of Mechanism : Corpuscularianism in Drafts A and B of Locke’s
Essay », in Late Medieval and Early Modern Corpuscular Matter Theories, 2001, pp. 515-534.
Eco, Umberto. Ecrits sur la pensée au Moyen Age, Grasset & Fasquelle, Paris, 2016.

—. « L’arbre », in Ecrits sur la pensée au Moyen Age, 2016, pp. 511-526.

—. « De la métaphore & I’analogia entis », in Ecrits sur la pensée au Moyen Age, 2016, pp. 588-
624.

ELDERS, Leo. La Métaphysique de saint Thomas d’Aquin, Vrin, collection Bibliotheque
d’histoire de la philosophie, Paris, 1994.

ERNST, Germana. « ‘Veritatis amor dulcissimus’ : Aspects of Cardano’s Astrology. », in
Secrets of Nature, Astrology and Alchemy in Early Modern Europe, 2001, pp. 39-68.

—. Tommaso Campanella : le livre et le corps de la nature, traduction de Rebecca Lenoir, Les
Belles Lettres, collection L’Ane d’or, Paris, 2007.

FAIVRE, Antoine. « Pour une approche figurative de 1’alchimie », Annales. Histoire, Sciences
Sociales, volume 26, n°3/4, 1971, pp. 841-853.

FANTINO, Jacques. « La pluralité des mondes. Entre science et theologie. », Revue des sciences
religieuses, n°76, 2002, pp. 271-295.

359



FESTA, Egidio & JULLIEN, Vincent & TORRINI, Maurizio (dir.). Géométrie, atomisme et vide
dans [’école de Galilée, ENS Editions Fontenay/Saint-Cloud, Fontenay-aux-Roses, 1999.
FESTA, Egidio. « Le galiléisme de Gassendi. », in Géométrie, atomisme et vide dans [’école de
Galilée, 1999, pp. 213-227.

FESTUGIERE, André-Jean. Epicure et ses dieux, Presses Universitaires de France, collection
Mythe et religions, Paris, 1968.

—. La Révélation d’Hermes Trismegiste, tome 1l « Le Dieu cosmique », Les Belles Lettres,
Paris, 1990.

FONTBONNE, Alexis. « La formation de la notion de spiration dans les débats scolastiques de
I’Occident latin (XII®-XI1I® siecles) », Revue de [I’histoire des religions, tome 236, 2019, pp.
507-543.

FUNKENSTEIN, Amos. Theology and the scientific imagination from the Middle Ages to the
seventeenth century, Princeton University Press, Princeton, 1986.

—. Théologie et imagination scientifique du Moyen Age au XVlle siécle, Presses Universitaires
de France, collection Théologiques, Paris, 1995.

GABBEY, Alan. « Mechanical Philosophies and their Explanations. », in Late Medieval and
Early Modern Corpuscular Matter Theories, 2001, pp. 441-465.

GALLIEN, Claire. « Edward Pococke et 1’orientalisme anglais du XVIle siécle : passeurs,
transferts et transitions », Dix-septieéme siecle, n°268, 2015, pp. 443-458.

GARCIA, Robert K. « Bare Particulars and Constituent Ontology », Acta Analytica, volume 29,
2014, pp. 149-159.

GARDER, Daniel. La physique métaphysique de Descartes, Presses Universitaires de France,
collection Epiméthée, Paris, 1999.

GILSON, Etienne. Le Thomisme, Initiation a la philosophie de saint Thomas d’Aquin, 4eme
édition, Vrin, collection Etudes de philosophie médiévale, Paris, 1942.

—. L’Etre et I’essence, \V/rin, collection Problémes et controverses, Paris, 1948, pp. 78-120.
GLAUSER, Richard. Berkeley et les philosophes du XVlle siécle. Perception et scepticisme,
Mardaga, collection Philosophie et Langage, Belgique, 1999, pp. 33-165.

GoRrRHAM, Geoffrey. « God and the Natural World in the Seventeenth Century : Space, Time,
and Causality », Philosophy Compass, n°4 (5), 2009, pp. 859-872.

GOUHIER, Henri. La pensée métaphysique de Descartes, Vrin, collection Bibliotheque
d’histoire de la philosophie, Paris, 1962.

GRAFTON, Anthony & NEwMAN, William R. (dir.). Secrets of Nature, Astrology and Alchemy
in Early Modern Europe, The MIT Press, Cambridge, Massachussets, 2001.

360



GRAFTON, Anthony & NEwMAN, William R. « The Problematic Status of Astrology and
Alchemy in Premodern Europe. », in Secrets of Nature, Astrology and Alchemy in Early
Modern Europe, 2001, pp. 1-37.

GRANT, Edward. Much Ado About Nothing. Theories of space and vacuum from the Middle
Ages to the Scientific Revolution, Cambridge University Press, 1981.

—. Planets, Stars, and Orbs. The Medieval Cosmos, 1200-1687, Cambridge University Press,
1994,

GRELLARD, Christophe & ROBERT, Aurélie (ed.). Atomism in Late Medieval Philosophy and
Theology, Brill, collection History of Science and Medicine Library, Leiden, 20009.

GRISEL, Pierre (éd.). Réceptions de la cabale, Editions de I’Eclat, collection Bibliothéque des
fondations, Paris, 2007.

GRUMELIER, Alix. Les Analogies dans la métaphysique de Descartes, Université de Nantes,
Nantes, 2020.

GRUNBAUM, Adolf. Philosophical Problems of Space and Time, Alfred A. Knopf, New York,
1963.

GUENANCIA, Pierre. Lire Descartes, Gallimard, collection folio essais, Paris, 2000.
GuicCIARDINI, Niccolo, « Analysis and synthesis in Newton’s mathematical work », The
Cambridge Companion to Newton, 2004, pp. 308-328.

Guy, Bernard. « Penser ensemble le temps et I’espace », Philosophia Scientiae, volume 15,
n°3, 2011, pp. 91-113.

HAAG, Genevieve. « La constitution du fond dans 1’expression plastique en psychanalyse de
I’enfant : sa signification dans la construction de la psyché », in Le Dessin dans le travail
psychanalytique avec [’enfant, Erés, Toulouse, 1995, pp. 63-87.

HALLEUX, Robert. Les textes alchimiques, Brepols, collection Typologie des sources du Moyen
Age occidental, Turnhout, 1979.

HALLYN, Fernand. La structure poétique du monde : Copernic, Kepler, Editions du Seuil,
collection Des travaux, Paris, 1987.

—. Les structures rhétoriques de la science, de Kepler a Maxwell, Editions du Seuil, collection
Des travaux, Paris, 2004.

Hamou, Philippe. Dans la chambre obscure de [’esprit, John Locke et ['invention du Mind,
Editions d’Ithaque, Paris, 2018.

HARRISON, Peter. « Naturalism and the Success of Science », Religious Studies, n°56, 2020, pp.
274-291.

361



HENRY, John. « Francesco Patrizi da Cherso’s Concept of Space and its Later Influence. »,
Annals of Science, n°36, 1979, pp. 549-575.

—. « Void Space, Mathematical Realism and Francesco Patrizi da Cherso’s Use of Atomistic
Arguments », in Late Medieval and Early Modern Corpuscular Matter Theories, 2001, pp. 133-
161.

HEessE, Mary B. « On Defining Analogy », Proceedings of the Aristotelian Society, 1959-1960,
New Series, volume 60, 1959-1960, pp. 79-100.

—. « Aristotle’s Logic of Analogy », The Philosophical Quarterly, volume 15, n°61, 1965, pp.
328-340.

—. Models and Analogies in Science, University of Notre Dame Press, Indiana, 1970.
HiuMANS, Steven. « Sol Invictus, The Winter Solstice, and the Origins of Christmas »,
Mouseion, I11, volume 3, 2003, pp. 377-398.

HIRAI, Hiro et PAPY, Jan (dir.). Justus Lipsius and natural philosophy, Koninklijke VIaamse
Academie van Belgié voor Wetenschappen en Kunsten, Bruxelles, 2011.

HIRAI, Hiro. «Justus Lipsius on the World-Soul between roman cosmic theology and
Renaissance prisca theologia », in Justus Lipsius and natural philosophie, 2011, pp. 63-79.
HoskIN, Michael. The History of Astronomy. A Very Short Introduction, Oxford University
Press, collection A Very Short Introduction, New York, 2003.

HUMBRECHT, Thierry-Dominique. Théologie négative et noms divins chez saint Thomas
d’Aquin, Vrin, collection Bibliothéque Thomiste, Paris, 2006.

IDEL, Moshe. « Les renaissances culturelles européennes et la mystique juive », in Réceptions
de la cabale, 2007, pp. 11-55.

IQBAL, Muhammad & RAHMAN, Shahid & Souri, Youcef. Inferences by Parallel Reasoning.
Al-Shirazi’s Inseights into the Dialectical Constitution of Meaning and Knowledge, Springer,
collection Logic, Argumentation & Reasoning, volume 19, 2019.

JAcQuoOT, Jean. « Le Platonisme de Ralph Cudworth », Revue Philosophique de la France et
de [’étranger, volume 154, 1964, pp. 29-44.

JAMMER, Max. Concepts d’espace, une histoire des théories de [’espace en physique, préface
d’Albert Einstein, traduction et notes de Laurent Mayet & lvahn Smadja, postface de Marc
Lachiéve-Rey, Vrin, collection Mathesis, Paris, 2008.

JoLy, Bernard. La rationalité de [’alchimie au XVlle siécle, Vrin, Paris, 1992.

—. « Présences stoiciennes dans les théories des marées aux XVI® et XVI1I® siecles », Revue
d’histoire des sciences, N°61-2, 2008, pp. 287-311.

362



—. « Principe, élément ou qualité : le probleme du feu dans la physique stoicienne de Juste
Lipse », in Justus Lipsius and natural philosophie, 2011, pp. 53-61.

—. «« Ce qui est en haut est comme ce qui est en bas. » Proportions chimiques et relations
cosmologiques dans I’alchimie de la Renaissance », Proportions. Science-Musique-Peinture et
architecture, Turnhout, 2011, pp. 107-117.

—. Histoire de l’alchimie, Vuibert & Adapt-Snes, Paris, 2017.

—. « La figure de I’alchimiste dans la littérature du XIX® et du XX° siecle », Le Savant fou,
Presses Universitaires de Rennes, Rennes, 2019, pp. 75-88.

JosA, Roman. Perception des distances : effets des contraintes environnementales et des
variations de la fluence métacognitive, these de psychologie, Université Paul Valéry —
Montpellier 111, 2017.

JULLIEN, Vincent. « Les indivisibles de Roberval, une « petite différence » de doctrine, une
moisson de résultats. », in Géométrie, atomisme et vide dans 1’école de Galilée, 1999, pp. 55-
7.

KAENNEL, Lucie. « Protestantisme et cabale : chronique d’un mésamour », in Réceptions de la
cabale, 2007, pp. 183-210.

KISCHNER, Stefan. « Nicole Oresme on the Void in His Commentary on Aristotle’s Physics »,
in La nature et le vide dans la physique médiévale, 2012, pp. 247-268.

KOCHIRAS, Hylarie. « By y¢ divine arm : God and substance in De gravitatione », Religious
Studies, 49(3), 2013.

KOESTLER, Arthur. Les Somnambules, Essai sur [’histoire des conceptions de ['univers, Les
Belles Lettres, collection le godt des idées, Paris, 2012.

KOYRE, Alexandre. Du monde clos a [ 'univers infini. Gallimard, collection Tel, Paris, 1973.

—. Etudes d’histoire de la pensée scientifique, Gallimard, collection Tel, Paris, 1973.

—. « Aristotélisme et platonisme dans la philosophie du Moyen Age », in Etudes d histoire de
la pensée scientifique, 1973, pp. 24-49.

—. « L’apport scientifique de la Renaissance », in Etudes d’histoire de la pensée scientifique,
1973, pp. 50-60.

—. « Galilée et la révolution scientifique du XV1léme siecle », in Etudes d histoire de la pensée
scientifique, 1973, pp. 196-212.

—. « Gassendi et la science de son temps », in Etudes d histoire de la pensée scientifique, 1973,
pp. 320-333.

—. « Bonaventura Cavalieri et la géomeétrie des continus », in Etudes d’histoire de la pensée
scientifique, 1973, pp. 334-361.

363



LACHIEZE-REY, Marc. « Cosmologies de la fin du XX€ siécle », Epistémologiques, volume 1,
1-2, 2000, pp. 269-306.

LAGREE, Jacqueline. Juste Lipse, la restauration du stoicisme, Vrin, collection Philologie et
Mercure, Paris, 1994.

—. « La physique de Lipse comme métaphysique », in Justus Lipsius and natural philosophie,
2011, pp. 19-31.

LAKs, André. Introduction a la « philosophie présocratique », Presses Universitaires de France,
collection Libelles, Paris, 2006.

LAKS, André & MOST, Glenn W. Les débuts de la philosophie, Fayard, 2016.

LARDIC, Jean-Marie (dir.). L infini, entre science et religion au XVIle siécle, \Vrin, collection
Philologie et mercure, Paris, 1999.

LAURAND, Valéry. « La sympathie universelle : union et séparation », Revue de métaphysique
et de morale, n°4, 2005, pp. 517-535.

LAVERAN, Sophie. Le Concours des parties, Critique de ['atomisme et redéfinition du singulier
chez Spinoza, collection Classiques Garnier, Paris, 2014.

LECHAT, Jean. Analyse et synthése, Presses Universitaires de France, collection Initiation
philosophique, Paris, 1962.

Lepuc, Christian. « L’autonomie épistémologique de I’analogie chez Leibniz », Les Etudes
philosophiques, 163/3, 2016, pp. 337-356.

LeecH, David. « L’identification de Dieu et 1’espace chez Henri More », in Espace et
métaphysique de Gassendi a Kant, 2013, pp. 149-156.

LE JALLE, Eléonore. « La critique humienne de I’argument du dessein. », Revista Internacional
de Filosofia, n°52, 2011, pp. 159-171.

—. «Pourquoi la téléologie physique est-elle incomplete ? La réponse de Philon. »,
communication lors du collogue international du séminaire Kant « Kant et Hume : Critiques de
la religion naturelle. Dialogues sur la faculté de juger », Lille, 21 et 22 octobre 2021.
LERNOULD, Alain. Physique et théologie, Lecture du Timée de Platon par Proclus, Presses
Universitaires du Septentrion, collection Problématiques philosophiques, Villeneuve-d’Ascq,
2001.

LESTRINGANT, Frank (dir.). Les méditations cosmographiques a la Renaissance, Presses de
I’Université Paris-Sorbonne, Cahiers V.L.Saulnier n°26, Paris, 2009.

LIMIDO-HEULOT, Patricia. Les Arts et ['expérience de ’espace, Editions Apogées, collection

Ateliers populaires de philosophie, Rennes, 2015.

364



LLoYD, Geoffrey E. R. Les débuts de la science grecque, de Thales a Aristote, traduction de
Jacques Brunschwig, Editions La Découverte, collection Textes a 1’appui/histoire classique,
Paris, 1990.

LOUGUET, Claire. « Notes sur le fragment B4a d’Anaxagore : pourquoi les autres mondes
doivent-ils étre semblables au notre ? », in Qu’est-ce que la philosophie présocratique ?,
Presses Universitaires du Septentrion, Cahier de philologie, n°20, 2002, pp. 497-530.

—. « L’ Anaxagore de Diego Lanza : quelques réflexions. », in Diego Lanza lecteur des ceuvres
de l'antiquité, Rousseau, Ph. & Cottone Saetta (dir.), Villenecuve d’Ascq, 2013.

—. « Anaxagore : analogie, proportion, identité. », in Philosophie antique, n°13, 2013, pp. 117-
145.

LUTHY, Christoph & MURDOCH, John E. & NEwMAN, William R. (dir.). Late Medieval and
Early Modern Corpuscular Matter Theories, Brill, Leyde, 2001.

MACHEREY, Pierre. « Histoire des savoirs et épistémologie », Revue d’histoire des sciences,
volume 60, n°1, 2007, pp. 217-236.

MALHERBE, Michel, et DENNEHY Myriam, La Philosophie naturelle de Robert Boyle. J. Vrin,
Paris, 2009.

MANNING, Gideon. « Analogy and Falsification in Descartes’ Physics », Studies in History and
Philosophy of Science, 43/2, 2012, pp. 402-411.

MARION, Jean-Luc. Sur la théologie blanche de Descartes, Presses Universitaires de France,
collection Quadrige, Paris, 1981.

—. Questions cartésiennes, Méthode et métaphysique. Presses Universitaires de France, Paris,
1991.

MATORE, Georges. L Espace humain, La Colombe, Editions du vieux colombier, collection
Sciences et techniques humaines, Paris,1962.

MAUDLIN, Tim. « The Essence of Space-Time », PSA : Proceedings of the Biennial Meeting of
the Philosophy of Science Association, volume 1988, n°2, 1988, pp. 82-91.

—. « Substances and Space-Time : What Aristotle would have said to Einstein », Studies in
History of Philosophy and Science, volume 21, n°4, 1990, pp. 531-561.

MAJER, Ulrich & ScHMIDT, Heinz-Juergen (ed.). Reflections on Spacetime. Foundations,
Philosophy, History, Springer, Dordrecht, 1995.

MEHL, Edouard. Descartes et la visibilité du monde : les Principes de la philosophie, Presses
Universitaires de France, collection CNED-PUF, Série Philosophie, Paris, 2009.

—. « La philosophie au tribunal de la théologie ? La dédicace des Meditationes a la Sorbonne »,

Revue des sciences religieuses, volume 87, n°4, 2013, pp. 427-449.

365



—. « Agostino Steuco et la question de I’immensité cosmique entre théologie et science au temps
de la Réforme », in Lieu, espace, mouvement : physique, métaphysique et cosmologie (Xlle-
XVle siécles), 2017, pp. 229-248.

—. « Descartes ou la philosophie des (re)commencements », Archives de Philosophie, tome 81,
2018, pp. 49-67.

—. Descartes en Allemagne, 1619-1620. Le contexte allemand de 1’élaboration de la science
cartésienne, 2% édition, préface de Michel Fichant, Presses Universitaires de Strasbourg,
collection Histoire et philosophie des savoirs, Strasbourg, 2019.

MERLEAU-PONTY, Jacques. « Questions philosophiques de la cosmologie », communication du
20 novembre 2008 éditée dans Epistémologiques, volume 1, 1-2, 2000, pp. 13-23.

MICHEL, Alain. « La réflexion de Poincaré sur 1’espace, dans I’histoire de la géométrie »,
Philosophiques, n°31, 2004, pp. 89-114.

MoLLAND, George. « Roger Bacon’s Corpuscular Tendencies (and some of Grosseteste’s
too) », in Late Medieval and Early Modern Corpuscular Matter Theories, 2001, pp. 57-73.
MOREL, Pierre-Marie. « Corps et cosmologie dans la physique d’Epicure », Revue de
Meétaphysique et de Morale, n°31, 2003, pp. 33-49.

MORENVAL, Alexandra. Le Tout et l'infini dans le De rerum natura de Lucrece, Littérature,
Université Grenoble Alpes, 2015.

MORISON, Benjamin. On Location, Aristotle’s Concept of Place, Clarendon Press, collection
Oxford Aristotle Studies, Oxford, 2002.

MURDOCH, John E. « The Medieval and Renaissance Tradition of Minima Naturalia », in Late
Medieval and Early Modern Corpuscular Matter Theories, 2001, pp. 91-131.

MURR, Sylvia (dir.). Gassendi et [’Europe (1592-1792). Vrin, Paris, 1997.

NABONNAND, Philippe. « La Théorie de I’espace de Poincaré. Recherches sur la philosophie et
le langage », in Lambertiania, Vrin, Paris, 2010, pp. 373-391.

NAuUX, Charles. « L’Opus Geometricum de Grégoire de Saint-Vincent », Revue d’histoire des
sciences et de leurs applications, volume 15, n°2, 1962, pp. 93-104.

NEF, Fréderic. « Les catégories aristotéliciennes et la division de 1’étre : types de divisions et
types d’ontologies », in Les diviseurs de [’étre, 2010, pp. 45-77.

NEWMAN, William R. & PRINCIPE, Laurence M. « Some Problems with the Historiography of
Alchemy », in Secrets of Nature, Astrology and Alchemy in Early Modern Europe, 2001, pp.
385-431.

NEwWMAN, William R. Promethean Ambitions, Alchemy and the Quest to Perfect Nature, The

University of Chicago Press, Chicago, 2004.
366



NUMBERS, Ronald L (ed.). Galileo goes to jail and Other Myths about Science and Religion,
Harvard University Press, Cambridge, Massachusetts, 2009.

OsLER, Margaret. « Volonté divine et vérité mathématique : le conflit entre Descartes et
Gassendi sur le statut des vérités eternelles. », in Gassendi et [’Europe, 1997, pp. 31-42.
PAGANINI, Gianni. « Les enjeux de la cosmobiologie a la fin de la Renaissance : Juste Lipse et
Giordano Bruno », in Justus Lipsius and natural philosophie, 2011, pp. 81-95.

PALMERINO, Carla Rita. « Galileo’s and Gassendi’s Solutions to the Rota Aristotelis Paradox :
A Bridge between Matter and Motion Theories. », in Late Medieval and Early Modern
Corpuscular Matter Theories, 2001, pp. 381-422.

PAPY, Jan. « Lipsius’ Stoic and the Neostoic Reading of the World », in Justus Lipsius and
natural philosophie, 2011, pp. 9-18.

PARMENTIER, Marc. Introduction a [’Essai sur I’entendement humain de Locke, Presses
Universitaires de France, collection Les grands livres de la philosophie, Paris, 1999.
PASSMORE, Arthur. Ralph Cudworth : An Interpretation, Cambridge University Press,
Royaume-Uni, 1951.

PELLEGRIN, Pierre. Dictionnaire Aristote, Ellipse, collection Dictionnaire, Paris, 2007.

PEPIN, Jean. Théologie cosmique et théologie chrétienne, Presses Universitaires de France,
collection Bibliothéque de philosophie contemporaine, Paris, 1964.

PERRIN, Julie. Figures de I’attention. Cing essais sur la spatialité en danse, Les Presses du réel,
collection Nouvelles scenes, Dijon, 2012.

PETAGINE, Antonio & RIBORDY, Olivier & SUAREzZ-NANI, Tiziana (éd.). Lieu, espace,
mouvement : physique, métaphysique et cosmologie (Xlle-XVle siecles), Actes du collogue
international des 12-14 mars 2015, Université de Fribourg, Fédération Internationale des
Instituts d’Etudes Médiévales, Textes et Etudes du Moyen Age, n°86, Rome, 2017.
PETERSCHMITT, Luc (dir.). Espace et métaphysique de Gassendi a Kant (anthologie). Hermann,
collection Hermann philosophie, Paris, 2013.

PoPKIN, Richard. « Gassendi et les sceptiques anglais. », in Gassendi et I’Europe, 1997, pp.
203-211.

PRADEAU, Jean-Frangois. « Etre quelque part, occuper une place, TOITOX et XQPA dans le
Timée », Les Etudes Philosophiques, n°3, 1995, pp. 375-399.

RADELET-DE GRAVE, Patricia. « L’analogie comme outil de découverte », Revue des Questions
scientifiques, n°180, 2009, pp. 1-32.

RAVETON, Chirine. L’idée de simplicité divine, une lecture de Bonaventure et Thomas d’Aquin,

Philosophie, Université Paris-Sorbonne, Centre Pierre Abélard, 2014.

367



REICHENBACH, Hans. The Philosophy of Space and Time, translated by Maria Reichanbach and
John Freund, with introductory remarks by Rudolf Carnap, Dover Publications, New York,
1958.

RIBORDY, Olivier. « La localisation comme enjeu métaphysique. Théses sur le lieu discutées
par Francisco Suarez », in Lieu, espace, mouvement : physique, métaphysique et cosmologie
(Xlle-XVle siecles), 2017, pp. 249-276.

—. « Francisco Suérez et Francesco Patrizi : Metaphysical Investigations on Place and Space »,
in Space, Imagination and the Cosmos from Antiquity to the Early Modern Period, pp. 132-
156.

RIBORDY, Olivier & WIENAND, Isabelle (dir.), Descartes en dialogue, Schwabe Verlag, Béle,
20109.

ROBERT, Aurélien. « Le lieu, le vide et I’espace chez quelques atomistes du XIVe siécle », in
La nature et le vide dans la physique médiévale, 2012, pp. 67-98.

—. « Atomisme pythagorien et espace géométrique au Moyen Age », in Lieu, espace,
mouvement : physique, métaphysique et cosmologie (Xlle-XVle siécles), 2017, pp. 181-206.
ROCQUES, René. « Symbolique et théologie négative chez le Pseudo-Denys », Bulletin de
[’Association Guillaume Budé, 1954, pp. 97-112.

ROGERS, G.A.J. « Charleton, Gassendi et la réception de 1’atomisme épicurien en Angleterre. »,
in Gassendi et [’Europe, 1997, pp. 213-225.

ROMMEVAUX, Sabine & VENDRIX, Philippe & Zara, Vasco (éd.). Proportions. Science-
Musique-Peinture et architecture, Brepols, Turnhout, 2011.

Rossl, Jean-Gérard. Le probléme ontologique dans la philosophie analytique, Editions Kimé,
collection Philosophie-épistémologie, Paris, 1995.

RouUDET, Nicolas. Un monde parfait : « cosmologie » et « théologie » dans [’Harmonice Mundi
de Kepler, Thése d’Etat de I’Université de Lille, 2001.

RUTKIN, H. Darrel. « Celestial Offerings : Astrological Motifs in the Dedicatory Letters of
Kepler’s Astronomia Nova and Galileo’s Sidereus Nuncius. », in Secrets of Nature, Astrology
and Alchemy in Early Modern Europe, 2001, pp. 133-172.

ScHoLEM, Gershom G. La Kabbale et sa symbolique, traduction de Jean Boesse, Payot,
collection Petite Bibliothéque Payot, Paris, 1966.

SCRIBANO, Emanuela. L existence de Dieu. Histoire de la preuve ontologique de Descartes a
Kant, Editions du Seuil, collection Points Essais, série « Philosophie », 2002.

SEIDENGART, Jean. Dieu, ['univers et la sphere infinie, Penser l'infinité cosmique a [’aube de

la science classique, Albin Michel, collection Bibliothéque Albin Michel Idées, 2006.

368



—. « Kant et I’Espace », in Espace et métaphysique de Gassendi a Kant (anthologie), 2013, pp.
375-392.

—. L’ Univers infini dans le monde des Lumiéres, Les Belles Lettres, collection L’ane d’or, Paris,
2020.

SIMON, Gérard. Structures de pensee et objets du savoir chez Kepler, tome 1, Service de
reproduction des théses, Université de Lille 111, 1979.

—. Structures de pensée et objets du savoir chez Kepler, tome 2, Service de reproduction des
theses, Université de Lille 111, 1979.

—. Kepler astronome astrologue, Gallimard, nrf, Paris, 1979.

—. Sciences et savoirs aux XVle et XVlle siécles, Presses Universitaires du Septentrion,
Villeneuve d’Ascq, 1996.

—. « De la reconstitution du passé scientifique », in Sciences et savoirs aux XVle et XVlle
siecles, 1996, pp. 11-29.

—. « Kepler ou les legons d’un contre-exemple en épistémologie », in Sciences et savoirs aux
XVle et XVlle siécles, 1996, pp. 77-101.

—. « Quand la science était métaphysicienne », in Sciences et savoirs aux XVle et XVlle siecles,
1996, pp. 201-207.

—. Science et histoire, Gallimard, collection Bibliothéque des histoires, Paris, 2008.

—. Kepler, rénovateur de [’optique, édité par Delphine Bellis & Nicolas Roudet, préface
d’Edouard Mehl, collection Classiques Garnier, Paris, 2019.

SMET, Rudolf De & VERELST Karin. “Newton’s Scholium Generale : The Platonic and Stoic
Legacy — Philo, Justus Lipsius and the Cambridge Platonists.” History of Science, n°39, 2001,
pp. 1-30.

SOLIGNAC, Laure. « De la théologie symbolique comme bon usage du sensible chez saint
Bonaventure », Revue des sciences philosophiques et théologiques, n°95, 2011, pp. 413-428.
STACHEL, John. « Structure, Individuality, and Quantum Gravity », in The Structural
Foundations of Quantum Gravitu, edited by D.Rickles & S.French & J.Saatsi, Oxford
University Press, Oxford, 2006, pp. 53-82.

STANGUENNEC, André. Analogie de l’étre et attribuation du sens. La dialectique réflexive (I11),
Presses Universitaires du Septentrion, collection Philosophie contemporaine, Villeneuve
d’Ascq, 2013.

STATILE, Glenn. « The Necessity of Analogy in Cartesian Science », The Philosophical Forum,
30/3, 1999, pp. 217-232.

369



STRAUS, Erwin. Du sens des sens. Contribution a [’étude des fondements de la psychologie,
traduction de Georges Tines et de Jean-Pierre Legrand, Editions Jérdme Millon, collection
Krisis, Grenoble, 2000, pp. 378-383.

SUAREZ-NANI, Tiziana. « Space and Movement in Medieval Thought : The Angelological
Shift », in Space, Imagination and the Cosmos from Antiquity to the Early Modern Period,
2018, pp. 69-89.

—. « L’espace sans corps. Etapes médiévales de I’hypothése de 1’annihilatio mundi », in Lieu,
espace, mouvement : physique, métaphysique et cosmologie (Xlle-XVle siécles), 2017, pp. 93-
108.

—. « Le lieu et 1’esprit : échos du Moyen Age dans la correspondance de Descartes avec Henry
More », in Descartes en dialogue, 2019, pp. 159-188.

TANNERY, Paul. Pour [’histoire de la science helléne, de Thalés a Empédocle, 2¢me gdition,
Gauthier-Villars et Cie, Paris, 1930.

TAuUsSIG, Sylvie. Pierre Gassendi (1592-1655), Introduction a la vie savante, Brepols
Publishers, collection Monothéismes et philosophie, Belgique, 2003.

THACKRAY, Arnold. Atoms and Powers, An Essay on Newtonian Matter-Theory and the
Development of Chemistry, Haward University Press, collection Harvard Monographs in the
History of Science, Massachusetts, 1970.

TISSERAND, Axel. Pars Theologica, Logique et théologique chez Boece, Vrin, collection Sic et
Non, Paris, 2008.

TORRINI, Maurizio. « Aspects de la tradition galiléenne », in Géométrie, atomisme et vide dans
[’école de Galilée, 1999, pp. 11-23.

VALENTE, Luisa. Logique et théologie, Les écoles parisiennes entre 1150 et 1220, Vrin,
collection Sic et Non, Paris, 2008.

—. « Deus est ubique, ergo alicubi ? Ubiquité et présence de Dieu dans le monde au Xlle
siécle », in Lieu, espace, mouvement : physique, métaphysique et cosmologie (Xlle-XVle
siécles), 2017, pp. 17-38.

VANDEN BROECKE, Steven. « Astrological Contingency : Between Ontology and Epistemology
(1300-1600) », in Contingency and Natural Order in Early Modern Science, 2019, pp. 137-
155.

VILAIN, Christiane. « Espaces et mondes au XV1I¢siécle », Epistémologiques, volume 1, 1-2,
2000, pp. 141-162.

370



WEILL-PAROT, Nicolas. « Retour sur «I’horreur du vide » : des origines de la « nature
universelle » dans la physique médiévale et ses significations (XVIlle — XIVe siecles) », in La
nature et le vide dans la physique médiévale, 2012, pp. 15-38.

WESTFALL, S. Richard. The Construction of Modern Science, Mechanisms and Mechanics,

Cambridge University Press, History of Science, Cambridge, 1977.

V — SITES INTERNET

1) SURNEWTON

The Newton’s Project :

http://www.newtonproject.ox.ac.uk/

The Newton’s Project Canada :
https://isaacnewton.ca/

The Chymistry of Isaac Newton :
http://www.chymistry.org/

Les Catalogues Musgrave & Huggins :
http://vrijmetselaarsgilde.eu/Maconnieke%20Encyclopedie/NMAP~1/Newtonis/NTMcat.html

Les « Newton'’s papers » numérisés par la Cambridge Digital Library :
http://cudl.lib.cam.ac.uk/

2) ARTISTES
Site officiel de Hiroshi Senju :
https://www.hiroshisenju.com/
Site officiel de Chiharu Shiota :

https://www.chiharu-shiota.com/

Site officiel de James Turrell :

https://jamesturrell.com/

VI —USUELS

1) DICTIONNAIRES

GocCLENIUS, Rodolphus. Lexicon Philosophicum, Quo tanquam clave philosophiae fores

aperiuntur, Francofurti, 1613.

371


http://www.newtonproject.ox.ac.uk/
https://isaacnewton.ca/
http://www.chymistry.org/
http://vrijmetselaarsgilde.eu/Maconnieke%20Encyclopedie/NMAP~1/Newtonis/NTMcat.html
http://cudl.lib.cam.ac.uk/
https://www.hiroshisenju.com/
https://www.chiharu-shiota.com/
https://jamesturrell.com/

CRAWDREY, Robert. A Table Alphabeticall, conteyning and teaching the true writing, and
understanding of hard usuall English wordes, 3th edition, Edmund Weauer, London, 1617.
KERSEY, John. Dictionarium Anglo-Britannicum, or a General English Dictionary, J.Wilde,
London, 1708.

PHILLIPS, Edward. The New World of Words, or Universal English Dictionary, 7th edition,
London, 1720.

BAILEY, Nathan. Dictionarium Anglo-Britannicum, or a more Compleat Universal
Etymological English Dictionary than any extant, London, 1730.

BILOGHI, Dominique & BOUCHER, Jacqueline & JOUANNA, Arlette & LE THIEC, Guy. Histoire
et dictionnaire des guerres de religion, Robert Laffont, collection Bouquins, Paris, 1998.
CENTRE NATIONAL DE RESSOURCES TEXTUELLES ET LEXICALES. Trésor de la langue francaise
informatise : http://atilf.atilf.fr/

Kim, Jaegwon & SOsA, Ernest & ROSENKRANTZ, Gary S. (ed.). Metaphysics from Ato Z, in A
Companion to Metaphysics, Wiley-Blackwell, Oxford, 2009, pp. 138-165.

2) EUVRES RELIGIEUSES

The Holy Bible, containing the Old and New Testaments, Authorised King James Version, Eyre
& Spottiswoode, London, 1952.

Le Zohar, Tome I, traduction et avant-propos par Charles Mopsik, Verdier, collection Les Dix
Paroles, 1981.

Le Zohar, Tome 1, traduction et introduction par Charles Mopsik, Verdier, collection Les Dix
Paroles, 1984.

La Bible, traduction de Louis-Isaac Lemaitre de Sacy, préface et textes d’introduction établis
par Philippe Sellier, chronologie, lexique et cartes établis par Andrée Nordon-Gérard, Robert
Laffont, collection Bouquins, Paris, 1990.

La Bible d’Alexandrie, Le Deutéronome, tome 5, traduction du texte grec de la Septante,
introduction et notes par Cécile Dogniez & Marguerite Harl, Les Editions du Cerf, Paris, 1992.
La Bible, I’Ancien Testament, volume 1, traduction cecuménique, texte intégral, Le Livre de

Poche, Paris, 1979.

3) (EUVRES ARTISTIQUES

ANONYME. Gravure sur bois, publiée pour la premiere fois par Camille Flammarion dans

L ’Atmosphere . météorologie populaire, 1888.

372


http://atilf.atilf.fr/

GAPAILLARD, Laurent & SANTINI, Bertrand. Le Flocon, Gallimard, collection Albums jeunesse,
Paris, 2020.

SENJU, Hiroshi. At World’s End #14, 2010.

SHIOTA, Chiharu. Uncertain Journey, 2021.

TURRELL, James. Wide Out, de la série Ganzfelds, 1998.

373



alchimie, 22, 28, 32, 43, 45, 120, 179, 188,
198, 205, 206, 211, 232, 248, 359, 362, 363
analogie
analogie alchimique, 188, 231
analogie corrélative, 229
analogie d’attribution, 228, 230, 231
analogie de proportion, 226, 228, 230, 300
analogie du sensorium Dei, 16, 19, 20, 48,
174,178, 182, 190, 191, 192, 198, 203,
215, 221, 222, 223, 224, 226, 227, 230,
234, 235, 244, 245, 247, 265, 266, 268,
273, 282, 291, 299, 300, 303, 304
analogie explicative, 229, 230
analogie fonctionnelle, 229
analogie prédictive, 229
Anaxagore, 269, 272, 273, 365
anima mundi, 20, 96, 97, 107, 163, 235, 244,
280, 301, 303
Avratus, 269, 270, 271, 272
Aristote
cosmos, 11, 105, 107, 109, 238, 239, 287,
296
hylémorphisme, 96, 273, 319
lieu, 54, 93
lieu naturel, 11, 80, 214, 238
théologie, 41
athéisme, 55, 63, 86, 132, 139, 148, 153, 158,
163, 172, 231, 289
Augustin, 33, 104, 133, 193, 194, 195
Bentley, 20, 112, 135, 179, 189, 257, 341
bonté divine, 94, 95, 147, 174, 227
Boyle, 13, 28, 31, 32, 81, 82, 112, 138, 139,
160, 185, 205, 211, 256, 262, 358, 365

catégorie ontologique

Index

accident, 83, 87, 88, 90
affection newtonienne, 47, 83, 97, 99, 103,
114, 119, 121, 125, 151, 298, 302
affection scolastique, 100
affection spinoziste, 99, 115, 116, 118
arbre de Porphyre, 89
mode, 115, 116, 117, 119, 220, 339
sephiroth, 153, 154, 155
substance corporelle, 92, 285, 286
substance divine, 21, 47, 79, 99, 116, 117,
120, 149, 150, 151, 152, 161, 163, 171,
193, 194, 244, 283, 284, 298, 299, 305,
337
Cavalieri, 70, 75, 76, 355, 363
champ spatio-temporel, 13, 311, 312, 314, 319,
322
Charleton, 205
Cicéron, 269, 271, 275, 276
Clarke, 19, 20, 21, 28, 147, 177, 200, 203, 2009,
222, 223, 224, 225, 230, 250, 251, 254, 259,
262, 267, 291, 293, 306, 345, 350
Copernic, 7, 122, 195
corpuscularisme
atomisme ancien, 161, 206, 207, 213, 243
corpuscules, 16, 20, 60, 81, 82, 183, 208,
220, 221, 254, 267, 286, 299, 300, 325
propriétés des corpuscules, 204, 206, 207,
212, 213, 235, 299
théorie, 93, 158, 205, 207, 219, 221, 236,
273
Cudworth, 13, 34, 39, 157, 158, 159, 160, 163,
167, 357, 362, 367
Descartes, 6, 13, 20, 30, 31, 39, 42, 43, 44, 45,
48, 50, 51, 54, 55, 56, 57, 58, 59, 60, 63, 64,

374



65, 72, 73, 74, 78, 80, 86, 87, 88, 90, 100,
103, 106, 108, 109, 113, 116, 118, 138, 145,
160, 176, 190, 191, 206, 208, 225, 226, 231,
234, 247, 260, 264, 277, 284, 290, 345, 346,
349, 352, 353, 355, 356, 359, 360, 361, 365,
366, 367, 368, 370
infini, 64, 138
mouvement, 58, 256
nullibisme, 63, 107, 163, 302
optique, 176, 220, 300
res extensa, 11, 17, 18, 54, 55, 57, 62, 64,
80, 100, 103, 106, 118, 126, 208, 243,
256, 290, 296, 298

substance, 86

Dieu horloger (mythe du), 209

Du Chételet, 38, 248, 255, 288, 293, 343, 352,
354

Einstein, 13, 293, 294, 295, 306, 311, 312,
313, 314, 316, 317, 318, 319, 320, 322, 356,
362, 365

Epicure, 160, 236

espaces imaginaires, 10, 11, 65, 130, 239

éther, 28, 81, 82, 83, 107, 159, 184, 186, 188,
196, 243, 271, 273, 276, 311, 317, 356

Euclide, 30
axiome euclidien, 12, 16, 67, 68, 69, 70, 322
espace euclidien, 12, 13, 312
point euclidien, 12, 321

Faraday, 293, 306, 311, 312, 313, 314

Fontenelle, 66, 178, 179

forces universelles, 20, 156, 183, 184, 204,
205, 208, 209, 235, 237, 240, 249, 252, 253,
272,274, 284, 285, 287, 288, 297, 301, 311,
318

Galilée, 8, 23, 40, 90, 160, 174, 248, 313, 345,
356, 358, 360, 363, 370

Gassendi, 5, 6, 13, 56, 88, 89, 90, 93, 94, 95,
96, 100, 111, 113, 129, 130, 160, 205, 207,
211, 237, 285, 296, 306, 307, 342, 343, 346,
347, 356, 357, 358, 360, 363, 364, 366, 367,
368, 369, 370

Hooke, 28, 177

idéalité transcendantale, 294, 305

immensité divine, 9, 11, 47

indivisibilité de I'espace, 128, 134, 267, 290,
299

indivisibilité divine, 165, 268, 290

Kant, 5, 6, 10, 43, 56, 95, 103, 111, 113, 237,
294, 306, 307, 308, 342, 343, 347, 359, 364,
367, 368, 369

Kepler, 8, 13, 16, 22, 175, 176, 193, 195, 196,
197, 198, 199, 202, 211, 212, 219, 244, 256,
258, 300, 353, 361, 368, 369

Leibniz, 16, 19, 20, 21, 28, 145, 147, 178, 183,
200, 203, 209, 222, 223, 224, 225, 226, 227,
231, 244, 250, 251, 266, 267, 289, 291, 293,
300, 306, 345, 350, 352, 364

Lipse, 37, 38, 279, 280, 363, 364, 367

Locke, 28, 33, 34, 111, 112, 179, 219, 220,
285, 308, 359, 361, 367

lois de la nature, 27, 147, 173, 208, 214, 236,
237, 238, 239, 250, 257, 265, 291, 358

Lucréce, 13, 66, 129, 157, 159, 161, 205, 236,
366

Maquom, 150, 153, 154, 155, 160, 270, 299

Maudlin, 319, 320, 321, 322

mécanisme, 25, 43, 48, 158, 187, 188, 234,
248, 257, 277

medium, 149, 152, 161, 163, 188, 196, 198,
199, 302, 311, 312

mode de causation

cause occasionnelle, 158, 287

375



cause premiere, 15, 39, 136, 137, 146, 161,
163, 164, 188, 201, 202, 209, 240, 243,
244, 274, 278, 286, 287, 306, 337
cause seconde, 96
création, 9, 11, 15, 30, 34, 35, 39, 47, 49,
72,73, 105, 130, 141, 150, 151, 173, 194,
195, 199, 235, 237, 247, 266, 300
création ad extra, 247
création continuée, 11, 301
émanation, 20, 88, 98, 99, 100, 101, 102,
103, 106, 117, 120, 125, 126, 132, 153,
171, 209, 265, 291, 297, 298, 304
expression, 99, 116, 117, 196
fabrication, 173, 193, 291
Fiat, 15, 74, 119, 151, 301
par décret divin, 21, 304
More
ame, 168, 192, 244, 300
déification de I'espace, 94, 95, 132
étendue, 17, 18, 56, 57, 109, 119, 296
mouvement absolu, 114, 252, 253
mouvement relatif, 114, 252
néant, 14, 83, 84, 85, 107, 131
noms divins, 133, 260, 362
omnipotence divine, 9, 11, 17, 71, 94, 97, 106,
140, 145, 146, 147, 150, 163, 164, 238, 239,
258, 260, 261, 262, 290, 297, 301
omniprésence divine, 9, 10, 11, 28, 100, 109,
113, 135, 137, 139, 146, 148, 149, 150, 152,
155, 161, 163, 164, 166, 169, 171, 197, 204,
221, 234, 243, 244, 258, 259, 260, 262, 264,
267, 268, 269, 271, 281, 287, 290, 301, 302,
331
ontologie relationniste, 17, 306, 314, 316, 317,
320, 321, 323, 327, 350
ontologie substantiviste, 21, 306, 320, 321
Oresme, 71, 109, 110, 238, 239, 363

Osiandre, 122

Pantokrator, 258, 260, 265, 274

Patrizi, 13, 57, 90, 91, 92, 93, 94, 96, 130, 296,
362, 368

perfection divine, 74, 94, 109, 135, 137, 145,
146, 164

perséité, 11, 63, 85, 86, 92, 93, 97, 99, 129,
284, 297, 305, 320

Philon, 269, 271, 278, 279, 280, 349, 364

physico-théologie, 31, 48, 190, 243, 288
argument du Dessein, 19, 190, 214, 277,

299

finalisme, 19, 48, 180, 187, 204, 257

Platon, 132

pluralité des mondes, 66, 236, 238, 346, 359

pneuma, 47, 153, 211, 272, 276, 278, 279, 301

principe végétatif, 28, 35, 101, 120, 211, 277

prisca theologia, 17, 19, 29, 31, 32, 33, 34, 36,
38, 45, 48,97, 112, 114, 148, 155, 199, 204,
235, 242, 269, 272, 280, 362

Pythagore, 109, 193, 269, 271

réalisme structurel, 17, 306

Riemann, 294

Saint Paul, 270

Senju, 330, 371

Shiota, 331, 332, 371

sphere, 7, 78, 79, 89, 90, 92, 93, 123, 173, 175,
195, 196, 197, 198, 199, 247, 368

Spinoza, 39, 43, 44, 78, 79, 99, 115, 116, 117,
118, 119, 160, 285, 364

stoicisme, 37, 270, 277, 278, 279, 280, 358,
364

syncrétisme, 19, 204, 269, 279

Tempier, 104, 105, 238

Thalés, 269, 271, 275, 276, 350, 365, 370

théologie négative, 233, 280, 368

376



Thomas d’Aquin, 10, 11, 132, 133, 134, 136,
137, 230, 359, 360, 362, 367
Trinité (dogme), 34, 35, 109, 132, 158, 196,
198, 199, 247, 260
antitrinitarisme, 33, 34, 40, 120, 158, 182,
209, 242, 244, 257, 262, 298
arianisme, 32, 96, 112, 164, 171, 172, 245

consubstantialité, 33, 34, 109, 112
Turrell, 333, 334, 335, 371
ubiété, 302
Virgile, 269, 271, 276, 277
Whitehead, 314, 315, 316, 317, 318, 319
Zénon (paradoxes de), 36, 37, 71, 144, 324

377



Table des matieres

RESUME A& 18 ThESE......eieiieieee ettt st reene e e e 2
REMEICIEBIMENTS ... ittt bbbttt b et e bbb et e bt ene et nens 3
Références du corpus principal et abréviations .............ccccoovive v 5
] 4 oo [N 0! o] o [T STPRP PSSR 7
Chapitre 1 : Unité et ancestralité du SAVOIT ........ccoeiererereiieesieeerie e e 22
1. LUt dU SAVOIL ....ooeeeiiiiiii e e e ea e e e 27

2. L’ancestralité du SAVOIL ..............ccooiiiiiiiiiiii 30
3. Peut-on parler d’une métaphysique newtonienne ?................cccoceviiniiiiiinnieennns 40

a. Champs et contours de la philosophie premiere..........ccocoeveiiineiniiieneieseseeen, 40

D.  HOrs du moi : VErs IINFINi ....cc.ceiiuiiiiiiiiiiiic ettt erre e vae e 43
Chapitre 2 : L 'étendue, effet émanant de Dieu dans le « De Gravitatione » ..........c.ce...... 50
1. La distinction de ’espace et du COTPS ........ccovvvviiiiiiiiiiiiiiiie e 54

a. L’étendue n’est ni un corps, ni une propriété exclusive du COrps.......c.ccervvvrvrivennns 55

®  VErSUS 12 18S EXIENSA ...c.veeieieeie ettt eeenes 55

e \/ersus sa CONSEqUENCE SUr [& MOUVEMENT.........cccveieierieie e 58

o Versus 1e NUHTIDISME .......ooiiiieeceee s 63

b. L’espace est infini en imagination et €N aCte ...........cerveererreereneiiee e 64

c. Divisibilité, impénétrabilité et tridimensionnalité ambigué..............cccceoeiierrnnne, 75

d. Premieres CONCIUSIONS ........ccvieieieeieieiesie ettt sre e tesneeneeneeneeneas 80

2. Nature et fonctions de I’eSpace..............ccocviiiiiiiiiiiiii 81

a.  L’espace n’est pas 'éther ... 81

b.  Une échappée hors des catégories traditionnelles............cccceveveveieieiiicnceeieen, 83

e Ni tout a fait substance, ni accident ou attribut, ni néant ............cccceevevereennee. 83

o Plus substance qu acCIdent...........ccorviiiiiiiiiiic e 87

C. U espace dESACraliSE...........cooiiiiiiiiiiieiee e 94

e Un espace diStiNCt d& DIBU ........ccviiiiieiiieie s 94

e Lerejet de la doctrine de 1’anima MUNGI..........cceoviiiiinenenene e 96

e Une affection de tout étre & un effet émanant de DieU...........cccooevrviivniieinnn, 97

378



3. Vers quoi fait signe le « De Gravitatione » ?..........cccccvvvveiiiericiesese e, 106

Chapitre 3 : Simplicité et perfection de |'espace dans le manuscrit « Tempus et Locus »

................................................................................................................................................ 108
1. Letemps et le lieu, affections communes de toutes les Choses...........cccccevvivennen, 114
2. Un espace absolu qui ne dit pas SON NOM ? ........ccevieiieie e 121
3. Les propriétés de I’espace universel ...............c.ccoviiiiiiiinicniiec e 127

Q. DU U A DIESPACE. .. coviieiiieiiiicie e 127

D, ...etde 1’eSPAce @ DICU.....cccueiieie i 134

4. Perfection de ’espace & perfection de Dieu .................ccooiiiiiiiiiic 139
5. L’omniprésence divine.............c.ccooiiiiiiiiiiiiiic e 148
Q. DES QUESTIONS. . . oottt 148

®  SUr P@ternité dIVINE .......ccuvveeiiiiiieeeiiiie e e e citiee e s e e e e e e e e sare e e e s enneeeeens 150

e Sur la présence substantielle de la divinité...........c.cccooeveiieieicciccicceee, 152

b. ... ala définition de DIEU .....cceeiiiiiiiiiii e 164

c. « Ce qui existe nécessairement existe toujours et partout »............ccceeeveveervernenne. 169

6. «Tempus et Locus » : du lieu a ’espace et de ’espace a la divinité..................... 170

Chapitre 4 : Les Questions 28 et 31 de I'Optique : le vide, les atomes, Dieu................... 173

1. LA QUESTION 28.....ceioieieieiiieie ettt sttt teaneesreeaeeneenneeneeaneenneas 183
. Delalumiere AU VIGE ... e 183

b.  Meécanisme et finalisme : Iunification du réel..........ccccovvrinrnnineniiiieceeen, 187

c. Du sensorium animal a I’espace comme Sensorium de Dieu ............ccceevrireinnnnn. 190

e Le premier énoncé de I’analogie du SENSOrium Dei........ccccoevviiniiinieienen, 190

e Les origines possibles de cette analogie..........cccovveiieiiiie e 192

e Plasticité et limite de ’analogie ..........ccocevviiiiiiiiiii 200

2. LA QUESLION 3L ..ottt ettt et et e e st e e st e e e eab e e s bt e e e baeeereeeeans 203
a. Dire et ne pas dire, un témoignage de James Gregory .........ccccoeeeveveerieeiesieesnenes 203

b. Des atomes de matiére aux forces universelles............ccoovvvieiiieiininiceee, 204

e Des atomes sans fOrce iNtriNSEQUE .........coevererereeieierese e 204

e D’autres atomes, UN QULIE VIAC ....vvvviiieieiiiiiiiiiiiieeee et e e e e e s ssrrrrree e e e e e ns 207

e Un mouvement en déperdition, une vie en fermentation ............c...cceecvevennns 208



c. Le second énoncé de I’analogie du SENSOriumM Dei .......ccccccvevveieiieiieriecie e 215

e Deux énonceés, une MEME analogie ? ........ccvevveiiiiieie e 215

e L arriere-plan « PICtUraliSte ......c.covveieiiiiiiiiieecee e 219

o Lacritique [eIDNIZIBNNE ..o 222

e Larelation de Newton & 1’analogie ..........cccevvvveiiiiiniiie i 225

d.  Un espace infini, des mondes posSiDIES ..........ccovviieiieii i 235

e. De la méthode en physique a une morale religieuse ..........c.ccceveeviereere e seesiene 240

3. Vide et Matiere PreMIBIE .....ccoiiiiiie et 243
Chapitre 5 : Le Scholie Général, dire autrement une causalité différente ..................... 246
1. Du refus de la physique cartésienne a ’argument du Dessein............................ 256
2. Levrai Dieu, 18S FaUX GIBUX ....ccueiiiiiiiiiieiiiisieieie et 258
A DieU, PaNIOKIAtOr......cvoieiiiiesiesieeee e 258
b. L’omnipotence, un premier attribut StratéZique ........coocvrvrverieieererireseseseeeenen, 262

3. Dieu « durationem et spatium CONSEITUIT » ........cocveririiiiiiieieeee e 263
A, Une certaing CaUSAIITE. ...........ccocuiiiiiieiee e e 264

b.  Circularité et nouvelle tentative analogiqUe...........ccoevveveiieiieie i 266

c. L’omniprésence substantielle de Dieu : une croyance primitive ..........cccceoveeennee. 268

4. L’étendue de la pensée, les limites de la parole ..., 281
a. Usage et limites du discours allégorique Sur DIeU .........cccccvevveveiieiieececie e 282

b. L’incognoscibilité de toute SUDSIANCE .........ccevriiriiriiiriiiieeeesieee e 283

c. Dieu, objet de la philosophie naturelle............coooiiiiiiiiiieee, 286

5. Du spatium incréé a I’espace consStitué ...............ccoocoviiiiiiniiiiiiinen e, 288
Chapitre 6 : Le déploiement de I'8SPACE. .......cuiiiieieriiie et 293
1. Extensio, locus, spatium : I’espace newtonien au fil du temps...............c.ccoeenee. 295
2. Lasubstance, une réesistance ontologiqUEe ..........ccoocoviiiiiiiiieieiee e, 305
a. Idéalité transcendantale et champs spatio-temporels ..........ccccooveiiiiniicicienn, 305

e La désubstantialisation kantienne de 1’esSpace...........ccccovveeiiiiiiieiiiciiiicnnn, 306

e L’espace de la physique contemporaineg.............ccoeveererrreereesieesieesee e 311

o  LapoSition relationNniSte ..........ccceieieienieieie e 314

b.  Substances et essences, fIuX et refluX..........cccoveiiiiiiiiiin e, 318



c. Les limites de la souplesse de oS représentations..........ccocevvereeieseeriesienseeseennns 322

3. Vivre dans I’espace, éprouver le nulle-part ................ccocooiiiiiiii 327
(@0 0] 1157 o] o USRS P USRI 337
T L o1 Lo o] =10 ] | T- OSSR 341
F T O ST PR PRSPPI 3742

381



